
Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift für klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour l'étude de l'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung für Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 1

Artikel: Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

Autor: Giagon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

Von Olof Gigon

Es ist ein eigentümliches Zeichen der Größe Piatons, daß allein seine Schule, die

Akademie, im Bewußtsein des Altertums selber eine wirkliche Geschichte gehabt
hat. Piaton war für seine Schule in den ganzen neunhundert Jahren ihres Bestehens

unantastbare Autorität, und sein Geburtstag ist von Jahr zu Jahr am 7. Tliar-
gelion gefeiert worden. Aber sein Werk verknüpfte in so vollkommener Weise den

Anspruch der Philosophie, wahres Wissen zu geben, mit der unendlichen Viel-

sinnigkeit der Dichtung, daß im Laufe der Zeit die verschiedensten Formen des

Philosophierens mit gleichem Rechte von ihm sich herleiten und auf ihn sich

berufen konnten.

Epikur war nächst ihm vielleicht die stärkste Persönlichkeit unter den

Schulgründern und bei den Seinigen nicht weniger Autorität als Piaton. Aber er war
vor allem der Tröster der von Geister- und Todesfurcht geplagten kleinen Leute,
zu deren Heil das starre Festhalten an der Orthodoxie des Meisters mitgehörte.
Auf der andern Seite hat Zenon in der Stoa nie eine beherrschende Stellung
innegehabt. Es entspricht dem Charakter der Lehre, daß die Stoiker die Verherrlichung

eines Einzelnen unter ihnen durchaus unterließen und mehr durch
eine gemeinsame Haltung dem Leben gegenüber als durch Uebereinstimmung
in der Doktrin miteinander verbunden sind. So ist die Gèschichte der
stoischen Philosophie erst durch die moderne Forschung entdeckt worden. Der Peri-

patos endlich entwickelte sich sehr rasch zur reinen Wissenschaft und bewahrte
nicht genügend philosophische Mächtigkeit, um sich äußerlich und innerlich gegen
die andern auf die Dauer behaupten zu können.

Allen diesen Schulen gegenüber ist die Akademie einzigartig. An ihrem einen

Ursprung hat sie unbedingt festgehalten und zugleich das reichste Leben zu
entfalten vermocht.

Natürlich haben die verschiedenen Richtungen, d. h. die verschiedenen
Piatondeutungen in ihr einander nicht diskussionslos abgelöst. Es wird im Gegenteil
gerade beständig um das richtige Verständnis Piatons gekämpft. Die Akademiker
bestreiten einander gegenseitig den Titel eines echten Platonikers, oder er wird
ihnen von Außenstehenden bestritten.

Es mag an der Spitze das Bild stehen, das im 5. Jahrhundert n. Chr. der
letzte große Nachfolger Platons in der Leitung der Akademie, der Lykier Proklos,
von der Geschichte der Schule entwirft. Es steht in der Einleitung seines systematischen

Hauptwerkes, der «Theologie auf Grund der Lehren Platons», und ist



48 Olof Gigon

zugleich selber ein Beispiel einer Hauptrichtung des Platonismus : «Die Einweihung
in die göttlichen Dinge, die fleckenlos auf heiligem Fundamente errichtet ist und
bei den Göttern selber seit Ewigkeit besteht, ist durch diese denjenigen, die in jener
Zeit sie zu empfangen fähig waren, offenbart worden durch einen einzigen Mann
(sc. Piaton), den ich wohl mit Recht als den Leiter der wahren Weihen bezeichnen

darf, in welche die von den irdischen Regionen abgetrennten Seelen eingeweiht
werden, und als den Enthüller der unversehrten und unerschütterlichen Erscheinungen,

an denen jene teilnehmen, die in echter Weise nach dem glückseligen
Leben suchen. Diese Mysterien nun, die in so erhabener und unaussagbarer Weise
durch ihn zum ersten Male gleichsam in heiligen Tempeln aufleuchteten, wurden
im Allerheiligsten unverrückbar aufgerichtet und blieben dort der großen Mehrzahl

der Besucher unbekannt, bis sie nach bestimmten Zeitabläufen dank einigen
wahren Priestern, die das den Mysterien angemessene Leben gewählt haben, wieder

hervortraten, soweit es möglich war, und alles erleuchteten und überall Einstrahlungen

der göttlichen Erscheinungen bewirkten. Als derartige Ausleger der
platonischen Schau, die für uns die hochheiligen Erklärungen der göttlichen Dinge
entfalteten und eine ihrem Führer verwandte Natur erlosten, möchte ich nennen den

Aegypter Plotinos und dessen Schüler ...»

Das ist Platonismus der spätesten Zeit. Die Philosophie ist voll von den Worten
und Bildern der Mysteriensprache und scheint zu einer Theologie geworden zu sein.

Der sich selber und die Dinge befragende Philosoph hat sich gewandelt in den von
Gott gesandten Eröffner geheimer Weisheit. Die Lehre wird beschrieben unter dem
Gleichnis eines Kultbildes. Sie ist der vollkommene und umfassende Bau der

Wahrheit, der durch die Autorität der Götter selber gehalten wird. Dennoch wäre
es unrichtig, dies ganz platonfremd zu nennen. Es hat seinen guten Sinn, wie
Proklos die Geschichte der Akademie versteht. Jene, die von Piaton unmittelbar
die Offenbarung zu empfangen fähig sind, sind seine direkten Schüler und Nachfolger

Speusippos und Xenokrates. Wenn nach ihnen Proklos eine große Schar von
Tempelbesuchern überspringt, die nicht bis ins Allerheiligste hineingelangten,
und erst im 3. Jahrhundert n. Chr. bei Plotin das Erbe Piatons wiederfindet, so ist
dies wohlbegründet. Die Geistesverwandtschaft zwischen den ältesten und den

jüngsten Piatonikern ist nicht zu leugnen. Aber nicht jene und nicht diese sollen

uns hier beschäftigen, sondern wras dazwischen liegt, der andere Pol des platonischen

Philosophierens. Das sind jene Besucher, die im Vorraum des Tempels
geblieben sind, in allen Stücken das Gegenteil der pathetischen statuenhaften

Endgültigkeit des Proklos und doch Platoniker so gut wie er.
Wir meinen die zweihundert Jahre von rund 250 bis 50 v. Chr. und eine Folge

von Piatonikern, die von den gleichzeitigen Gegnern und von den spätem Plato-
nikern selber als «Neue Akademie» bezeichnet wurde. Damit sollte gesagt werden,
daß sie Neuerer und von der echten «Alten Akademie» Piatons abgefallen seien.

Von den sogenannten Neu-Akademikern selber stammt dieser ihr Name auf keinen
Fall. Es ist vielmehr als Grundtatsache festzuhalten und wird sich im folgenden



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 49

immer wieder bestätigen, daß sie sich stets als echte Schüler Piatons empfanden
und bekannten, als Glieder der einen ungeteilten Akademie. Es ist undenkbar und
unbeweisbar, daß jemals irgendeiner von ihnen in einen Gegensatz zu Piaton

getreten wäre.
Der Name, an den sich für die Späteren der Verrat an der platonischen Tradition

knüpft, ist derjenige des Arkesilaos von Pitane (316-241). Ihm haben wir uns

vor allem zuzuwenden.

Piaton hat kein System der Philosophie hinterlassen. Seine Dialoge führen wohl

zu einzelnen philosophischen Einsichten, besonders seitdem das Sokratische in
ihm durch den Einfluß des Parmenides und des Pythagoreertums überschattet
wurde. Sie führen aber vor allem zum Philosophieren überhaupt, dem es

freistand, über jedes erreichte Resultat noch hinauszuschreiten. Seine Vorträge
waren Versuche, nie ein vollständiges und endgültiges Ganzes. Das zeigt schon

ihre Ueberlieferung. Aber für die Schüler Piatons wurden diejenigen Gedanken

maßgebend, die ihn in den Diskussionen der letzten Jahre beschäftigt hatten, in
erster Linie die Probleme von Zahl und Gestalt, àqtêfxoç und slôoç. Speusipp und
Xenokrates verstanden sich selber als Erben, und nur als das. Dies bestimmte den

Charakter ihrer Akademie. Ihre Tätigkeit verlief wesentlich im Sammeln, Ordnen
und Ergänzen des platonischen Gutes. Aber es konnte nicht ausbleiben, daß damit
das Entscheidende gefährdet wurde, das entschlossene und unermüdliche Weitertreiben

des Philosophierens selber. Wenn dies ausfiel, so mußte gerade die
platonische Philosophie, weil sie kein geschlossenes System war, in eine unübersichtliche
Masse von Einzeldata zerfallen. Von diesem Augenblick an konnte die Akademie
mit den jüngeren Schulen nicht mehr Schritt halten.

So hat sich die Entwicklung bis etwa 270 vollzogen. Peripatos und Stoa

überflügelten die Akademie. Der Peripatos empfahl sich durch die virtuose Sicherheit,
mit der er sich aller Bereiche der Wissenschaft zu bemächtigen vermochte, und
besaß in Aristoteles und Theophrast zwei glänzende Lehrer. Bei Theophrast
beginnt freilich schon eine eigentümliche Resignation der Wißbarkeit der Dinge
gegenüber. Es fällt auf, wie viele Einzelfragen er als unbeantwortet und unbeant-
wortbar mit einem oxsTttéov verabschiedet: «dies müßte weiter untersucht
werden.» Es ist aber ein kluger und beherrschter Skeptizismus und ein allen Maßlosigkeiten

abgeneigter ruhiger Blick auf das Leben. In der Stoa wird am eindrucksvollsten

gerade die Radikalität der Ethik gewesen sein. Sie ist im Altertum etwas

Einzigartiges. Denn nur hier haben wir nicht eine in die Praxis hinaus verlängerte
spekulative Anthropologie, sondern im Ansatz wenigstens eine echte Ethik der

Entscheidung.
Für uns allerdings ist wichtiger die stoische Lehre vom Sein und von der

Erkenntnis. Diese beiden Dinge sind ja in der antiken Philosophie untrennbar: denn
«wie das Sein, so das Denken» und umgekehrt. Vom Kampfe gegen die stoische

Erkenntnislehre geht Arkesilaos und die ganze «Neue Akademie» aus.
Piaton hat im Prinzip stets an der Lehre des Parmenides festgehalten. Der

4 Museum Helveticum



50 Olof Gigon

Gegensatz zwischen der ewig mit sich identischen und allein wahrhaft existierenden
Seinswelt, die der vovç erkennt, wenn er sich in sich selber zurückzieht, und der
unendlich veränderlichen scheinhaften Welt des Werdens, der Piaton die Sinne

zuordnet, ist unüberbrückbar. Auch Speusipp Frg. 29 Lang und Xenokrates Frg. 5

Heinze ändern daran nichts Wesentliches.
Die Stoa dagegen anerkennt nur eine einzige Art des Seins, die sie Körper

nennt (wieweit dieser mit der Materie Piatons identisch ist, ist eine hier nicht zu
verfolgende Frage). Dem steht gegenüber auch eine einzige Art des Erkennens,
die durch alle Erkenntnisschichten Piatons hindurchläuft, von der Sinneswahrnehmung

ausgeht und im vovç endet. Dann muß auch das für alle Erkenntnislehre
entscheidende Begriffspaar Wahrheit und Schein ganz anders beschrieben werden als

bei Platon. Piaton unterscheidet Wahrheit und Schein grundsätzlich nach ihrem
Objekte, indem das Objekt des vovç generell und schlechthin Wahrheit ist, das

Objekt der Sinne schlechthin Schein. Für die Stoa jedoch betreffen Wahrheit und
Schein ein und dasselbe Genus von Objekten. Die Unterscheidung kann also nicht
materialer, sondern nur formaler Natur sein. Sie beruht auf der Beschaffenheit des

jeweiligen Eindrucks, auf seiner größeren oder geringeren Intensität. (Es ist
dieselbe Denkweise, die auch die Erfüllung des ethischen Wesens des Menschen nicht
in dem Was eines vollkommenen - materialen - Besitzes sieht, sondern in dem Wie
eines vollkommenen - formalen - Verhaltens.)

Schulmäßig formuliert enthält der Erkenntnisbegriff Zenons folgende
Elemente1): Das erste ist die bloße Sinneswahrnehmung. Diese gestaltet sich zum
Wahrnehmungsbild (<pavraoia). Dieses Wahrnehmungsbild kann nun entweder

«überzeugend» oder «nichtüberzeugend» sein. Als «überzeugendes Wahrnehmungsbild»

((pavxaoia xaraXrpraxrj) gilt dasjenige, das in sich die nicht weiter begründbare

Evidenz trägt, daß es nur von einem wirklich existierenden und nicht
von einem scheinhaften und nichtseienden Objekt stammen könne: onoia ovx
âv yevoiTo oaio \xr\ vtkxqxovtoç. Diesem von außen eindringenden überzeugenden

Wahrnehmungsbild steht gegenüber der vovç. Er wird, wenn er weise ist,
diesem Wahrnehmungsbild seine Zustimmung geben, die ovyxarâ&eoiç. Ueber
diese Zustimmung verfügt der Mensch frei. Er kann sie geben oder nicht; er
wird sie aber immer (und nur) einem überzeugenden Wahrnehmungsbilde geben,

wenn er weise ist. Ist die Zustimmung gegeben, so ist die feste Ueberzeugung da,
die xaxdkrjtpiç, die das Element der èjiunrjfjir) ist. So spielen bei Zenon äußere und
innere Faktoren zusammen: das Wahrnehmungsbild, das als überzeugend dem

vovç die Zustimmung gewissermaßen vorschlägt, der vovç selber, der die Zustimmung

erteilen kann oder nicht.
Charakteristisch stoisch ist endlich, daß diese Etappen des Erkenntnisvorganges

zwar in sich eine Einheit bilden, aber scharf gesondert den verschiedenen

Menschengattungen zugeordnet werden, die die stoische Ethik unterscheidet. Der Tor

M Vgl. Stoic. Vet. Frgg. I. 59, 60, 69; dazu Pohlenz, Gött. Nachr. Phil.-Hist. Kl. 1938,
174 ff.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 51

begegnet zwar den Wahrnehmungsbildern, aber er vermag nicht mit Sicherheit

überzeugende und nichtüberzeugende zu unterscheiden. Er gibt also seine

Zustimmung verkehrt, und die Folge ist eine wirre Masse scheinhafter und schwankender

Ueberzeugungen. Der Weise gibt die Zustimmung nur dem Ueberzeugenden
und gelangt so zur Festigkeit der hnaxr^ir\. Zwischen Torheit und Wissen steht
also die xaraÀrjipiç in der Mitte. Sie kann auf Wirklichkeit oder auf Schein

aufgebaut sein.

Mit dieser Lehre ist die gesamte Metaphysik Piatons umgestürzt. Auf der Seite

des Objektes fällt das Abgesondertsein der Welt der ewigen intelligiblen Gestalten

vom sichtbaren Kosmos, auf der Seite des Erkennens der Vorrang des für sich

bestehenden autarken Geistes vor allen andern Fähigkeiten des Menschen. So hat
sich denn Arkesilaos mit rücksichtsloser Entschiedenheit gegen die stoische

Erkenntnislehre gewandt. Der Angriff ist so geführt, wie wir es von Piaton her
erwarten2).

Einesteils weist Arkesilaos Fehler im Gesamtaufbau des Erkenntnisvorganges
nach. Denn erstens fällt der Begriff der Zustimmung unter die Kategorie der

Urteile, kann also sinngemäß nur tzqoç Âoyov, Behauptungen gegenüber erfolgen,
nicht aber Wahrnehmungsbildern. Zweitens gibt es keine Mitte zwischen dem
Wissen des Weisen und dem Meinen des Toren. Wenn der Begriff der Ueberzeugung
beides decken und in der Mitte stehen soll, so ist dies ein bloßer Schein. Denn eine

Ueberzeugung, die auf einer verkehrten Zustimmung beruht, und eine solche, die

auf ein wahrhaft überzeugendes Wahrnehmungsbild antwortet, haben nur den

Namen gemeinsam. Die eigene Voraussetzung des Arkesilaos bei dieser Kritik
ist die platonische, daß Wesenserkenntnis und Sinneswahrnehmung (Wissen und
Meinen) zwei voneinander völlig unabhängige Bereiche darstellen, zwischen denen
kein Uebergang möglich ist.

Andernteils und vor allem greift Arkesilaos den kritischen Punkt der stoischen
Theorie an, den Begriff der von Fall zu Fall über die Zuverlässigkeit eines

Wahrnehmungsbildes entscheidenden Evidenz. Evident ist nach der Stoa, wie wir sahen,
ein Wahrnehmungsbild, das in einem realen und mit sich eindeutig identischen

Objekt seinen Ursprung hat. Aber nach Piaton gibt es in der Welt der sinnfälligen
Körperlichkeit kein eigentliches Sein und keine dauerhafte Identität3). Dann gibt
es auch keine eindeutigen und überzeugenden Wahrnehmungsbilder. Denn die

Objekte, von denen sie ausgehen, sind unbegrenzt wandelbar und verwechselbar
und nicht voneinander zu unterscheiden. Ein Eindruck kann auch von einem ganz
andern Objekte stammen, als wir meinen. Wir können hierüber niemals Gewißheit
haben. So weist Arkesilaos die Verwechselbarkeit aller Sinneseindrücke empirisch
nach. Einzelne Gruppen von Beispielen lassen sich herausheben. Es wird gezeigt,
wie Nichtseiendes für Seiendes gehalten wird, besonders in den vier Fällen der

Phantasievorstellungen, der Träume, der Wahnvorstellungen der Betrunkenen

2) Die Hauptstelle ist Sextus Emp. Adv. Log. I. 150-158.
3) Vgl. etwa Tim. 27 D/28 A.



52 Olof Gigon

und Wahnsinnigen4). Ferner kommt es vor, daß faktisch verschiedene Objekte
nicht voneinander unterschieden werden können: zwei Eier, zwei Abdrücke eines

Siegelrings in Wachs nebeneinander, berühmte Fälle von ununterscheidbaren
Zwillingen5). Die antike Philosophie ist in der Wahl solcher Beispiele nie sehr
erfinderisch oder anspruchsvoll gewesen. Bezeichnend ist, daß viele Beispiele aus dem
Drama zu stammen scheinen, wie denn die griechische Philosophie überhaupt ihr
konkretes Diskussionsmaterial in erstaunlichem Umfang nicht aus der unmittelbaren

Beobachtung der Dinge, sondern aus der Literatur bezieht. Es ist nicht
zu verkennen, daß die theoretische Grundlage dieser Argumentation des Arkesilaos

platonisch ist. Für Piaton ist ja die Materie unendlich veränderlich, unfaßbar
fließend. Einen Logos gibt es von ihr nicht, denn wo navra gel, kann man nicht
Fuß fassen.

Dazu hat Arkesilaos im Sorites eine charakteristische Beweismethode
angewandt. In seiner klassischen Form ist der Sorites in der Frage enthalten: Wieviele
Getreidekörner braucht es, damit ein «Haufe» entsteht? Beim wievielten Korne
wird man von einem «Haufen» reden, beim 49. oder beim 50. Die Grenze, wo der
Haufe beginnt, ist vernünftigerweise nicht angebbar. Allgemein gesagt: Im
konkreten, meßbaren Stoffe ist eine Grenze zwischen Viel und Wenig, Groß und Klein
eindeutig nicht aufzufinden, bzw. es wird ein Quantum geben, das zugleich Viel
und Wenig heißen kann, eine Größe, die zugleich Groß und Klein ist. Dies wendet
Arkesilaos an auf die Grenze zwischen überzeugenden und nichtüberzeugenden
Wahrnehmungsbildern. Das letzte und schwächste überzeugende Wahrnehmungsbild

ist konkret von dem ersten nicht mehr überzeugenden Wahrnehmungsbild
nicht zu unterscheiden. Wenn es aber überhaupt ununterscheidbare
Wahrnehmungsbilder gibt, dann ist die Folgerung nicht aufzuhalten, daß wir gar nicht
wissen können, ob nicht sämtliche Wahrnehmungsbilder so beschaffen sind, daß
sie ebenso gut von einem irrealen wie von einem realen Ursprung stammen könnten6).

Damit ist das stoische Kriterium der Wahrheit als nichtig erwiesen.

Zugrunde liegt diesem ganzen Gedankengang ein durchaus ernsthaftes Motiv,
das man etwa das Problem der Quantifizierung des Qualitativen nennen könnte.
Die in sich absoluten und klaren Begriffe des Viel, Groß, Ueberzeugend verwischen
sich auf der Ebene des Sinnlich-Quantitativen. Platonisch gesprochen: In der
Materie verwandeln sich die festen Grenzen der eïôr) in fließende Uebergänge, die

rational nicht mehr faßbar sind. Die eindeutige Gestaltetheit, die bei Piaton für
das Seiende konstitutiv ist, löst sich auf.

Man könnte vielleicht auch anders sagen: Wo Wahr und Falsch durch bloße

«Gradunterschiede» auf ein und derselben Ebene der sinnlichen Wirklichkeit
bestimmt werden und nicht durch die Beziehung auf wesenhaft verschiedene
Ebenen der Wirklichkeit, da ist es unvermeidlich, daß sich vieldeutige Grenzfälle
einstellen.

4) S. etwa Cic. Luc. 47f und 88-90.
6) Vgl. Cic. Luc. 49f., 92-94.

5) S. etwa Cic. Luc. 54.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 53

Arkesilaos zieht die Folgerungen radikal. Wenn überhaupt, in einem noch so

geringen Maße, Verwechslungen möglich sind, wer garantiert dann, daß sie nicht
in größtem Umfange eintreten können und daß nicht die gröbsten Täuschungen
möglich werden Und wenn in einem einzigen Falle eine Verwechslung von
Uberzeugend und Nichtüberzeugend möglich ist, dann ist das ganze Prinzip hinfällig.
Diese Folgerungen sind wiederum gültig nur auf der Ebene des generell bestimmten
platonischen Wahrheitsbegriffs, wo der Geist unter allen Umständen zuverlässig,
die Sinne unter allen Umständen trügerisch sind. Die Stoa ist nicht genötigt sie

anzuerkennen, da sie ihre Skala, die vom Nichtüberzeugenden zum Ueberzeugen-
den führt, unbegrenzt differenzieren kann und nur als einen besondern Fall zu
registrieren braucht, was für Arkesilaos als die unzulässige Ausnahme gilt, die die

ganze Regel ruiniert.
Das Ergebnis des Platonikers ist klar. Es gibt keine unverwechselbaren,

überzeugenden Wahrnehmungsbilder. Also ist die Zustimmung des Geistes zu
irgendwelchen Wahrnehmungsbildern unmöglich und unerlaubt. Dann ist aber gültiges
Wissen nach stoischem Begriffe nicht zu erreichen.

Dagegen vertritt nun Arkesilaos in der Ethik den Satz, den unausgesprochen
schon der platonische Sokrates lebt und den die Stoa ausdrücklich formuliert;
Es widerspricht dem Begriffe des Weisen, daß er bei bloßen Meinungen bleibt;
stoisch gesprochen, daß er seine Zustimmung Wahrnehmungsbildern erteilt, die
nicht überzeugend sind. Solchen Wahrnehmungsbildern gegenüber muß der Weise
seine Zustimmung um jeden Preis zurückhalten. Da es nun nach Arkesilaos
überhaupt keine überzeugenden Wahrnehmungsbilder gibt, so bleibt dem Weisen nichts
anderes als die vollständige Zurückhaltung, die èno%r) übrig7).

Es darf aber nicht vergessen werden, daß diese enoyjf) nur dem stoischen

Erkenntniswege gegenüber ausdrücklich gilt. Sie läßt durchaus den Raum frei für
die Ideenschau Piatons. Oder soll man geradezu sagen: Arkesilaos verteidigt damit
den platonischen Wahrheitsbegriff gegen die Stoa

Ehe wir darüber entscheiden können, muß seine Wirksamkeit von einer andern
Seite her betrachtet werden.

Was Platon für die Oeffentlichkeit geschrieben hat, sind ausschließlich Dialoge.
Die Stoa kennt diese literarische Form nicht, auch wenn Zenons «Erinnerungen an
Krates» vielleicht den xenophontischen «Erinnerungen an Sokrates» recht ähnlich

gewesen sind. Dies bedeutet nicht nur die Preisgabe einer Form, die schon bei
einem Xenokrates und Aristoteles zweifellos nicht mehr als eben eine Form

gewesen ist. Dies bedeutet, daß das Philosophieren selber anders akzentuiert wird.
In der reinsten Form des platonischen Dialoges kommt es auf die Bewegung des

zum Nichtwissen und dann zur Erinnerung kommenden Denkens an. Die
Lehrschrift der Stoa und schon der Vortragsdialog des Aristoteles zielen dagegen auf

7) Vgl. Cic. Luc. 67 und 77.
8) Von wem dieser Begriff geschaffen ist, wird sich bei dem Zustand unserer Ueberliefe-

rung schwerlich feststellen lassen.



54 Olof Gigon

die geradlinige Darlegung fertiger Resultate. Aporetisches Philosophieren wandelt
sich in dogmatische Philosophie. Daß damit das eigentlich Sokratisehe an Piaton
verloren ging, dies gewissermaßen entdeckt zu haben ist die zweite entscheidende
Tat des Arkesilaos. Er hat selber nichts geschrieben, im auffallenden Unterschied
zu seinen stoischen und peripatetischen Zeitgenossen wie zu seinen Vorgängern
in der Akademie. Dies kann nicht anders gedeutet werden, als daß er bewußt die
sokratisehe Haltung erneuern wollte. Wie Sokrates als Nichtwissender allein mit
der Waffe des lebendigen Gespräches gegen die alleswissenden, für teures Geld
dozierenden Sophisten kämpft, so kämpfte er gegen die Stoa. Es würde uns nicht
wundern, wenn er seine Stellung zur Stoa als Fortsetzung dessen bewußt empfand,
was er über Sokrates im Protagoras, im Euthydemos, im Gorgias las. Es scheint

sogar, daß er wie Sokrates in beliebiger Oeffentlichkeit diskutierte, über den
Rahmen der Schule hinaus. Timon von Phleius hat ihn darum gehässig als

«Freund des Pöbels» geschildert (Frg. 34 Diels).
Für uns ergibt sich, beiläufig bemerkt, daraus, daß unser ganzes Wissen über ihn

aus Berichten seiner Hörer stammen muß. Dann haben wir auch wie bei Sokrates

grundsätzlich mit der Möglichkeit zu rechnen, daß es mehrere einander
widersprechende und dennoch gleich ursprüngliche Traditionen gab. Wir wissen wenigstens

die Namen von zwei Hörern, die die Gespräche des Arkesilaos aufgezeichnet
haben : ein uns sonst unbekannter Pythodoros9) und wahrscheinlich auch Lakydes

von Kyrene, der später Leiter der Akademie wurde10).

In den Berichten wird vor allem angespielt auf die berühmte Stelle der platonischen

Apologie, wo Sokrates von sich sagt, er sei wohl darum von Apollon für den
Weisesten erklärt worden, weil er allein wisse, daß er nichts wisse(21 Äff.). Kein
Zweifel, daß sich Arkesilaos darauf berufen hat, wenn er mit seinen Gesprächen
die Menschen zum Nichtwissen bringen wollte. Daß dies sein Ziel war, zeigt, was
wir von seiner Methode hören. Sie wird beschrieben als ein «in utramque partem
disputare». Jede Behauptung wurde nach beiden Richtungen des pro und contra
erörtert, bis sich das vollkommene Gleichgewicht der Argumente ergab, die
îooo&éveta tôjv Äöycov in der vom Wissen befreienden Aporie11). Weiterhin heißt

es, daß Arkesilaos niemals selber Behauptungen aufstellte, sondern immer nur
die Thesen der Gesprächspartner widerlegte12).

Von dieser Art des Dialoges, die sokratisch heißen darf, auch wenn sie zur
systematisch gehandhabten Methode erhebt, was beim platonischen Sokrates aus der

Natur des Fragenden selbst mit innerer Notwendigkeit hervorzugehen scheint,
besitzen wir eine Nachbildung in einem sehr merkwürdigen Buche. Als Cicero im
Jahre 45 durch häuslichen Kummer gedrückt in der Zeit der härtesten Diktatur
Cäsars von jeder politischen Wirksamkeit völlig und hoffnungslos abgeschnitten

war, da klammerte er sich an den für einen römischen Nobilis wahrhaft verzweifel-

9) Ind. Ac. Here. Col. XX, z. 42f Mekler.
10) Suidas s. v. Lakydes; die Notiz ist freilich nicht ganz ohne Bedenken.
11) Cic. Ac. I. 45, Eus. Praep. Ev. XIV. 4, 15.
12) Cic. Fin. II. 2; V. 10; Nat. Deor. I. 11 u. a.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 55

ten Ehrgeiz (einen Ehrgeiz, dessen er sich zu jeder andern Zeit aufs tiefste geschämt
hätte), nun doch wenigstens ein rechter Philosoph im Sinne der Akademie zu sein.

Er unternahm es, ein Werk zu schreiben, in welchem er als sokratischer Lehrer mit
einer Schar von bezeichnenderweise anonymen Schülern ein derartiges elenktisches

Gespräch führt. Es sind die Tusculanen, ein Buch, das gerade wegen der
Schulgerechtigkeit der Anlage letzten Endes das eindrucksvollste Denkmal der
Verzweiflung Ciceros an seiner römischen Aufgabe ist.

Von wirklicher Aporetik ist allerdings in den Tusculanen trotz ihrer Form nicht
viel zu finden. Das war von Cicero nicht zu verlangen. Aber gerade Cicero ist
wiederum unser Hauptzeuge dafür, daß Arkesilaos in der Tat echte Aporetik
meinte und nicht etwa einen dogmatischen Agnostizismus: So gewiß es ist, daß

wir die Wahrheit nie werden erfassen können, so unbedingt ist die Pflicht, sie

unermüdlich zu suchen13). Auch die Begründung beider Hälften dieser paradoxen Einheit

dürfen wir vielleicht aus Cicero ablesen: Wir suchen die Wahrheit, weil wir
als Menschen und Philosophen daraufhin angelegt sind. Wir scheitern in diesem

Suchen, weil wir Menschen sind und nicht Gott14).
Insofern ist das Suchen der Wahrheit die Glückseligkeit des Weisen, und so ist

es auch zu verstehen, wenn es geradezu als das Telos und die Eudaimonie des

Lebens bei Arkesilaos bezeichnet wird15).

All dies ist durchaus platonisch. Es ist zu erinnern an die Phaidrosstelle 278 D,
die das Beiwort aocpôç Gott allein vorbehält, während dem Menschen nur tpiXo-

oo<pia gegeben sei. Daß dies nicht bloß ein gelegentlicher Einfall ist, zeigt schon

der Umstand, daß derselbe Gedanke bei dem Piatonschüler Herakleides vom
Pontos dem Pythagoras zugeschrieben wird (Frg. 78 Voß). In seiner eigentümlichen
Prägung gehört er zweifellos Piaton. Aber weil diese Deutung des Namens Philo-
sophos den Akademikern so wichtig war, führten sie sie auf jene Gestalt zurück,
die dem alten Piaton als Urahn aller Philosophie erschienen war. Philosophia ist
nichts anderes als das unendliche Suchen nach Wahrheit, das erst jenseits des

menschlichen Lebens seinen Abschluß findet. Immerhin, die Ideenschau steht bei
Piaton offenbar neben und nicht unter der Aporetik. Diese hat an jener ihre
Grenze, auch wenn das Verhältnis nicht ganz klar wird. Darum stellt sich für
Arkesilaos abermals die Frage: Hat die Energie, mit der er gerade die stoische
Erkenntnislehre und nichts anderes ausdrücklich bekämpfte, ihren Sinn wirklich
nur im Negativen, oder fordert sie nicht als Ergänzung die Annahme, daß sie bloß
den Boden reinigen sollte für einen positiven Aufbau des platonischen Wissens

Wir hören in der Tat an vielen Stellen, daß Arkesilaos esoterisch einen doch wohl
platonischen Dogmatismus gelehrt habe. Die Texte lassen keinen Zweifel. Es reden
davon Cicero, Luc. 60, und nach Cicero Augustin c. Acad. III. 38, ferner Diokles

von Knidos bei Eus. Praep. Ev. XIV. 6, 5 und Sextus Pyrrh. Hyp. I. 234. Es

13) Etwa Cic. Luc. 7-9, 65-66, Fin. I. 13 u. a. Dazu die ausgezeichneten Bemerkungen
von Armin Arkesilaos in P.-W. II Sp. 1166, z. 58ff.

14) Vgl. Cic. Luc. 7 mit Aug. c. Acad. I. 9, I. 23; ferner Cic. Hortensius frg. 50 Müller.
15) Sext. Pyrrh. Hyp. I. 232 und Cic. Fin. III. 31.



56 Olof Gigon

sind also mehrere, voneinander unabhängige Traditionen. Als gänzlich
unwahrscheinlich werden sie abgelehnt von Zeller, Phil. d. Gr. III. 1 (4. Aufl.), 510, und

von Goedeckemeyer, Gesch. d. Gr. Skeptizismus, 38. Ohne klare Stellungnahme
äußern sich Brochard, Les sceptiques grecs (2. Aufl.), 115ff., und Arnim P.-W.
Arkesilaos, Sp. 1167, z. 33ff. Es ist indessen bedenklich, dieser an sich untadeligen
Ueberlieferung zu mißtrauen. Denn die beiden einzigen stichhaltigen Gegengründe
sind nicht hinreichend : Ueber den Inhalt dieses esoterischen Dogmatismus erhalten
wir nirgends auch nur die geringste Auskunft, und es ist unbestreitbar, daß die

überwiegende Masse der Tradition gar nicht mit einem solchen Dogmatismus rechnet.

Indessen ist die Sache doch nicht so ganz unmöglich. Man hat vor allem zu
erinnern an die zum Teil im engsten Schülerkreis gehaltenen Vorlesungen
Piatons. Wir wissen ja auch von diesen nur sehr wenig und wüßten noch

weniger, wenn uns nicht durch eine gar nicht selbstverständliche Entwicklung der

Philosophiegeschichte die Schulvorlesungen des Aristoteles erhalten geblieben
wären. Wenn die Verhältnisse bei einem Piaton so liegen, wieviel dürften wir dann
von den Schulvorträgen des Arkesilaos erwarten Was ferner den esoterischen
Charakter der Lehren des Arkesilaos betrifft, so darf, wiederum im Sinne der platonischen

Akademie, an den pythagoreischen Kreis gedacht werden, der gerade in
der Zeit Piatons der Auffassung war, der Meister habe den eigentlichen Kern seiner
Weisheit nur als Geheimlehre überliefert. Die Autorität des Pythagoras ist bei den
Schülern Piatons in ständigem Wachsen gewesen. Es gibt aber auch zu denken,
daß nach Diog. Laert. VIII. 21 Aristippos von Kyrene, der bedeutendste Schüler
des Lakydes, also ein Enkelschüler des Arkesilaos, in einem Buche über die alten
Naturphilosophen Pythagoras aufs höchste gerühmt hat: «seine Aussprüche seien

nicht weniger wahr als diejenigen des pythischen Apollon». Sollte also anzunehmen
sein, daß Arkesilaos die platonischen Lehren von Zahl und Gestalt esoterisch
vortrug und nur mit ihrer negativen Voraussetzung, dem Kampf gegen die Stoa, und
mit der sokratischen Aporetik an die Oeffentlichkeit trat Man mag einwenden,
daß damit Arkesilaos eine psychologisch nicht leicht zu verstehende Haltung
zugeschrieben wird. Aber die Schwierigkeit ist im Grunde nicht größer, als sie bei Piaton
selber besteht. Oder wer wollte behaupten, daß das Verhältnis von Aporetik und
positiver eniarijßr] schon in den Erühdialogen nicht ein noch ungelöstes Rätsel
darstellte

Arkesilaos hat eine überaus starke Wirkung ausgeübt. Er hat mit einem Schlag
der Akademie wieder den ersten Platz unter den Philosophenschulen verschafft.
Selbst wenn uns dies nicht ausdrücklich bezeugt wäre, könnten wir es ablesen an
der Heftigkeit der Angriffe, denen er wie wenige Philosophen ausgesetzt war.

So ist vermutlich bald nach seinem Tode eine offenbar anonyme Schmähschrift
erschienen «Ueber die Ueppigkeit der alten Philosophen», die besonders ausführlich

über ihn handelte und die wildesten Klatschgeschichten aus seinem Leben
erzählte. Die erhaltenen Biographien haben manches daher16). Einen Anhaltspunkt

16) S. Wilamowitz, Antigonos von Karystos, 18ff.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 57

solcher Geschichten mögen die reichen Symposien gebildet haben, die er
veranstaltet zu haben scheint, platonische Tradition weiterführend und vielleicht gleichzeitig

damit gegen die kynische Asketik der Stoa protestierend.
Wichtiger ist eine andere Art von Polemik gegen ihn, die sehr viel ernsthafter

auftrat und darum bis in die neueste Zeit oft nicht durchschaut worden ist. Sie

hat bestritten, daß Arkesilaos ein Platoniker sei, und behauptet, er habe als Apostat

und Neuerer seine Weisheit von dem etwas älteren Philosophen Pyrrhon von
Elis gestohlen. Das ist auch von der modernen Forschung vielfach angenommen
worden. Aber eine genauere Prüfung der Tatsachen zeigt die Unwahrscheinlichkeit
dieser Behauptung. Wir erwähnen hier nur einige Hauptpunkte.

Daß Arkesilaos von Pyrrhon abhängig sei, wird ausschließlich von Gegnern
der Akademie berichtet. Die innerakademische Tradition bei Cicero scheint
nichts von einer solchen Beziehung zu wissen, nicht einmal um sie zu leugnen.
Erstaunlicherweise hat auch der vornehmste philosophische Gegner des Arkesilaos

nichts davon gewußt. Der Gründer der Stoa, Zenon von Kition, hat in
einem Buche gegen Arkesilaos diesen dadurch zu widerlegen gesucht, daß er
Piaton angriff (SVF I. 12). Er hat also von vornherein angenommen, daß Arkesilaos

mit Piaton solidarisch sei. Die Bedeutung dieser Tatsache wird dadurch nicht
gemindert, daß die Späteren dies für ein Mißverständnis Zenons erklärten. Zu
demselben Ergebnis führt ein anderes Zeugnis, das noch lehrreicher ist. Der Zenon-
schüler Ariston von Chios hat Arkesilaos verspottet in einem Vers, der der
homerischen Schilderung eines mythischen Fabelwesens nachgebildet ist: «Vorn ist er
Piaton, hinten Pyrrhon, in der Mitte Diodoros» (SVF I. 343, 344). Der Vorwurf,
den dieser Vers enthält, ist klar. «Vorn», also offiziell und vor der Welt, ist Arkesilaos

ein Platoniker, aber hinter seinem Piatonismus verstecken sich Lehren ganz
anderer Herkunft, von Pyrrhon und von dem Megariker Diodoros. Daß Arkesilaos
sich selber nie anders als Platoniker genannt hat, geht daraus unzweifelhaft hervor.
Wie leicht anderseits die literarische Polemik der Antike mit dem Vorwurf des

Plagiates zur Hand war, ist bekannt.
Es sind jüngere Stoiker und die Anhänger jenes Pyrrhon, die Arkesilaos des

Plagiates an ihrem Meister beschuldigten.
Pyrrhon selber ist als Gestalt mit Arkesilaos gar nicht vergleichbar. Er ist

ein Philosoph des alten Stiles, wie es zuerst Xenophanes und dann die Sophisten

gewesen waren. Als ein einzelner weiser Mann zog er, begleitet von Jüngern
und Jüngerinnen, durch die griechischen Städte und lehrte, erbaulich und interessant,

mit etwas sonderbaren Sitten und ein wenig an den Typus des wunderlichen

Heiligen erinnernd. Das letzte Ziel des menschlichen Lebens war nach ihm die
vollkommene Gemütsruhe, die nur dadurch zu erwerben sei, daß man all den Lärm und
die Anstrengung, die das Streben nach Erkenntnis verursache, fahren ließe. Sein

bedeutendster Jünger Timon hat seine Lehre in einer Erzählung unter dem Titel
Python dargestellt und in einem satirischen Gedichte sich über sämtliche
Philosophen der Vergangenheit und Gegenwart lustig gemacht.

4»



58 Olof Gigon

Aber Gründer einer Schule im platonischen Sinne ist dieser Pyrrhon nicht im
geringsten gewesen. Dazu hat ihn erst über zweihundert Jahre nach seinem Tode
eine philosophiegeschichtliche Konstruktion gemacht. In ciceronischer Zeit taucht
plötzlich eine pyrrhoneische Schule auf, die zwar äußerlich und aus Gründen des

Prestiges sich von dem ehrwürdigen Meister aus Elis herleitete, ihren Begriffsapparat

aber wahrscheinlich zum größten Teile aus der Akademie des Arkesilaos
und Karneades bezog. Für die Beurteilung der antiken Skepsis, wie die neu-
pyrrhoneische Schule der Kaiserzeit von Ainesidemos bis Sextus allein mit Recht
heißen darf, bietet dieser Sachverhalt keine geringen Schwierigkeiten. Die Akademie

des Arkesilaos geht dies alles nichts an. Es wäre schon sozial betrachtet
ein groteskes Verhältnis, wenn Arkesilaos, der Leiter der vornehmsten Schule

Athens, ein Mann von hoher und anerkannter Stellung, bei dem biederen Wanderprediger

aus Elis Belehrung gesucht hätte. Auf die nicht unwesentlichen Differenzen
zwischen beiden in der Philosophie selber kann hier nicht eingegangen werden.

Wir erwähnen auf der andern Seite nur noch, daß ausdrücklich von dem
herzlichen Verhältnis des Arkesilaos zu seinen Lehrern in der Akademie geredet wird,
zu Krantor, Polemon und Krates. Wir hören niemals, daß er sich von ihnen distanziert

oder gar mit ihnen gebrochen hätte. Die Freundschaft hat vielmehr dauernd

angehalten, was kaum möglich gewesen wäre, wenn Arkesilaos die platonische
Tradition verlassen hätte. Nach Diog. Laert. IV. 32 hat er Piatons Werke besessen,

doch wohl als Handexemplar zu seiner Privatlektüre neben den offiziellen Exemplaren

der Schule.

Endlich haben wir auf die eigentliche philosophische Diskussion, die Abwehr der
Stoa gegen die Aporien des Arkesilaos einzugehen. Die Stoa fand sich durch
Arkesilaos so bedroht, daß es bei spätem Stoikern geradezu hieß, die göttliche
Vorsehung hätte ihnen zur Rettung den Chrysippos gesandt.

Das Verhalten des Chrysippos ist sachlich sehr bezeichnend. Auf der einen Seite

versuchte er diejenigen Einwände, die er anerkennen mußte, als legitime
Ausnahmen in sein System einzubeziehen und dadurch unschädlich zu machen; ein

Verfahren, das in einer solchen Situation ebenso typisch wie bedenklich war. So

wurden die genannten konkreten Beispiele von Sinnestäuschungen als
Ausnahmen in die Definition der Erkenntnis hineingenommen: als Voraussetzung
überzeugender Sinneseindrücke wurde hinzugefügt, daß die Sinnesorgane gesund
und in normalem Zustande sein müßten17).

Aehnlich wurde der Sorites behandelt. Chrysippos erklärte, in den kritischen
Grenzfällen des Ueberganges zwischen Viel und Wenig, Groß und Klein,
Uberzeugend und Nichtüberzeugend werde der Weise sich des Urteils enthalten und
schweigen18). Der Sorites zwingt dazu, in der quantitierbaren Masse des sinnfälligen
Seins (das ja für die Stoa das einzige Sein ist) bestimmte Zonen auszusondern, die
dem Logos unzugänglich sind, damit der Logos des Ganzen gerettet werden kann.

17) Cic. Luc. 19.
18) SV.F II. 276. 277.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 59

Es scheint auch, daß schon Arkesilaos sich mit dem klassischen Problem der

TieQiXQOTirj auseinandergesetzt hat: der Frage an den Nichtwissenden, ob seine

Behauptung, daß er nichts wisse, selber unter dies Nichtwissen falle oder nicht. Arkesilaos

hat augenscheinlich diese Schwierigkeit berücksichtigt, wenn er nach Cic. Acad.

I. 45 Sokrates überbietend erklärte, er wisse auch dies nicht, ob er nichts wisse.

Sodann erheben Zenon und später Chrysipp den einzig gewichtigen Gegeneinwand

gegen die vollkommene Aporetik : Wenn dem sinnfälligen Kosmos gegenüber

absolute Zurückhaltung geübt werden muß, dann ist es unmöglich, zum
Handeln zu kommen, da der Wille ohne Entscheidung und Wahl im
konkreten Stoffe nicht in Bewegung gebracht werden kann. Der Philosoph der

£7ioyv] kann also gar nicht wirklich existieren. Die Situation ist unvermeidbar, in
die schon zur Zeit Piatons nicht zufällig der extreme Vertreter des navxa gel geraten
war: Kratylos, der schließlich, wie Aristoteles erzählt, überhaupt keine Aussage
mehr für erlaubt hielt, sondern nur noch den Finger bewegte.

Die Stoa scheint die Frage nach ihrer physischen wie nach ihrer ethischen Seite

gestellt zu haben. Wir haben oben der Uebersichtlichkeit wegen nicht darauf
hingewiesen, daß die Korrelatbegriffe der Ueberzeugungskraft und der Zustimmung
sowohl in der Form einer sozusagen mechanischen Reaktion als auch in derjenigen
eines freien Willensentschlusses zu einer Proposition miteinander verbunden sind.
Zenon hat vor allem die zweite, Chrysipp mehr die erste Seite betont19). Die Frage
an Arkesilaos ist demnach eine doppelte : «Wenn Zustimmung nicht erfolgen kann,
weil es keine überzeugenden Wahroehmungsbilder gibt, wie ist dann eine Willensregung

physisch überhaupt möglich?» und: «Wenn es überzeugende
Wahrnehmungsbilder nicht gibt, an was soll und darf sich das Handeln des Menschen
dann orientieren?» Die Antwort des Arkesilaos haben wir nur in knappen und
schwerverständlichen Andeutungen20). Fürs erste scheint er behauptet zu haben,
daß Wahrnehmungsbilder an sich schon, gleichgültig ob überzeugend oder nicht,
den Willen in Bewegung zu setzen vermöchten21). Er hat damit eine Lehre der Stoa

gegen sie selber gekehrt. Denn wie könnte das Meinen des Toren Zustandekommen,
wenn nicht auch nichtüberzeugende Wahrnehmungsbilder ein Handeln auslösen
könnten Ebenso scheint er fürs zweite gegen die Stoiker die stoische Ethik selber

angeführt zu haben. Wenn nämlich die vernunftgemäße Tat {xarogêtoua)
allerdings nur aus einer auf überzeugenden Wahrnehmungsbildern beruhenden Zustimmung

hervorgehen könne, so gebe es doch die bloß naturgemäße Tat (xaêrjxov) als

ein Verhalten, das lediglich durch verständige Gründe gestützt würde (o ngayûèv
evXoyov àjioXoytav eyet SVF III. 493. 494). Es gibt also auch in der Stoa selber
ein Handeln, das sich gar nicht an überzeugenden Wahrnehmungsbildern zu
orientieren braucht, sondern auch ohne sie auskommt. Also läßt sich nach stoischer

Auffassung selber mit der reinen enoyr) leben.

1#) S. Pohlenz, Gött. Nachr. Phil.-Hist. Kl. 1938, 178, 186.
20) Sextus Adv. Log. I. 158, wozu Arnim P.-W. Arkesilaos Sp. 1167, z. 61 ff.
21) S. SVF III. 177.



60 Olof Gigon

Es ist ganz klar, daß Arkesilaos hier gar nicht daran denkt, etwa eine eigene
ethische Lehre aufzustellen. Ihm liegt nur an der Widerlegung der Stoa. Freilich
wird mit dieser Argumentation ein entscheidender Punkt übersehen. Die
naturgemäße Tat, das xaêfjxov, ist nicht die Tat des Weisen, sondern des Toren. Wenn
der Tor, also der durchschnittliche Mensch, auf überzeugende Wahmehmungs-
bilder verzichten kann, so ist damit die Frage noch nicht beantwortet, ob auch der
Weise dies kann. So ist es kein Wunder, wenn die Stoa sich mit der Antwort des

Arkesilaos nicht zufrieden gab, sondern den späteren Akademikern gegenüber mit
Hartnäckigkeit gerade auf diesem Problem insistierte.

Arkesilaos hat für beinahe zweihundert Jahre das philosophische Denken in der
Akademie bestimmt. Während langer Zeit bleiben seine Nachfolger dabei, zu
variieren und zu entwickeln, was bei ihm angelegt ist. Einige Worte verdient in
unserm Zusammenhange nur die Form, die der bedeutendste unter ihnen, Kar-
neades, der Akademie gegeben hat.

Eigentümlich ist ihm vor allem der Drang zu systematisieren. Sokratiker bleibt
er zwar darin, daß auch er selber nichts schreibt, sondern nur mündlich disputierend

philosophiert; aber dem im späteren hellenistischen Denken übermäßigen
Zwang zu schulmäßigen Distinktionen ist auch er erlegen. So hat er den Begriff
des Verwechselbaren und darum Unerkennbaren differenziert in ein äörjXov und
ein âxarâXr]7irov. Aus den Zeugnissen geht freilich nicht mit Sicherheit hervor, wie

er sie differenziert hat22). Ebenso hat er die stoische Frage nach dem Kriterium des

Handelns mit einer ausführlichen Doktrin beantwortet. Er hat das «Wahrscheinliche»

(niêavov) eingeführt als das feste Maß, an dem sich die Praxis orientieren
kann, und hat es durch eine strenge Gliederung in mehrere Stufen so dicht an das

Ueberzeugende herangeschoben, als dies mit der akademischen eTzoxrf nur irgend
vereinbar war. Er hat unterschieden : 1. die einfache (pavxaaia nvùavr], die unmittelbar

und zunächst für wahr gehalten wird ; 2. die (pavxaaia m&avr] xal ansgiOTiaarog,
die dann vorliegt, wenn dem ersten Wahrheitseindruck keine andersartigen,
widersprechenden und die Wahrscheinlichkeit verwirrenden Eindrücke nachfolgen;
3. die (pavxaaia mfiavr) xal àjiegiajiaaxoç xal ôieÇcaôevpiévr}, die dann erreicht ist,
wenn die Bedingungen ihres Entstehens geprüft sind, d. h. wenn etwa bei einem

visuellen Eindruck nachgewiesen ist, daß er unter günstigen Verhältnissen und in
normalem Zustand des Auges erfolgt ist. Dies ist der höchste Grad von
Wahrscheinlichkeit (Sextus Adv. Log. I. 166-189 u. a.).

Es ist bezeichnend zu sehen, wie Karneades nun seinerseits eben jene
Bedingungen für die Zuverlässigkeit von Sinneswahrnehmungen gelten lassen muß, die,
wie wir bemerkten, schon Chrysippos unter dem Drucke der Polemik des Arkesilaos
hatte annehmen müssen. Nur ist natürlich, was bei Chrysippos Vorbedingung des

gültigen, absoluten Erkennens war (gesunde Sinnesorgane unter normalen
Verhältnissen), bei Karneades Bedingung einer denkbar wahrscheinlichen Annahme.

22) S. Cic. Luc. 32 und dazu Sextus Pyrrh. Hyp. II. 97ff., Adv. Log. II. 145ff. Beide
haben das Schulbeispiel von der Zahl der Sterne, doch ordnen sie es verschieden ein.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 61

Der Vorgang ist parallel demjenigen, den wir bei der Stoa selber beobachten,

wenn der Bereich des ethisch Gleichgültigen in genau derselben Weise differenziert
wird wie Gut und Böse selbst. In beiden Fällen liegt dieselbe Nötigung vor, nicht
nur das Leben des Weisen, sondern auch das des durchschnittlichen Menschen

philosophisch zu organisieren. Darum werden zum praktischen Gebrauche bei Kar-
neades die in der Klammer der èno^rj eingeschlossenen Wahrscheinlichkeiten
systematisiert, in der Stoa die in der Klammer des « Gleichgültigen» stehenden relativen
Werte.

Etwas anders wird es zu beurteilen sein, wenn wir hören, daß Karneades gegen
die Stoa und gegen Arkesilaos angenommen haben soll, auch der Weise würde
zuweilen meinen, also nichtüberzeugenden Wahrnehmungsbildern zustimmen (Cic.
Luc. 59, 67, 112 u. a.). Karneades wird sich hier vermutlich kasuistisch auf
Situationen bezogen haben, in denen der Weise zwar handeln würde, aber schlechterdings

nicht wissen könne, ob sich sein Handeln auf ein überzeugendes Vorstellungsbild

gründe ; so wie es der Fall ist beim Handeln im Hinblick auf ein In Zukunft
möglicherweise eintretendes Ereignis.

Karneades hat auf der andern Seite die Gesamtrichtung der akademischen
Diskussion verschoben. Arkesilaos verteidigte das sokratisch-platonische Philosophieren

gegen die Stoa. Karneades bekämpft sämtliche wirklichen und möglichen
philosophischen Systeme. Während bisher der Sinn der Gespräche im sich bewährenden

und übenden sokratischen Nichtwissen lag, läuft die Diskussion nun auf eine

universale Polemik hinaus.
Damit hängt eine ATgumentierweise zusammen, die in der Akademie zuerst

Karneades angewandt zu haben scheint. Die lno%r\ wird nämlich bewiesen aus
der hoffnungslosen Uneinigkeit aller dogmatischen Philosophen.

Die Geschichte der Philosophie war zum ersten Male durch den Aristotelesschüler

Theophrast als Ganzes dargestellt und damit zu einem möglichen Faktor
in der philosophischen Diskussion selber geworden. Schon Arkesilaos hat die Vor-

sokratiker planmäßig durchgelesen und in ihren ziemlich häufigen Aeußerungen,
daß dem Menschen jedes verläßliche Wissen verwehrt sei, eine Bestätigung seiner

eigenen èno'/iq gesehen (zumal da die Vorsokratiker, wie die Stoa, nicht in
platonischem Sinne zwischen Wahrnehmung und Geist unterschieden)23). Es gibt
geradezu eine durchgehende akademische Vorsokratikerinterpretation.

Karneades ging den umgekehrten Weg und zog aus der Masse der aufgespeicherten

einander widersprechenden Lehrmeinungen die radikale Konsequenz des

Agnostizismus, eine Folgerung, die Theophrast schwerlich vorausgesehen hatte, die aber
noch den Christen als Waffe gegen die antike Philosophie diente.

Allein die uferlose Widerlegungskunst des Karneades rief in der Akademie selber
einer Reaktion. Die Frage nach dem eigentlichen Sinn und Ziel all dieser Polemik
wurde nicht nur von der Stoa immer heftiger und gehässiger gestellt ; die Berechtigung

dieser Frage konnte nach dem Tode des Karneades in der Akademie selber

t3) Vgl. Plut. adv. Colot. 26.



62 Olof Gigon

nicht mehr geleugnet werden. Eine Neubesinnung auf den sokratisch-platonischen
Ursprung wurde notwendig. Sie knüpft sich an den Namen des Philon von Larisa,
des Lehrers Ciceros. Er stellte in einem Werke ausdrücklich die Behauptung auf,
daß die gegenwärtige Akademie keine andere sei als die platonische, und daß ihr
Kampf zu allen Zeiten nur dem stoischen Wahrheitsbegriff gegolten habe, nicht
dem peripatetischen und vor allem nicht dem platonischen. Dies ist eine

Formulierimg, die von den Gegnern zwar als schwächlicher Rückzug aus der Position
des Karneades gedeutet wurde, die aber von Arkesilaos her gesehen durchaus

richtig war.
Aber die Folgen der unüberlegten polemischen Virtuosität des Karneades waren

nicht mehr gut zu machen. Ein jüngerer Zeitgenosse von ihm, der Stoiker Panai-
tios, hat wohl gerade gegen ihn den kühnen Schritt getan und den wahren
Piaton für die Stoa beansprucht. Sein Schüler ist Antiochos von Askalon, der als
Akademiker die Einheit von Akademie und Stoa behauptete. Zenon habe lediglich
die platonische Terminologie verändert, die Substanz seiner Lehre sei dieselbe.

Arkesilaos habe sich dagegen aus falschem Ehrgeiz mit Zenon entzweit und eine

neue Akademie gegründet, die gar nicht platonisch sei. Wolle man zum echten
Piaton zurückkehren, so habe man die gesammelte Tradition der Alten Akademie,
des Peripatos und der Stoa aufzunehmen und den Irrweg der Neuen Akademie zu
verlassen.

Dies hat Antiochos gegen Philon vertreten. Es kam zum Bruch zwischen beiden.
Wir lesen bei Cicero sehr amüsant, wie sie sich gegenseitig beschuldigten: Philon
behauptete, Antiochos sei von der Akademie abgefallen (Cic. Luc. 69ff.), Antiochos
behauptete dasselbe von Philon (id. 11 ff.). Dennoch wurde Antiochos Leiter der
Akademie, vermutlich nicht ohne eine Art von Revolution oder Ueberrumpelung.
Philon hat sicher nicht Antiochos als seinen Nachfolger bezeichnet. Wenn dieser es

dennoch wurde, so wohl nur deshalb, weil Philon gar nicht in Athen, sondern
höchstwahrscheinlich in Rom starb. Da war denn die Schule von Athen herrenlos,
und Antiochos konnte einziehen. Mit ihm beginnt die Epoche der Akademie, die
fünfhundert Jahre später mit der Philosophie des Proklos einen glanzvoll
monumentalen Abschluß fand.

Hier ist der Ort, um einige wenige Worte über die antiken Einteilungen der
Akademie beizufügen. Es sind ihrer vier ausdrücklich überliefert, wobei wir die bei
Cicero vorausgesetzte ausnehmen. Cicero kennt nur die Unterscheidung von Alter
und Neuer Akademie überhaupt, und dies mit einem gewissen Recht. Denn diese

Unterscheidung ist die ursprüngliche, in der der polemische Sinn, Arkesilaos als

Neuerer und Abtrünnigen zu bezeichnen, klar sichtbar ist. Die andern Einteilungen
verwandeln diese Antithese in ein System der geschichtlichen Entwicklung, dessen

Gründe keineswegs deutlich sind. Die älteste dieser Einteilungen stammt aller
Wahrscheinlichkeit nach von dem Philosophiehistoriker Sotion von Alexandreia
(zwischen 200 und 170 tätig). Er ließ die Alte Akademie dauern von Piaton bis
Polemon. Als Mittlere Akademie bezeichnete er dessen Nachfolger Arkesilaos, als



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 63

Neue Akademie wiederum dessen Nachfolger Lakydes und vielleicht noch dessen

unmittelbare Schüler. Die Bedeutung des Einschnittes zwischen Arkesilaos und

Lakydes ist uns völlig rätselhaft, zumal da wir von Lakydes nur ein sehr dürftiges
Bild haben. Eine zweite Einteilung ist nur eine Korrektur der eben genannten.
Statt Lakydes wurde gegen Ende des 2. Jahrhunderts der ungleich bedeutendere
und bekanntere Karneades als Stifter der Neuen Akademie angenommen.

Eine dritte Einteilung scheint wieder rein polemischen Motiven entsprungen zu
sein. Sie hängt an die drei genannten Akademien noch die Vierte Akademie des

Philon von Larisa an24). NachCiceros Lucullus 11 kann kaum ein Zweifel sein, daß
diese Einteilung in einem Zusammenhang mit der Polemik des Antiochos steht, der
dem Philon vorwarf, daß er ganz neue und unerhörte Dinge für akademisch
ausgebe.

Eine vierte Einteilung endlich schließt als Fünfte Akademie diejenige des Antiochos

selber an. Das ergab sich aus dem fundamentalen Gegensatz zwischen Philon
und Antiochos von selbst. Oh Antiochos selber so gezählt hat oder ob (was
wahrscheinlicher ist) diese letzte Schematisierung von einem zeitgenössischen
Philosophiehistoriker (Areios Didymos stammt, ist nicht auszumachen.

Das Bemerkenswerte an diesen Einteilungen ist, daß sie immer zunächst die
Polemik gegen die Akademie des Arkesilaos widerspiegeln und den Vorwurf, daß
sie die Kontinuität der Tradition gebrochen hätte. Daneben treten rein geschichtliche

Gesichtspunkte auf, die die Gliederung der Akademie empfahlen, ähnlich wie
sie etwa die Gliederung der attischen Komödie bewirkt hatten.

Von den Akademikern selbst rühren diese Einteilungen bestimmt nicht her. Wir
dürfen voraussetzen, daß nicht nur Arkesilaos und Philon, sondern die ganze
Akademie, die durch diese beiden Namen umgrenzt wird, daran festhielt, daß sie

die echte Erbin Piatons und des Sokrates sei. Erst mit dem Siege des Antiochos hat
sich die gegenteilige Auffassimg im Bewußtsein der Philosophiegeschichte
festgesetzt.

Ein Schüler ist Philon allerdings treu geblieben, Cicero. Um das Jahr 80 hatte
Antiochos die Akademie angetreten und rasch die allgemeine Anerkennung
erworben. Aber noch in den vierziger Jahren hat sich Cicero zum Lehrer seiner
frühesten Jugend bekannt. Dazu mag ihn zunächst bewogen haben, daß Philon
neben der Philosophie und in Verbindung mit ihr auch Rhetorik unterrichtete und
so die Philosophie in die Nähe einer gerade für den Römer wichtigen praktischen

" Tätigkeit brachte. Ferner hat ihm Philon sicherlich die Kenntnis Piatons vermittelt,

und daß seine Bewunderung für die Kunst des princeps philosophorum echt

war, dürfen wir glauben.
Endlich wird er in der enoyy\ der Akademie die würdigste Form der

Philosophie gefunden haben. Allerdings, während die platonische èno%r) gerade der

größten Ernsthaftigkeit des Philosophierens entspringt, ist die ciceronische vor
allem Ausdruck der Distanz zur Philosophie. Als Römer ist er mißtrauisch gegen

24) Sextus Pyrrh. Hyp. I. 220 und Eus. Praep. Ev. XIV. 4, 16.



64 Olof Gigon : Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

die Griechen, die so viel zu wissen vorgeben, was zu wissen überflüssig und dessen

Gewißheit gar zu unwahrscheinlich ist, weil der Römer die Methode, die die Resultate

hervorbringt, nicht begreift. Es stößt ihn auch ab die Starrköpfigkeit, mit der
die meisten griechischen Philosophen sich auf ihre Meinungen versteifen. Da zieht
er die weise Ueberlegenheit derjenigen Philosophie vor, die weiß, daß man doch
nichts genau wissen kann. «Die meisten Menschen», bemerkt er schließlich in
der Vorrede des Lucullus, «wollen lieber irren und mit Leidenschaft das Dogma
verteidigen, an das sie zufällig geraten sind, als in Besonnenheit suchen, was
der Wahrheit am nächsten kommen möchte. Wir dagegen sind frei, denn wir
behalten uns ein selbständiges Urteil vor und lassen uns auf keine Autoritäten
verpflichten.» Kein Zweifel, daß darin ein Stück des echten Piaton steckt.

Der christliche Ciceronianer Lactantius war freilich anderer Meinung : «Exstitit
Academia tamquam senectus philosophiae, quae illam conficeret iam deflorescen-

tem.» Und über Jahrhunderte hinweg berührt sich mit dem seinigen das Urteil des

Klassikers moderner Philosophiehistorie, Eduard Zeller: «Man wird allerdings in
der skeptischen Verzichtleistung auf alles Wissen und in der Beschränkung auf
eine mehr oder weniger unsichere Meinung ein Zeichen von der Ermattung des

wissenschaftlichen Geistes und von dem Erlöschen der philosophischen Produktivität

finden müssen.»

Aber ist Philosophie nichts anderes als «wissenschaftlicher Geist» und
«philosophische Produktivität»?


	Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

