Zeitschrift: Museum Helveticum : schweizerische Zeitschrift flr klassische
Altertumswissenschaft = Revue suisse pour I'étude de I'antiquité
classique = Rivista svizzera di filologia classica

Herausgeber: Schweizerische Vereinigung fur Altertumswissenschaft

Band: 1 (1944)

Heft: 1

Artikel: Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie
Autor: Giagon, Olof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1279

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

Von Olof Gligon

Es ist ein eigentiimliches Zeichen der Grofe Platons, dafl allein seine Schule, die
Akademie, im BewuBltsein des Altertums selber eine wirkliche Geschichte gehabt
hat. Platon war fiir seine Schule in den ganzen neunhundert Jahren ihres Bestehens
unantastbare Autoritit, und sein Geburtstag ist von Jahr zu Jahr am 7. Thar-
gelion gefeiert worden. Aber sein Werk verkniipfte in so vollkommener Weise den
Anspruch der Philosophie, wahres Wissen zu geben, mit der unendlichen Viel-
sinnigkeit der Dichtung, daB im Laufe der Zeit die verschiedensten Formen des
Philosophierens mit gleichem Rechte von ihm sich herleiten und auf ihn sich
berufen konnten.

Epikur war nichst ihm vielleicht die starkste Personlichkeit unter den Schul-
griindern und bei den Seinigen nicht weniger Autoritat als Platon. Aber er war
vor allem der Troster der von Geister- und Todesfurcht geplagten kleinen Leute,
zu deren Heil das starre Festhalten an der Orthodoxie des Meisters mitgehdorte.
Auf der andern Seite hat Zenon in der Stoa nie eine beherrschende Stellung inne-
gehabt. Es entspricht dem Charakter der Lehre, dal die Stoiker die Verherrli-
chung eines Einzelnen unter ihnen durchaus unterlieBen und mehr durch
eine gemeinsame Haltung dem Leben gegeniiber als durch Uebereinstimmung
in der Doktrin miteinander verbunden sind. So ist die Geschichte der stoi-
schen Philosophie erst durch die moderne Forschung entdeckt worden. Der Peri-
patos endlich entwickelte sich sehr rasch zur reinen Wissenschaft und bewahrte
nicht geniigend philosophische Méachtigkeit, um sich d&uflerlich und innerlich gegen
die andern auf die Dauer behaupten zu kénnen.

Allen diesen Schulen gegeniiber ist die Akademie einzigartig. An ihrem einen
Ursprung hat sie unbedingt festgehalten und zugleich das reichste Leben zu ent-
falten vermocht.

Natiirlich haben die verschiedenen Richtungen, d. h. die verschiedenen Platon-
deutungen in ihr einander nicht diskussionslos abgelost. Es wird im Gegenteil
gerade bestindig um das richtige Verstandnis Platons gekdmpft. Die Akademiker
bestreiten einander gegenseitig den Titel eines echten Platonikers, oder er wird
ihnen von AuBlenstehenden bestritten.

Es mag an der Spitze das Bild stehen, das im 5. Jahrhundert n. Chr. der
letzte groBe Nachfolger Platons in der Leitung der Akademie, der Lykier Proklos,
von der Geschichte der Schule entwirft. Es steht in der Einleitung seines systema-
tischen Hauptwerkes, der «Theologie auf Grund der Lehren Platons», und ist




48 Olof Gigon

zugleich selber ein Beispiel einer Hauptrichtung des Platonismus: « Die Einweihung
in die gottlichen Dinge, die fleckenlos auf heiligem Fundamente errichtet ist und
bei den Gottern selber seit Ewigkeit besteht, ist durch diese denjenigen, die in jener
Zeit sie zu empfangen fahig waren, offenbart worden durch einen einzigen Mann
(sc. Platon), den ich wohl mit Recht als den Leiter der wahren Weihen bezeichnen
darf, in welche die von den irdischen Regionen abgetrennten Seelen eingeweiht
werden, und als den Enthiiller der unversehrten und unerschiitterlichen Erschei-
nungen, an denen jene teilnehmen, die in echter Weise nach dem gliickseligen
Leben suchen. Diese Mysterien nun, die in so erhabener und unaussagbarer Weise
durch ihn zum ersten Male gleichsam in heiligen Tempeln aufleuchteten, wurden
im Allerheiligsten unverriickbar aufgerichtet und blieben dort der groen Mehr-
zahl der Besucher unbekannt, bis sie nach bestimmten Zeitabliufen dank einigen
wahren Priestern, die das den Mysterien angemessene Leben gewihlt haben, wieder
hervortraten, soweit es moglich war, und alles erleuchteten und iiberall Einstrah-
lungen der gottlichen Erscheinungen bewirkten. Als derartige Ausleger der plato-
nischen Schau, die fiir uns die hochheiligen Erklarungen der gottlichen Dinge ent-
falteten und eine 1threm Fiihrer verwandte Natur erlosten, mochte ich nennen den
Aegypter Plotinos und dessen Schiiler ...»

Das ist Platonismus der spatesten Zeit. Die Philosophie ist voll von den Worten
und Bildern der Mysteriensprache und scheint zu einer Theologie geworden zu sein.
Der sich selber und die Dinge befragende Philosoph hat sich gewandelt in den von
Gott gesandten Eroffner geheimer Weisheit. Die Lehre wird beschrieben unter dem
Gleichnis eines Kultbildes. Sie ist der vollkommene und umfassende Bau der
Wahrheit, der durch die Autoritit der Gotter selber gehalten wird. Dennoch wire
es unrichtig, dies ganz platonfremd zu nennen. Es hat seinen guten Sinn, wie
Proklos die Geschichte der Akademie versteht. Jene, die von Platon unmittelbar
die Offenbarung zu empfangen fahig sind, sind seine direkten Schiiler und Nach-
folger Speusippos und Xenokrates. Wenn nach ihnen Proklos eine grofle Schar von
Tempelbesuchern iiberspringt, die nicht bis ins Allerheiligste hineingelangten,
und erst im 3. Jahrhundert n. Chr. bei Plotin das Erbe Platons wiederfindet, so ist
dies wohlbegriindet. Die Geistesverwandtschaft zwischen den &ltesten und den
jiingsten Platonikern ist nicht zu leugnen. Aber nicht jene und nicht diese sollen
uns hier beschéftigen, sondern was dazwischen liegt, der andere Pol des platoni-
schen Philosophierens. Das sind jene Besucher, die im Vorraum des Tempels
geblieben sind, in allen Stiicken das Gegenteil der pathetischen statuenhaften
Endgiiltigkeit des Proklos und doch Platoniker so gut wie er.

Wir meinen die zwethundert Jahre von rund 250 bis 50 v. Chr. und eine Folge
von Platonikern, die von den gleichzeitigen Gegnern und von den spéatern Plato-
nikern selber als « Neue Akademie» bezeichnet wurde. Damit sollte gesagt werden,
daf} sie Neuerer und von der echten « Alten Akademie» Platons abgefallen seien.
Von den sogenannten Neu-Akademikern selber stammt dieser ihr Name auf keinen
Fall. Es ist vielmehr als Grundtatsache festzuhalten und wird sich im folgenden




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 49

immer wieder bestitigen, daB sie sich stets als echte Schiiler Platons empfanden
und bekannten, als Glieder der einen ungeteilten Akademie. Es ist undenkbar und
unbeweisbar, daBl jemals irgendeiner von ihnen in einen Gegensatz zu Platon
getreten ware.

Der Name, an den sich fiir die Spéteren der Verrat an der platonischen Tradi-
tion kniipft, ist derjenige des Arkesilaos von Pitane (316-241). Ihm haben wir uns
vor allem zuzuwenden.

Platon hat kein System der Philosophie hinterlassen. Seine Dialoge fiithren wohl
zu einzelnen philosophischen Einsichten, besonders seitdem das Sokratische in
ihm durch den EinfluB des Parmenides und des Pythagoreertums iiberschattet
wurde. Sie fithren aber vor allem zum Philosophieren iiberhaupt, dem es
freistand, iiber jedes erreichte Resultat noch hinauszuschreiten. Seine Vortrige
waren Versuche, nie ein vollstindiges und endgiiltiges Ganzes. Das zeigt schon
ihre Ueberlieferung. Aber fiir die Schiiler Platons wurden diejenigen Gedanken
mafBgebend, die ihn in den Diskussionen der letzten Jahre beschéftigt hatten, in
erster Linie die Probleme von Zahl und Gestalt, ageuds und eidog. Speusipp und
Xenokrates verstanden sich selber als Erben, und nur als das. Dies bestimmte den
Charakter ihrer Akademie. Ihre Tétigkeit verlief wesentlich im Sammeln, Ordnen
und Erginzen des platonischen Gutes. Aber es konnte nicht ausbleiben, dal damit
das Entscheidende gefihrdet wurde, das entschlossene und unermiidliche Weiter-
treiben des Philosophierens selber. Wenn dies ausfiel, so mufite gerade die plato-
nische Philosophie, weil sie kein geschlossenes System war, in eine uniibersichtliche
Masse von Einzeldata zerfallen. Von diesem Augenblick an konnte die Akademie
mit den jiingeren Schulen nicht mehr Schritt halten.

So hat sich die Entwicklung bis etwa 270 vollzogen. Peripatos und Stoa iiber-
fliigelten die Akademie. Der Peripatos empfahl sich durch die virtuose Sicherheit,
mit der er sich aller Bereiche der Wissenschaft zu beméchtigen vermochte, und
besall in Aristoteles und Theophrast zwei glinzende Lehrer. Bei Theophrast
beginnt freilich schon eine eigentiimliche Resignation der Wilbarkeit der Dinge
gegeniiber. Es fillt auf, wie viele Einzelfragen er als unbeantwortet und unbeant-
wortbar mit einem oxentéov verabschiedet: «dies miifite weiter untersucht wer-
den.» Es ist aber ein kluger und beherrschter Skeptizismus und ein allen MaBlosig-
keiten abgeneigter ruhiger Blick auf das Leben. In der Stoa wird am eindrucks-
vollsten gerade die Radikalitit der Ethik gewesen sein. Sie ist im Altertum etwas
Einzigartiges. Denn nur hier haben wir nicht eine in die Praxis hinaus verlingerte
spekulative Anthropologie, sondern im Ansatz wenigstens eine echte Ethik der
Entscheidung.

Fiir uns allerdings ist wichtiger die stoische Lehre vom Sein und von der Er-
kenntnis. Diese beiden Dinge sind ja in der antiken Philosophie untrennbar: denn
«wie das Sein, so das Denken» und umgekehrt. Vom Kampfe gegen die stoische
Erkenntnislehre geht Arkesilaos und die ganze «Neue Akademie» aus.

Platon hat im Prinzip stets an der Lehre des Parmenides festgehalten. Der

4 Museum Helveticum




50 Olof Gigon

Gegensatz zwischen der ewig mit sich identischen und allein wahrhaft existierenden
Seinswelt, die der vots erkennt. wenn er sich in sich selber zuriickzieht, und der
unendlich veridnderlichen scheinhaften Welt des Werdens, der Platon die Sinne
zuordnet, ist uniiberbriickbar. Auch Speusipp Frg. 29 Lang und Xenokrates Frg. 5
Heinze dndern daran nichts Wesentliches.

Die Stoa dagegen anerkennt nur eine einzige Art des Seins, die sie Korper
nennt (wieweit dieser mit der Materie Platons identisch ist, ist eine hier nicht zu
verfolgende Frage). Dem steht gegeniiber auch eine einzige Art des Erkennens,
die durch alle Erkenntnisschichten Platons hindurchlauft, von der Sinneswahrneh-
mung ausgeht und im vod; endet. Dann muf} auch das fiir alle Erkenntnislehre ent-
scheidende Begriffspaar Wahrheit und Schein ganz anders beschrieben werden als
bei Platon. Platon unterscheidet Wahrheit und Schein grundsitzlich nach ihrem
Objekte, indem das Objekt des voic generell und schlechthin Wahrheit ist, das
Objekt der Sinne schlechthin Schein. Fiir die Stoa jedoch betreffen Wahrheit und
Schein ein und dasselbe Genus von Objekten. Die Unterscheidung kann also nicht
materialer, sondern nur formaler Natur sein. Sie beruht auf der Beschaffenheit des
jeweiligen Eindrucks, auf seiner groferen oder geringeren Intensitat. (Es ist die-
selbe Denkweise, die auch die Erfiillung des ethischen Wesens des Menschen nicht
in dem Was eines vollkommenen — materialen — Besitzes sieht, sondern in dem Wie
eines vollkommenen — formalen — Verhaltens.)

SchulméBig formuliert enthélt der Erkenntnisbegriff Zenons folgende Kle-
mente!): Das erste ist die bloBe Sinneswahrnehmung. Diese gestaltet sich zum
Wahrnehmungsbild (pavracia). Dieses Wahrnehmungsbild kann nun entweder
«iiberzeugend» oder «nichtiiberzeugend» sein. Als «iiberzeugendes Wahrnehmungs-
bild» (pavracia xarainmrixi) gilt dasjenige, das in sich die nicht weiter begriind-
bare Evidenz triagt, daBl es nur von einem wirklich existierenden und nicht
von einem scheinhaften und nichtseienden Objekt stammen konne: omola o0dx
dv yévorto amo un) vmdpyovros. Diesem von aullen eindringenden iiberzeugen-
den Wahrnehmungsbild steht gegeniiber der votc. Er wird, wenn er weise ist,
diesem Wahrnehmungsbild seine Zustimmung geben, die ovyxarddeois. Ueber
diese Zustimmung verfiigt der Mensch frei. Er kann sie geben oder nicht; er
wird sie aber immer (und nur) einem iiberzeugenden Wahrnehmungsbilde geben,
wenn er weise ist. Ist die Zustimmung gegeben, so ist die feste Ueberzeugung da,
die xardAnyis, die das Element der miotiun ist. So spielen bei Zenon dufere und
innere Faktoren zusammen: das Wahrnehmungsbild, das als iiberzeugend dem
vos die Zustimmung gewissermalBen vorschlidgt, der vods selber, der die Zustim-
mung erteilen kann oder nicht.

Charakteristisch stoisch ist endlich, da3 diese Etappen des Erkenntnisvorganges
zwar in sich eine Einheit bilden, aber scharf gesondert den verschiedenen Men-
schengattungen zugeordnet werden, die die stoische Ethik unterscheidet. Der Tor

1) Vgl. Stoic. Vet. Frgg. I. 59, 60, 69; dazu Pohlenz, Go6tt. Nachr. Phil.-Hist. KI1. 1938,
174 ff.




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 51

begegnet zwar den Wahrnehmungsbildern, aber er vermag nicht mit Sicherheit
iiberzeugende und nichtiiberzeugende zu unterscheiden. Er gibt also seine Zu-
stimmung verkehrt, und die Folge ist eine wirre Masse scheinhafter und schwan-
kender Ueberzeugungen. Der Weise gibt die Zustimmung nur dem Ueberzeugenden
und gelangt so zur Festigkeit der émotiun. Zwischen Torheit und Wissen steht
also die xerdAdmypi in der Mitte. Sie kann auf Wirklichkeit oder auf Schein auf-
gebaut sein.

Mit dieser Lehre ist die gesamte Metaphysik Platons umgestiirzt. Auf der Seite
des Objektes fillt das Abgesondertsein der Welt der ewigen intelligiblen Gestalten
vom sichtbaren Kosmos, auf der Seite des Erkennens der Vorrang des fiir sich
bestehenden autarken Geistes vor allen andern Fahigkeiten des Menschen. So hat
sich denn Arkesilaos mit riicksichtsloser Entschiedenheit gegen die stoische
Erkenntnislehre gewandt. Der Angriff ist so gefiihrt, wie wir es von Platon her er-
warten?).

Einesteils weist Arkesilaos Fehler im Gesamtaufbau des Erkenntnisvorganges
nach. Denn erstens fillt der Begriff der Zustimmung unter die Kategorie der
Urteile, kann also sinngemaf nur mgos Aoyor, Behauptungen gegeniiber erfolgen,
nicht aber Wahrnehmungsbildern. Zweitens gibt es keine Mitte zwischen dem
Wissen des Weisen und dem Meinen des Toren. Wenn der Begriff der Ueberzeugung
beides decken und in der Mitte stehen soll, so ist dies ein bloBer Schein. Denn eine
Ueberzeugung, die auf einer verkehrten Zustimmung beruht, und eine solche, die
auf ein wahrhaft iiberzeugendes Wahrnehmungsbild antwortet, haben nur den
Namen gemeinsam. Die eigene Voraussetzung des Arkesilaos bei dieser Kritik
ist die platonische, dall Wesenserkenntnis und Sinneswahrnehmung (Wissen und
Meinen) zweil voneinander vollig unabhéngige Bereiche darstellen, zwischen denen
kein Uebergang maglich ist.

Andernteils und vor allem greift Arkesilaos den kritischen Punkt der stoischen
Theorie an, den Begriff der von Fall zu Fall iiber die Zuverlassigkeit eines Wahr-
nehmungsbildes entscheidenden Evidenz. Evident ist nach der Stoa, wie wir sahen,
ein Wahrnehmungsbild, das in einem realen und mit sich eindeutig identischen
Objekt seinen Ursprung hat. Aber nach Platon gibt es in der Welt der sinnfalligen
Korperlichkeit kein eigentliches Sein und keine dauerhafte Identitéat?). Dann gibt
es auch keine eindeutigen und iiberzeugenden Wahrnehmungsbilder. Denn die
Objekte, von denen sie ausgehen, sind unbegrenzt wandelbar und verwechselbar
und nicht voneinander zu unterscheiden. Ein Eindruck kann auch von einem ganz
andern Objekte stammen, als wir meinen. Wir kénnen hieriiber niemals Gewiheit
haben. So weist Arkesilaos die Verwechselbarkeit aller Sinneseindriicke empirisch
nach. Einzelne Gruppen von Beispielen lassen sich herausheben. Es wird gezeigt,
wie Nichtseiendes fiir Seiendes gehalten wird, besonders in den vier Fillen der
Phantasievorstellungen, der Triume, der Wahnvorstellungen der Betrunkenen

%) Die Hauptstelle ist Sextus Emp. Adv. Log. I. 150-158.
3) Vgl. etwa Tim. 27 D/28 A.




52 Olof Gigon

und Wahnsinnigen4). Ferner kommt es vor, daf faktisch verschiedene Objekte
nicht voneinander unterschieden werden konnen: zwei Eier, zwei Abdriicke eines
Siegelrings in Wachs nebeneinander, berithmte Fille von ununterscheidbaren
Zwillingen3). Die antike Philosophie ist in der Wahl solcher Beispiele nie sehr erfin-
derisch oder anspruchsvoll gewesen. Bezeichnend ist, daB viele Beispiele aus dem
Drama zu stammen scheinen, wie denn die griechische Philosophie iiberhaupt ihr
konkretes Diskussionsmaterial in erstaunlichem Umfang nicht aus der unmittel-
baren Beobachtung der Dinge, sondern aus der Literatur bezieht. Es ist nicht
zu verkennen, daf3 die theoretische Grundlage dieser Argumentation des Arkesilaos
platonisch ist. Fiir Platon ist ja die Materie unendlich verinderlich, unfaB3bar
flieBend. Einen Logos gibt es von ihr nicht, denn wo ndvra gei, kann man nicht
Ful} fassen.

Dazu hat Arkesilaos im Sorites eine charakteristische Beweismethode ange-
wandt. In seiner klassischen Form ist der Sorites in der Frage enthalten: Wieviele
Getreidekorner braucht es, damit ein « Haufe» entsteht? Beim wievielten Korne
wird man von einem « Haufen» reden, beim 49. oder beim 50. ? Die Grenze, wo der
Haufe beginnt, ist verniinftigerweise nicht angebbar. Allgemein gesagt: Im kon-
kreten, meBbaren Stoffe ist eine Grenze zwischen Viel und Wenig, Grofl und Klein
eindeutig nicht aufzufinden, bzw. es wird ein Quantum geben, das zugleich Viel
und Wenig heiflen kann, eine Grofle, die zugleich Grof3 und Klein ist. Dies wendet
Arkesilaos an auf die Grenze zwischen iiberzeugenden und nichtiiberzeugenden
Wahrnehmungsbildern. Das letzte und schwichste iiberzeugende Wahrnehmungs-
bild ist konkret von dem ersten nicht mehr iiberzeugenden Wahrnehmungsbild
nicht zu unterscheiden. Wenn es aber iiberhaupt ununterscheidbare Wahr-
nehmungsbilder gibt, dann ist die Folgerung nicht aufzuhalten, daB} wir gar nicht
wissen kénnen, ob nicht simtliche Wahrnehmungsbilder so beschaffen sind, da3
sie ebenso gut von einem irrealen wie von einem realen Ursprung stammen kénn-
ten®). Damit ist das stoische Kriterium der Wahrheit als nichtig erwiesen.

Zugrunde liegt diesem ganzen Gedankengang ein durchaus ernsthaftes Motiv,
das man etwa das Problem der Quantifizierung des Qualitativen nennen konnte.
Die in sich absoluten und klaren Begriffe des Viel, GroB3, Ueberzeugend verwischen
sich auf der Ebene des Sinnlich-Quantitativen. Platonisch gesprochen: In der
Materie verwandeln sich die festen Grenzen der &idn in flieBende Ueberginge, die
rational nicht mehr faBbar sind. Die eindeutige Gestaltetheit, die bei Platon fiir
das Seiende konstitutiv ist, 16st sich auf.

Man konnte vielleicht auch anders sagen: Wo Wahr und Falsch durch bloBe
«Gradunterschiede» auf ein und derselben Ebene der sinnlichen Wirklichkeit
bestimmt werden und nicht durch die Beziehung auf wesenhaft verschiedene
Ebenen der Wirklichkeit, da ist es unvermeidlich, daf} sich vieldeutige Grenzfille
einstellen.

4) S. etwa Cic. Luc. 47f und 88-90. 5) S. etwa Cic. Luc. 54.
) Vgl. Cic. Luc. 49f., 92-94.




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 53

Arkesilaos zieht die Folgerungen radikal. Wenn iiberhaupt, in einem noch so
geringen Malle, Verwechslungen moglich sind, wer garantiert dann, daf} sie nicht
in groBtem Umfange eintreten kénnen und daB nicht die grobsten Tauschungen
moglich werden ? Und wenn in einem einzigen Falle eine Verwechslung von Uber-
zeugend und Nichtiiberzeugend méglich ist, dann ist das ganze Prinzip hinfillig.
Diese Folgerungen sind wiederum giiltig nur auf der Ebene des generell bestimmten
platonischen Wahrheitsbegriffs, wo der Geist unter allen Umstéanden zuverlassig,
die Sinne unter allen Umstédnden triigerisch sind. Die Stoa ist nicht genétigt sie
anzuerkennen, da sie ihre Skala, die vom Nichtiiberzeugenden zum Ueberzeugen-
den fiihrt, unbegrenzt differenzieren kann und nur als einen besondern Fall zu
registrieren braucht, was fiir Arkesilaos als die unzuldssige Ausnahme gilt, die die
ganze Regel ruiniert.

Das Ergebnis des Platonikers ist klar. Es gibt keine unverwechselbaren, iiber-
zeugenden Wahrnehmungsbilder. Also ist die Zustimmung des Geistes zu irgend-
welchen Wahrnehmungsbildern unméglich und unerlaubt. Dann ist aber giiltiges
Wissen nach stoischem Begriffe nicht zu erreichen.

Dagegen vertritt nun Arkesilaos in der Ethik den Satz, den unausgesprochen
schon der platonische Sokrates lebt und den die Stoa ausdriicklich formuliert:
Es widerspricht dem Begriffe des Weisen, daf3 er bei bloBen Meinungen bleibt;
stoisch gesprochen, daB er seine Zustimmung Wahrnehmungsbildern erteilt, die
nicht {iberzeugend sind. Solchen Wahrnehmungsbildern gegeniiber muf3 der Weise
seine Zustimmung um jeden Preis zuriickhalten. Da es nun nach Arkesilaos iiber-
haupt keine iiberzeugenden Wahrnehmunggsbilder gibt, so bleibt dem Weisen nichts
anderes als die vollstindige Zuriickhaltung, die émoys] tibrig?).

Es darf aber nicht vergessen werden, dafl diese &moy”®) nur dem stoischen
Erkenntniswege gegeniiber ausdriicklich gilt. Sie li8t durchaus den Raum frei fiir
die ldeenschau Platons. Oder soll man geradezu sagen: Arkesilaos verteidigt damit
den platonischen Wahrheitsbegriff gegen die Stoa ?

Ehe wir dariiber entscheiden kénnen, mufl seine Wirksamkeit von einer andern
Seite her betrachtet werden.

Was Platon fiir die Oeffentlichkeit geschrieben hat, sind ausschlie8lich Dialoge.
Die Stoa kennt diese literarische Form nicht, auch wenn Zenons « Erinnerungen an
Krates» vielleicht den xenophontischen «Erinnerungen an Sokrates» recht dhnlich
gewesen sind. Dies bedeutet nicht nur die Preisgabe einer Form, die schon bei
einem Xenokrates und Aristoteles zweifellos nicht mehr als eben eine Form
gewesen ist. Dies bedeutet, dal das Philosophieren selber anders akzentuiert wird.
In der reinsten Form des platonischen Dialoges kommt es auf die Bewegung des
zum Nichtwissen und dann zur Erinnerung kommenden Denkens an. Die Lehr-
schrift der Stoa und schon der Vortragsdialog des Aristoteles zielen dagegen auf

7) Vgl. Cie. Luc. 67 und 77.
8) Von wem dieser Begriff geschaffen ist, wird sich bei dem Zustand unserer Ueberliefe-
rung schwerlich feststellen lassen.




54 ~ Olof Gigon

die geradlinige Darlegung fertiger Resultate. Aporetisches Philosophieren wandelt
sich in dogmatische Philosophie. Dafl damit das eigentlich Sokratisehe an Platon
verloren ging, dies gewissermafBen entdeckt zu haben ist die zweite entscheidende
Tat des Arkesilaos. Er hat selber nichts geschrieben, im auffallenden Unterschied
zu seinen stoischen und peripatetischen Zeitgenossen wie zu seinen Vorgingern
in der Akademie. Dies kann nicht anders gedeutet werden, als daf er bewuBlt die
sokratische Haltung erneuern wollte. Wie Sokrates als Nichtwissender allein mit
der Waffe des lebendigen Gespriches gegen die alleswissenden, fiir teures Geld
dozierenden Sophisten kampft, so kimpfte er gegen die Stoa. Es wiirde uns nicht
wundern, wenn er seine Stellung zur Stoa als Fortsetzung dessen bewuf3t empfand,
was er iiber Sokrates im Protagoras, im Euthydemos, im Gorgias las. Es scheint
sogar, daBl er wie Sokrates in beliebiger Oeffentlichkeit diskutierte, iiber den
Rahmen der Schule hinaus. Timon von Phleius hat ihn darum gehissig als
«Freund des Pobels» geschildert (Frg. 34 Diels).

Fiir uns ergibt sich, beilaufig bemerkt, daraus, da unser ganzes Wissen iiber ihn
aus Berichten seiner Horer stammen muf}. Dann haben wir auch wie bei Sokrates
grundsatzlich mit der Moglichkeit zu rechnen, dal es mehrere einander wider-
sprechende und dennoch gleich urspriingliche Traditionen gab. Wir wissen wenig-
stens die Namen von zwei Horern, die die Gespriache des Arkesilaos aufgezeichnet
haben: ein uns sonst unbekannter Pythodoros®) und wahrscheinlich auch Lakydes
von Kyrene, der spater Leiter der Akademie wurdel?).

In den Berichten wird vor allem angespielt auf die berithmte Stelle der platoni-
schen Apologie, wo Sokrates von sich sagt, er sei wohl darum von Apollon fiir den
Weisesten erklart worden, weil er allein wisse, daf er nichts wisse (21 A ff.). Kein
Zweifel, dal sich Arkesilaos darauf berufen hat, wenn er mit seinen Gesprichen
die Menschen zum Nichtwissen bringen wollte. Daf} dies sein Ziel war, zeigt, was
wir von seiner Methode horen. Sie wird beschrieben als ein «in utramque partem
disputare». Jede Behauptung wurde nach beiden Richtungen des pro und contra
erortert, bis sich das vollkommene Gleichgewicht der Argumente ergab, die
iooo¥évete Ty Adywy in der vom Wissen befreienden Aporie!l). Weiterhin heifit
es, dafl Arkesilaos niemals selber Behauptungen aufstellte, sondern immer nur
die Thesen der Gespréchspartner widerlegtel?).

Von dieser Art des Dialoges, die sokratisch heilen darf, auch wenn sie zur syste-
matisch gehandhabten Methode erhebt, was beim platonischen Sokrates aus der
Natur des Fragenden selbst mit innerer Notwendigkeit hervorzugehen scheint,
besitzen wir eine Nachbildung in einem sehr merkwiirdigen Buche. Als Cicero im
Jahre 45 durch hduslichen Kummer gedriickt in der Zeit der hartesten Diktatur
Ciasars von jeder politischen Wirksamkeit vollig und hoffnungslos abgeschnitten
war, da klammerte er sich an den fiir einen romischen Nobilis wahrhaft verzweifel-

9) Ind. Ac. Herc. Col. XX, z. 42f Mekler.

10) Suidas s. v. Lakydes; die Notiz ist freilich nicht ganz ohne Bedenken.
11) Cic. Ac. 1. 45, Eus. Praep. Ev. XIV. 4, 15.

12) Cic. Fin. I1. 2; V. 10; Nat. Deor. 1. 11 u. a.




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 55

ten Ehrgeiz (einen Ehrgeiz, dessen er sich zu jeder andern Zeit aufs tiefste geschamt
hétte), nun doch wenigstens ein rechter Philosoph im Sinne der Akademie zu sein.
Er unternahm es, ein Werk zu schreiben, in welchem er als sokratischer Lehrer mit
einer Schar von bezeichnenderweise anonymen Schiilern ein derartiges elenktisches
Gesprich fiihrt. Es sind die Tusculanen, ein Buch, das gerade wegen der Schul-
gerechtigkeit der Anlage letzten Endes das eindrucksvollste Denkmal der Ver-
zweiflung Ciceros an seiner romischen Aufgabe ist.

Von wirklicher Aporetik ist allerdings in den Tusculanen trotz ihrer Form nicht
viel zu finden. Das war von Cicero nicht zu verlangen. Aber gerade Cicero ist
wiederum unser Hauptzeuge dafiir, daB Arkesilaos in der Tat echte Aporetik
meinte und nicht etwa einen dogmatischen Agnostizismus: So gewi8 es ist, da
wir die Wahrheit nie werden erfassen kénnen, so unbedingt ist die Pflicht, sie uner-
miidlich zu suchen’®). Auch die Begriindung beider Halften dieser paradoxen Ein-
heit diirfen wir vielleicht aus Cicero ablesen: Wir suchen die Wahrheit, weil wir
als Menschen und Philosophen daraufhin angelegt sind. Wir scheitern in diesem
Suchen, weil wir Menschen sind und nicht Gott4).

Insofern ist das Suchen der Wahrheit die Gliickseligkeit des Weisen, und so ist
es auch zu verstehen, wenn es geradezu als das Telos und die Eudaimonie des
Lebens bei Arkesilaos bezeichnet wird!5).

All dies ist durchaus platonisch. Es ist zu erinnern an die Phaidrosstelle 278 D,
die das Beiwort copdc Gott allein vorbehélt, wihrend dem Menschen nur gido-
cogie gegeben sei. Dall dies nicht bloB ein gelegentlicher Einfall ist, zeigt schon
der Umstand, dall derselbe Gedanke bei dem Platonschiiler Herakleides vom
Pontos dem Pythagoras zugeschrieben wird (Frg. 78 VoB). In seiner eigentiimlichen
Prigung gehort er zweifellos Platon. Aber weil diese Deutung des Namens Philo-
sophos den Akademikern so wichtig war, fiithrten sie sie auf jene Gestalt zuriick,
die dem alten Platon als Urahn aller Philosophie erschienen war. Philosophia ist
nichts anderes als das unendliche Suchen nach Wahrheit, das erst jenseits des
menschlichen Lebens seinen Abschlufl findet. Immerhin, die Ideenschau steht bei
Platon offenbar neben und nicht unter der Aporetik. Diese hat an jener ihre
Grenze, auch wenn das Verhiltnis nicht ganz klar wird. Darum stellt sich fiir
Arkesilaos abermals die Frage: Hat die Energie, mit der er gerade die stoische
Erkenntnislehre und nichts anderes ausdriicklich bekdmpfte, ihren Sinn wirklich
nur im Negativen, oder fordert sie nicht als Ergéanzung die Annahme, da@ sie blo83
den Boden reinigen sollte fiir einen positiven Aufbau des platonischen Wissens ?

Wir horen in der Tat an vielen Stellen, dall Arkesilaos esoterisch einen doch wohl
platonischen Dogmatismus gelehrt habe. Die Texte lassen keinen Zweifel. Es reden
davon Cicero, Luc. 60, und nach Cicero Augustin c. Acad. I1I. 38, ferner Diokles
von Knidos bei Eus. Praep. Ev. XIV. 6, 5 und Sextus Pyrrh. Hyp. I. 234. Es

13) Etwa Cic. Luc. 7-9, 65-66, Fin. I. 13 u. a. Dazu die ausgezeichneten Bemerkungen
von Armin Arkesilaos in P.-W. IT Sp. 1166, z. 58ff.

14) Vgl. Cic. Luc. 7 mit Aug. c. Acad. I. 9, 1. 23; ferner Cic. Hortensius frg. 50 Miiller.

15) Sext. Pyrrh. Hyp. I. 232 und Cie. Fin. III. 31.




56 Olof Gigon

sind also mehrere, voneinander unabhéingige Traditionen. Als génzlich unwahr-
scheinlich werden sie abgelehnt von Zeller, Phil. d. Gr. I1I. 1 (4. Aufl.), 510, und
von Goedeckemeyer, Gesch. d. Gr. Skeptizismus, 38. Ohne klare Stellungnahme
dulern sich Brochard, Les sceptiques grecs (2. Aufl.), 115ff., und Arnim P.-W.
Arkesilaos, Sp. 1167, z. 33ff. Hs ist indessen bedenklich, dieser an sich untadeligen
Ueberlieferung zu mifftrauen. Denn die beiden einzigen stichhaltigen Gegengriinde
sind nicht hinreichend : Ueber den Inhalt dieses esoterischen Dogmatismus erhalten
wir nirgends auch nur die geringste Auskunft, und es ist unbestreitbar, dafl die
iiberwiegende Masse der Tradition gar nicht mit einem solchen Dogmatismus rech-
net. Indessen ist die Sache doch nicht so ganz unméoglich. Man hat vor allem zu
erinnern an die zum Teil im engsten Schiilerkreis gehaltenen Vorlesungen
Platons. Wir wissen ja auch von diesen nur sehr wenig und wiiiten noch
weniger, wenn uns hicht durch eine gar nicht selbstverstéindliche Entwicklung der
Philosophiegeschichte die Schulvorlesungen des Aristoteles erhalten geblieben
wiren. Wenn die Verhéltnisse bei einem Platon so liegen, wieviel diirften wir dann
von den Schulvortrigen des Arkesilaos erwarten! Was ferner den esoterischen Cha-
rakter der Lehren des Arkesilaos betrifft, so darf, wiederum im Sinne der platoni-
schen Akademie, an den pythagoreischen Kreis gedacht werden, der gerade in
der Zeit Platons der Auffassung war, der Meister habe den eigentlichen Kern seiner
Weisheit nur als Geheimlehre iiberliefert. Die Autoritéat des Pythagoras ist bei den
Schiilern Platons in stindigem Wachsen gewesen. Es gibt aber auch zu denken,
daB nach Diog. Laert. VIII. 21 Aristippos von Kyrene, der bedeutendste Schiiler
des Lakydes, also ein Enkelschiiler des Arkesilaos, in einem Buche iiber die alten
Naturphilosophen Pythagoras aufs hochste geriihmt hat: «seine Ausspriiche seien
nicht weniger wahr als diejenigen des pythischen Apollon». Sollte also anzunehmen
sein, dal Arkesilaos die platonischen Lehren von Zahl und Gestalt esoterisch vor-
trug und nur mit ihrer negativen Voraussetzung, dem Kampf gegen die Stoa, und
mit der sokratischen Aporetik an die Oeffentlichkeit trat ? Man mag einwenden,
dafl damit Arkesilaos eine psychologisch nicht leicht zu verstehende Haltung zuge-
schrieben wird. Aber die Schwierigkeit ist im Grunde nicht groBer, als sie bei Platon
selber besteht. Oder wer wollte behaupten, dal das Verhiltnis von Aporetik und
positiver émotrjun schon in den Frithdialogen nicht ein noch ungelostes Ritsel
darstellte ?

Arkesilaos hat eine iiberaus starke Wirkung ausgeiibt. Er hat mit einem Schlag
der Akademie wieder den ersten Platz unter den Philosophenschulen verschafft.
Selbst wenn uns dies nicht ausdriicklich bezeugt wire, konnten wir es ablesen an
der Heftigkeit der Angriffe, denen er wie wenige Philosophen ausgesetzt war.

So ist vermutlich bald nach seinem Tode eine offenbar anonyme Schmihschrift
erschienen «Ueber die Ueppigkeit der alten Philosopheny, die besonders ausfiihr-
lich iiber ihn handelte und die wildesten Klatschgeschichten aus seinem Leben
erzahlte. Die erhaltenen Biographien haben manches daher$). Einen Anhaltspunkt

16) S. Wilamowitz, Antigonos von Karystos, 18ff.



Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 57

solcher Greschichten mogen die reichen Symposien gebildet haben, die er veran-
staltet zu haben scheint, platonische Tradition weiterfithrend und vielleicht gleich-
zeitig damit gegen die kynische Asketik der Stoa protestierend.

Wichtiger ist eine andere Art von Polemik gegen ihn, die sehr viel ernsthafter
auftrat und darum bis in die neueste Zeit oft nicht durchschaut worden ist. Sie
hat bestritten, dafl Arkesilaos ein Platoniker sei, und behauptet, er habe als Apo-
stat und Neuerer seine Weisheit von dem etwas dlteren Philosophen Pyrrhon von
Elis gestohlen. Das ist auch von der modernen Forschung vielfach angenommen
worden. Aber eine genauere Priifung der Tatsachen zeigt die Unwahrscheinlichkeit
dieser Behauptung. Wir erwédhnen hier nur einige Hauptpunkte.

 DaB Arkesilaos von Pyrrhon abhiingig sei, wird ausschlieBlich von Gegnern
der Akademie berichtet. Die innerakademische Tradition bei Cicero scheint
nichts von einer solchen Beziehung zu wissen, nicht einmal um sie zu leugnen.
Erstaunlicherweise hat auch der vornehmste philosophische Gegner des Arkesi-
laos nichts davon gewulit. Der Griinder der Stoa, Zenon von Kition, hat in
einem Buche gegen Arkesilaos diesen dadurch zu widerlegen gesucht, dal er
Platon angriff (SVF 1. 12). Er hat also von vornherein angenommen, dafl Arkesi-
laos mit Platon solidarisch sei. Die Bedeutung dieser Tatsache wird dadurch nicht
gemindert, daf} die Spéteren dies fiir ein Milverstindnis Zenons erklirten. Zu dem-
selben Ergebnis fithrt ein anderes Zeugnis, das noch lehrreicher ist. Der Zenon-
schiiler Ariston von Chios hat Arkesilaos verspottet in einem Vers, der der home-
rischen Schilderung eines mythischen Fabelwesens nachgebildet ist: « Vorn ist er
Platon, hinten Pyrrhon, in der Mitte Diodoros» (SVF 1. 343, 344). Der Vorwurf,
den dieser Vers enthilt, ist klar. « Vorn», also offiziell und vor der Welt, ist Arke-
silaos ein Platoniker, aber hinter seinem Platonismus verstecken sich Lehren ganz
anderer Herkunft, von Pyrrhon und von dem Megariker Diodoros. Dal} Arkesilaos
sich selber nie anders als Platoniker genannt hat, geht daraus unzweifelhaft hervor.
Wie leicht anderseits die literarische Polemik der Antike mit dem Vorwurf des
Plagiates zur Hand war, ist bekannt.

Es sind jiingere Stoiker und die Anhénger jenes Pyrrhon, die Arkesilaos des
Plagiates an ihrem Meister beschuldigten.

Pyrrhon selber ist als Gestalt mit Arkesilaos gar nicht vergleichbar. Er ist
ein Philosoph des alten Stiles, wie es zuerst Xenophanes und dann die Sophisten
gewesen waren. Als ein einzelner weiser Mann zog er, begleitet von Jiingern
und Jiingerinnen, durch die griechischen Stédte und lehrte, erbaulich und interes-
sant, mit etwas sonderbaren Sitten und ein wenig an den Typus des wunderlichen
Heiligen erinnernd. Das letzte Ziel des menschlichen Lebens war nach ihm die voll-
kommene Gemiitsruhe, die nur dadurch zu erwerben sei, dall man all den Lérm und
die Anstrengung, die das Streben nach Erkenntnis verursache, fahren liefe. Sein
bedeutendster Jiinger Timon hat seine Lehre in einer Erzihlung unter dem Titel
Python dargestellt und in einem satirischen Gedichte sich iiber simtliche Philo-
sophen der Vergangenheit und Gegenwart lustig gemacht.

4%



58 Olof Gigon

Aber Griinder einer Schule im platonischen Sinne ist dieser Pyrrhon nicht im
geringsten gewesen. Dazu hat ihn erst iiber zweihundert Jahre nach seinem Tode
eine philosophiegeschichtliche Konstruktion gemacht. In ciceronischer Zeit taucht
plétzlich eine pyrrhoneische Schule auf, die zwar duflerlich und aus Griinden des
Prestiges sich von dem ehrwiirdigen Meister aus Elis herleitete, ihren Begriffs-
apparat aber wahrscheinlich zum gré8ten Teile aus der Akademie des Arkesilaos
und Karneades bezog. Fiir die Beurteilung der antiken Skepsis, wie die neu-
pyrrhoneische Schule der Kaiserzeit von Ainesidemos bis Sextus allein mit Recht
heiflen darf, bietet dieser Sachverhalt keine geringen Schwierigkeiten. Die Akade-
mie des Arkesilaos geht dies alles nichts an. Es wire schon sozial betrachtet
ein groteskes Verhiltnis, wenn Arkesilaos, der Leiter der vornehmsten Schule
Athens, ein Mann von hoher und anerkannter Stellung, bei dem biederen Wander-
prediger aus Elis Belehrung gesucht hétte. Auf die nicht unwesentlichen Differenzen
zwischen beiden in der Philosophie selber kann hier nicht eingegangen werden.

Wir erwihnen auf der andern Seite nur noch, dafl ausdriicklich von dem herz-
lichen Verhaltnis des Arkesilaos zu seinen Lehrern in der Akademie geredet wird,
zu Krantor, Polemon und Krates. Wir horen niemals, daB er sich von ihnen distan-
ziert oder gar mit ihnen gebrochen hétte. Die Freundschaft hat vielmehr dauernd
angehalten, was kaum moglich gewesen wire, wenn Arkesilaos die platonische
Tradition verlassen hitte. Nach Diog. Laert. IV. 32 hat er Platons Werke besessen,
doch wohl als Handexemplar zu seiner Privatlektiire neben den offiziellen Exem-
plaren der Schule.

Endlich haben wir auf die eigentliche philosophische Diskussion, die Abwehr der
Stoa gegen die Aporien des Arkesilaos einzugehen. Die Stoa fand sich durch
Arkesilaos so bedroht, dall es bei spiatern Stoikern geradezu hieB, die géttliche
Vorsehung héitte thnen zur Rettung den Chrysippos gesandt.

Das Verhalten des Chrysippos ist sachlich sehr bezeichnend. Auf der einen Seite
versuchte er diejenigen Einwinde, die er anerkennen muflte, als legitime Aus-
nahmen in sein System einzubeziehen und dadurch unschiadlich zu machen; ein
Verfahren, das in einer solchen Situation ebenso typisch wie bedenklich war. So
wurden die genannten konkreten Beispiele von Sinnestduschungen als Aus-
nahmen in die Definition der Erkenntnis hineingenommen: als Voraussetzung
iiberzeugender Sinneseindriicke wurde hinzugefiigt, daB die Sinnesorgane gesund
und in normalem Zustande sein miiliten!?).

Aehnlich wurde der Sorites behandelt. Chrysippos erklarte, in den kritischen
Grenzfillen des Ueberganges zwischen Viel und Wenig, GroB und Klein, Uber-
zeugend und Nichtiiberzeugend werde der Weise sich des Urteils enthalten und
schweigen!8). Der Sorites zwingt dazu, in der quantitierbaren Masse dessinnfalligen
Seins (das ja fiir die Stoa das einzige Sein ist) bestimmte Zonen auszusondern, die
dem Logos unzuginglich sind, damit der Logos des Ganzen gerettet werden kann.

17) Cic. Lue. 19.
18) SVF II. 276. 277.




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 59

Es scheint auch, daBl schon Arkesilaos sich mit dem klassischen Problem der
nepitgorry) auseinandergesetzt hat: der Frage an den Nichtwissenden, ob seine Be-
hauptung, daB er nichts wisse, selber unter dies Nichtwissen falle oder nicht. Arkesi-
laos hat augenscheinlich diese Schwierigkeit beriicksichtigt, wenn er nach Cic. Acad.
I. 45 Sokrates iiberbietend erklirte, er wisse auch dies nicht, ob er nichts wisse.

Sodann erheben Zenon und spéter Chrysipp den einzig gewichtigen Gegenein-
wand gegen die vollkommene Aporetik: Wenn dem sinnfélligen Kosmos gegen-
iiber absolute Zuriickhaltung geiibt werden muB, dann ist es unméglich, zum
Handeln zu kommen, da der Wille ohne Entscheidung und Wahl im kon-
kreten Stoffe nicht in Bewegung gebracht werden kann. Der Philosoph der
émoyn kann also gar nicht wirklich existieren. Die Situation ist unvermeidbar, in
die schon zur Zeit Platons nicht zufillig der extreme Vertreter des mdavra get geraten
war: Kratylos, der schlieBlich, wie Aristoteles erzahlt, iiberhaupt keine Aussage
mehr fiir erlaubt hielt, sondern nur noch den Finger bewegte.

Die Stoa scheint die Frage nach ihrer physischen wie nach ihrer ethischen Seite
gestellt zu haben. Wir haben oben der Uebersichtlichkeit wegen nicht darauf hin-
gewiesen, daB3 die Korrelatbegriffe der Ueberzeugungskraft und der Zustimmung
sowohl in der Form einer sozusagen mechanischen Reaktion als auch in derjenigen
eines freien Willensentschlusses zu einer Proposition miteinander verbunden sind.
Zenon hat vor allem die zweite, Chrysipp mehr die erste Seite betont??). Die Frage
an Arkesilaos ist demnach eine doppelte : « Wenn Zustimmung nicht erfolgen kann,
weil es keine iiberzeugenden Wahrmehmungsbilder gibt, wie ist dann eine Willens-
regung physisch iiberhaupt moglich ?» und: «Wenn es iiberzeugende Wahr-
nehmungsbilder nicht gibt, an was soll und darf sich das Handeln des Menschen
dann orientieren ?» Die Antwort des Arkesilaos haben wir nur in knappen und
schwerverstiandlichen Andeutungen?). Fiirs erste scheint er behauptet zu haben,
dall Wahrnehmungsbilder an sich schon, gleichgiiltig ob iiberzeugend oder nicht,
den Willen in Bewegung zu setzen vermdchten?®!). Er hat damit eine Lehre der Stoa
gegen sie selber gekehrt. Denn wie konnte das Meinen des Toren zustandekommen,
wenn nicht auch nichtiiberzeugende Wahrnehmungsbilder ein Handeln auslésen
kénnten ? Ebenso scheint er fiirs zweite gegen die Stoiker die stoische Ethik selber
angefithrt zu haben. Wenn namlich die vernunftgemife Tat (xardgdwua) aller-
dings nur aus einer auf iiberzeugenden Wahrnehmungsbildern beruhenden Zustim-
mung hervorgehen konne, so gebe es doch die bloB naturgeméfe Tat (zatjxor) als
ein Verhalten, das lediglich durch verstindige Griinde gestiitzt wiirde (6 mpaydév
ebhoyov amoloyiav Exe SVF 111. 493. 494). Es gibt also auch in der Stoa selber
ein Handeln, das sich gar nicht an iiberzeugenden Wahrnehmungsbildern zu
orientieren braucht, sondern auch ohne sie auskommt. Also 148t sich nach stoischer
Auffassung selber mit der reinen oy leben.

19) S, Pohlenz, Gott. Nachr. Phil.-Hist. K1. 1938, 178, 186.
20) Sextus Adv. Log. I. 158, wozu Arnim P.-W. Arkesilaos Sp. 1167, z. 61ff.
21) S. SVFIII. 177.




60 Olof Gigon

Es ist ganz klar, daB3 Arkesilaos hier gar nicht daran denkt, etwa eine eigene
ethische Lehre aufzustellen. IThm liegt nur an der Widerlegung der Stoa. Freilich
wird mit dieser Argumentation ein entscheidender Punkt iibersehen. Die natur-
gemalBe Tat, das xad7jxov, ist nicht die Tat des Weisen, sondern des Toren. Wenn
der Tor, also der durchschnittliche Mensch, auf iiberzeugende Wahrnehmungs-
bilder verzichten kann, so ist damit die Frage noch nicht beantwortet, ob auch der
Weise dies kann. So 1st es kein Wunder, wenn die Stoa sich mit der Antwort des
Arkesilaos nicht zufrieden gab, sondern den spateren Akademikern gegeniiber mit
Hartnackigkeit gerade auf diesem Problem insistierte.

Arkesilaos hat fiir beinahe zweihundert Jahre das philosophische Denken in der
Akademie bestimmt. Wihrend langer Zeit bleiben seine Nachfolger dabei, zu
variieren und zu entwickeln, was bei ihm angelegt ist. Einige Worte verdient in
unserm Zusammenhange nur die Form, die der bedeutendste unter ihnen, Kar-
neades, der Akademie gegeben hat.

Eigentiimlich ist ihm vor allem der Drang zu systematisieren. Sokratiker bleibt
er zwar darin, daf auch er selber nichts schreibt, sondern nur miindlich disputie-
rend philosophiert; aber dem im spéiteren hellenistischen Denken iiberméBigen
Zwang zu schulmafigen Distinktionen ist auch er erlegen. So hat er den Begriff
des Verwechselbaren und darum Unerkennbaren differenziert in ein d@dnior und
ein axatdainmrov. Aus den Zeugnissen geht freilich nicht mit Sicherheit hervor, wie
er sie differenziert hat?2). Ebenso hat er die stoische Frage nach dem Kriterium des
Handelns mit einer ausfiihrlichen Doktrin beantwortet. Er hat das « Wahrschein-
liche» (7wdavor) eingefiihrt als das feste Mal}, an dem sich die Praxis orientieren
kann, und hat es durch eine strenge Gliederung in mehrere Stufen so dicht an das
Ueberzeugende herangeschoben, als dies mit der akademischen ézoys nur irgend
vereinbar war. Er hat unterschieden: 1. die einfache gavrasia mdar), die unmittel-
bar und zunéchst fiir wahr gehalten wird ; 2. die pavracia mudarvy el anepionaotog,
die dann vorliegt, wenn dem ersten Wahrheitseindruck keine andersartigen, wider-
sprechenden und die Wahrscheinlichkeit verwirrenden Eindriicke nachfolgen;
3. die pavracia mudav) xai anepionactos xal debwdsvuévy, die dann erreicht ist,
wenn die Bedingungen ihres Entstehens gepriift sind, d. h. wenn etwa bei einem
visuellen Eindruck nachgewiesen ist, dafl er unter giinstigen Verhéltnissen und in
normalem Zustand des Auges erfolgt ist. Dies ist der hochste Grad von Wahr-
scheinlichkeit (Sextus Adv. Log. I. 166-189 u. a.).

Es ist bezeichnend zu sehen, wie Karneades nun seinerseits eben jene Bedin-
gungen fiir die Zuverlassigkeit von Sinneswahrnehmungen gelten lassen mu8, die,
wie wir bemerkten, schon Chrysippos unter dem Drucke der Polemik des Arkesilaos
hatte annehmen miissen. Nur ist natiirlich, was bei Chrysippos Vorbedingung des
giiltigen, absoluten Erkennens war (gesunde Sinnesorgane unter normalen Ver-
hiltnissen), bei Karneades Bedingung einer denkbar wahrscheinlichen Annahme.

22) S. Cic. Luc. 32 und dazu Sextus Pyrrh. Hyp. II. 97ff., Adv. Log. II. 145ff. Beide
haben das Schulbeispiel von der Zahl der Sterne, doch ordnen sie es verschieden ein.




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 61

Der Vorgang ist parallel demjenigen, den wir bei der Stoa selber beobachten,
wenn der Bereich des ethisch Gleichgiiltigen in genau derselben Weise differenziert
wird wie Gut und Bose selbst. In beiden Fillen liegt dieselbe Notigung vor, nicht
nur das Leben des Weisen, sondern auch das des durchschnittlichen Menschen
philosophisch zu organisieren. Darum werden zum praktischen Gebrauche bei Kar-
neades die in der Klammer der émoy? eingeschlossenen Wahrscheinlichkeiten syste-
matisiert, in der Stoa die in der Klammer des « Gleichgiiltigen» stehenden relativen
Werte.

Etwas anders wird es zu beurteilen sein, wenn wir héren, dafl Karneades gegen
die Stoa und gegen Arkesilaos angenommen haben soll, auch der Weise wiirde
zuweilen meinen, also nichtiiberzeugenden Wahrnehmungsbildern zustimmen (Cic.
Luc. 59, 67, 112 u. a.). Karneades wird sich hier vermutlich kasuistisch auf Situa-
tionen bezogen haben, in denen der Weise zwar handeln wiirde, aber schlechter-
dings nicht wissen konne, ob sich sein Handeln auf ein iiberzeugendes Vorstellungs-
bild griinde; so wie es der Fall ist beim Handeln im Hinblick auf ein in Zukunft
moglicherweise eintretendes Ereignis.

Karneades hat auf der andern Seite die Gesamtrichtung der akademischen
Diskussion verschoben. Arkesilaos verteidigte das sokratisch-platonische Philoso-
phieren gegen die Stoa. Karneades bekdmpft sémtliche wirklichen und méglichen
philosophischen Systeme. Wiahrend bisher der Sinn der Gespréche imsich bewéhren-
den und iibenden sokratischen Nichtwissen lag, lauft die Diskussion nun auf eine
universale Polemik hinaus.

Damit hdngt eine Argumentierweise zusammen, die in der Akademie zuerst
Karneades angewandt zu haben scheint. Die émoy? wird ndmlich bewiesen aus
der hoffnungslosen Uneinigkeit aller dogmatischen Philosophen.

Die Geschichte der Philosophie war zum ersten Male durch den Aristoteles-
schiiler Theophrast als Ganzes dargestellt und damit zu einem moglichen Faktor
in der philosophischen Diskussion selber geworden. Schon Arkesilaos hat die Vor-
sokratiker planméBig durchgelesen und in ihren ziemlich haufigen AeuBerungen,
dafl dem Menschen jedes verldBliche Wissen verwehrt sei, eine Bestétigung seiner
eigenen émoyr] gesehen (zumal da die Vorsokratiker, wie die Stoa, nicht in pla-
tonischem Sinne zwischen Wahrnehmung und Geist unterschieden)?). Es gibt
geradezu eine durchgehende akademische Vorsokratikerinterpretation.

Karneades ging den umgekehrten Weg und zog aus der Masse der aufgespeicher-
ten einander widersprechenden Lehrmeinungen die radikale Konsequenz des Agno-
stizismus, eine Folgerung, die Theophrast schwerlich vorausgesehen hatte, die aber
noch den Christen als Waffe gegen die antike Philosophie diente.

Allein die uferlose Widerlegungskunst des Karneades rief in der Akademie selber
einer Reaktion. Die Frage nach dem eigentlichen Sinn und Ziel all dieser Polemik
wurde nicht nur von der Stoa immer heftiger und gehissiger gestellt; die Berechti-
gung dieser Frage konnte nach dem Tode des Karneades in der Akademie selber

3) Vgl. Plut. adv. Colot. 26.




62 Olof Gigon

nicht mehr geleugnet werden. Eine Neubesinnung auf den sokratisch-platonischen
Ursprung wurde notwendig. Sie kniipft sich an den Namen des Philon von Larisa,
des Lehrers Ciceros. Er stellte in einem Werke ausdriicklich die Behauptung auf,
daB die gegenwirtige Akademie keine andere sei als die platonische, und da8 ihr
Kampf zu allen Zeiten nur dem stoischen Wahrheitsbegriff gegolten habe, nicht
dem peripatetischen und vor allem nicht dem platonischen. Dies ist eine Formu-
lierung, die von den Gegnern zwar als schwéchlicher Riickzug aus der Position
des Karneades gedeutet wurde, die aber von Arkesilaos her gesehen durchaus
richtig war.

Aber die Folgen der uniiberlegten polemischen Virtuositit des Karneades waren
nicht mehr gut zu machen. Ein jiingerer Zeitgenosse von ihm, der Stoiker Panai-
tios, hat wohl gerade gegen ihn den kiihnen Schritt getan und den wahren
Platon fiir die Stoa beansprucht. Sein Schiiler ist Antiochos von Askalon, der als
Akademiker die Einheit von Akademie und Stoa behauptete. Zenon habe lediglich
die platonische Terminologie veréndert, die Substanz seiner Lehre sei dieselbe.
Arkesilaos habe sich dagegen aus falschem Ehrgeiz mit Zenon entzweit und eine
neue Akademie gegriindet, die gar nicht platonisch sei. Wolle man zum echten
Platon zuriickkehren, so habe man die gesammelte Tradition der Alten Akademie,
des Peripatos und der Stoa aufzunehmen und den Irrweg der Neuen Akademie zu
verlassen.

Dies hat Antiochos gegen Philon vertreten. Es kam zum Bruch zwischen beiden.
Wir lesen bei Cicero sehr amiisant, wie sie sich gegenseitig beschuldigten: Philon
behauptete, Antiochos sei von der Akademie abgefallen (Cic. Luc. 69f.), Antiochos
behauptete dasselbe von Philon (id. 11{f.). Dennoch wurde Antiochos Leiter der
Akademie, vermutlich nicht ohne eine Art von Revolution oder Ueberrumpelung.
Philon hat sicher nicht Antiochos als seinen Nachfolger bezeichnet. Wenn dieser es
dennoch wurde, so wohl nur deshalb, weil Philon gar nicht in Athen, sondern
hochstwahrscheinlich in Rom starb. Da war denn die Schule von Athen herrenlos,
und Antiochos konnte einziehen. Mit ihm beginnt die Epoche der Akademie, die
fiinfhundert Jahre spater mit der Philosophie des Proklos einen glanzvoll monu-
mentalen Abschluf8 fand.

Hier ist der Ort, um einige wenige Worte iiber die antiken Einteilungen der
Akademie beizufiigen. Es sind ihrer vier ausdriicklich iiberliefert, wobei wir die bei
Cicero vorausgesetzte ausnehmen. Cicero kennt nur die Unterscheidung von Alter
und Neuer Akademie iiberhaupt, und dies mit einem gewissen Recht. Denn diese
Unterscheidung ist die urspriingliche, in der der polemische Sinn, Arkesilaos als
Neuerer und Abtriinnigen zu bezeichnen, klar sichtbar ist. Die andern Einteilungen
verwandeln diese Antithese in ein System der geschichtlichen Entwicklung, dessen
' Griinde keineswegs deutlich sind. Die é&lteste dieser Einteilungen stammt aller
Wahrscheinlichkeit nach von dem Philosophiehistoriker Sotion von Alexandreia
(zwischen 200 und 170 tétig). Er lie die Alte Akademie dauern von Platon bis
Polemon. Als Mittlere Akademie bezeichnete er dessen Nachfolger Arkesilaos, als




Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie 63

Neue Akademie wiederum dessen Nachfolger Lakydes und vielleicht noch dessen
unmittelbare Schiiler. Die Bedeutung des Einschnittes zwischen Arkesilaos und
Lakydes ist uns véllig ratselhaft, zumal da wir von Lakydes nur ein sehr diirftiges
Bild haben. Eine zweite Einteilung ist nur eine Korrektur der eben genannten.
Statt Lakydes wurde gegen Ende des 2. Jahrhunderts der ungleich bedeutendere
und bekanntere Karneades als Stifter der Neuen Akademie angenommen.

Eine dritte Einteilung scheint wieder rein polemischen Motiven entsprungen zu
sein. Sie hingt an die drei genannten Akademien noch die Vierte Akademie des
Philon von Larisa an24). Nach Ciceros Lucullus 11 kann kaum ein Zweifel sein, daf
diese Einteilung in einem Zusammenhang mit der Polemik des Antiochos steht, der
dem Philon vorwarf, dal er ganz neue und unerhérte Dinge fiir akademisch aus-
gebe.

Eine vierte Einteilung endlich schlieBt als Fiinfte Akademie diejenige des Antio-
chos selber an. Das ergab sich aus dem fundamentalen Gegensatz zwischen Philon
und Antiochos von selbst. Ob Antiochos selber so geziahlt hat oder ob (was wahr-
scheinlicher ist) diese letzte Schematisierung von einem zeitgenossischen Philo-
sophiehistoriker (Areios Didymos ?) stammt, ist nicht auszumachen.

Das Bemerkenswerte an diesen Einteilungen ist, daf sie immer zunéchst die
Polemik gegen die Akademie des Arkesilaos widerspiegeln und den Vorwurf, da@3

-sie die Kontinuitat der Tradition gebrochen héitte. Daneben treten rein geschicht-
liche Gesichtspunkte auf, die die Gliederung der Akademie empfahlen, d4hnlich wie
sie etwa die Gliederung der attischen Komddie bewirkt hatten.

Von den Akademikern selbst riihren diese Einteilungen bestimmt nicht her. Wir
diirfen voraussetzen, dal nicht nur Arkesilaos und Philon, sondern die ganze
Akademie, die durch diese beiden Namen umgrenzt wird, daran festhielt, dafl sie
die echte Erbin Platons und des Sokrates sei. Erst mit dem Siege des Antiochos hat
sich die gegenteilige Auffassung im Bewufitsein der Philosophiegeschichte fest-
gesetzt.

Ein Schiiler ist Philon allerdings treu geblieben, Cicero. Um das Jahr 80 hatte
Antiochos die Akademie angetreten und rasch die allgemeine Anerkennung
erworben. Aber noch in den vierziger Jahren hat sich Cicero zum Lehrer seiner
frithesten Jugend bekannt. Dazu mag ihn zunéchst bewogen haben, daBl Philon
neben der Philosophie und in Verbindung mit ihr auch Rhetorik unterrichtete und
so die Philosophie in die Nahe einer gerade fiir den Romer wichtigen praktischen
Tatigkeit brachte. Ferner hat ihm Philon sicherlich die Kenntnis Platons vermit-
telt, und dal seine Bewunderung fiir die Kunst des princeps philosophorum echt
war, diirfen wir glauben.

Endlich wird er in der énoyr der Akademie die wiirdigste Form der Philo-
sophie gefunden haben. Allerdings, wihrend die platonische Zwoy?} gerade der
groften Ernsthaftigkeit des Philosophierens entspringt, ist die ciceronische vor
allem Ausdruck der Distanz zur Philosophie. Als Romer ist er mifltrauisch gegen

24) Sextus Pyrrh. Hyp. I. 220 und Eus. Praep. Ev. XIV. 4, 16.




64 Olof Gigon: Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

die Griechen, die so viel zu wissen vorgeben, was zu wissen iiberfliissig und dessen
GewiBheit gar zu unwahrscheinlich ist, weil der Rémer die Methode, die die Resul-
tate hervorbringt, nicht begreift. Es sto8t ihn auch ab die Starrkopfigkeit, mit der
die meisten griechischen Philosophen sich auf ihre Meinungen versteifen. Da zieht
er die weise Ueberlegenheit derjenigen Philosophie vor, die weil, daBl man doch
nichts genau wissen kann. «Die meisten Menschen», bemerkt er schlieBlich in
der Vorrede des Lucullus, «wollen lieber irren und mit Leidenschaft das Dogma
verteldigen, an das sie zufillig geraten sind, als in Besonnenheit suchen, was
der Wahrheit am nichsten kommen maéchte. Wir dagegen sind frei, denn wir
behalten uns ein selbstdndiges Urteil vor und lassen uns auf keine Autorititen
verpflichten.» Kein Zweifel, dall darin ein Stiick des echten Platon steckt.

Der christliche Ciceronianer Lactantius war freilich anderer Meinung: «Exstitit
Academia tamquam senectus philosophiae, quae illam conficeret iam deflorescen-
tem.» Und iiber Jahrhunderte hinweg beriihrt sich mit dem seinigen das Urteil des
Klassikers moderner Philosophiehistorie, Eduard Zeller: «Man wird allerdings in
der skeptischen Verzichtleistung auf alles Wissen und in der Beschriankung auf
eine mehr oder weniger unsichere Meinung ein Zeichen von der Ermattung des
wissenschaftlichen Geistes und von dem Erloschen der philosophischen Produk-
tivitit finden miissen.»

Aber ist Philosophie nichts anderes als «wissenschaftlicher Geist» und «philo-
sophische Produktivitéat» ¢




	Zur Geschichte der sogenannten Neuen Akademie

