
Zeitschrift: Jeunesse forte, peuple libre : revue d'éducation physique de l'École
fédérale de gymnastique et de sport Macolin

Herausgeber: École fédérale de gymnastique et de sport Macolin

Band: 9 (1952)

Heft: 5

Artikel: L'existentialisme

Autor: Barbezat, Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-996989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-996989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'existentialisme

par le prof. Ch. Barbe zat

Note de la rédaction. Depuis qu'elle existe, notre
modeste revue s'est efforcée d'être pour tous ses lecteurs,
un guide sûr, un conseiller à la tête froide, dépouillé
de toute ambition partisane. Elle s'est entourée, pour
cela, de quelques collaborateurs qui, de par leur fonction
ou leurs qualités personnelles lui offrent le maximum de
garanties d'objectivité.

Un problème, qui intéresse tout particulièrement nos
jeunes lecteurs, n'a jamais été traité par elle jusqu'à
ce jour: celui de l'existentialisme.

Après avoir entendu un excellent exposé sur ce sujet
d'actualité, nous n'avons pu résister au désir de solliciter
de son auteur, Monsieur le Professeur Charles Barbezat
de Zurich, un article destiné à révéler à nos lecteurs
l'essentiel de ce mouvement assez singulier et assez
captivant pour qu'on lui accorde quelque attention.

Dans l'exposé qui va suivre, Monsieur le Professeur
Barbezat nous donne tout d'abord une définition de
l'existentialisme : description qu'il a rendue le moins
ardue possible pour ceux de nos lecteurs les moins
familiarisés avec les arcanes philosophiques... Il met, ensuite,
en évidence les ombres nombreuses et aussi les rares
lumières de cette doctrine nouvelle qu'il met en parallèle,
en guise de conclusion, avec la doctrine chrétienne basée

sur la foi, l'espérance et l'amour.
Puissent tous nos jeunes lecteurs qui seraient tentés

par l'expérience existentialiste, méditer les sages propos
de Monsieur le Professeur Barbezat que nous remercions
du même coup pour sa si précieuse et si utile collaboration.

Fr. Pellaud.

Depuis une dizaine d'années, le terme d'existentialisme

se rencontre dans tous les journaux, dans
toutes les conversations, et bien peu d'entre nous
seraient capables de dire exactement ce qu'il faut
comprendre sous ce mot. Devenu aussi vague que
celui de romantisme, il prête en effet à de multiples
confusions. Essayons d'analyser celui dont tout le
monde parle, qui s'exprime par le théâtre, le film,
le roman, la mode et dont un écrivain français,
J.-P. Sartre, est le représentant le plus connu. Il
ne s'agit pas d'une véritable philosophie, c'est même
la négation de toute sagesse possible. C'est plutôt
une attitude, un mouvement, un style de vie.

Ce qui le caractérise tout d'abord, c'est le refus
de toute explication tant soit peu rationnelle de la
réalité. C'est dire qu'en celle-ci, il n'y a rien qui
corresponde à l'idée que nous nous en faisons, même en
tant qu'homme de science. La seule certitude que
nous possédions est celle de notre propre existence
concrète, vécue par un moi dans son unicité, celle
dont le développement dans un temps et l'espace
constitue une destinée. L'existence vécue par un
sujet particulier, ce qu'il éprouve et non pas ce qu'il
pense ou ce que sa raison conclut, est l'unique réalité
que nous ayons à considérer.

Cette existence est inexplicable, ne s'inscrit dans
aucun ordre préétabli et qui lui survive. Elle est
un fait auquel nous ne pouvons trouver aucune
raison d'être. Elle ne peut être comprise, elle est
absurde ; nous ne pouvons que la décrire. Cette

description de l'existence concrète est à la base de

tout le mouvement existentialiste.
Si j'essaie de prendre conscience de ce qu'est

mon existence, je me vois jeté au monde auquel je
ne saurais dénier une sorte d'existence différente de
la mienne. J'y suis jeté comme un aérolithe sorti
d'un chaos inintelligible. Rien ne me relie à quelque
chose ou à quelqu'un d'où je serais sorti. Je suis là.
C'est tout.

Je suis pour la mort. Je veux dire que ce qui
constitue le fond même de mon existence c'est cette
marche consciente vers son anéantissement définitif,
ce goût de mort inséparable de toute vie réfléchie.

A la réflexion, le monde tel que je le vois, c'est-à-
dire les choses qui m'entourent, n'existe pas en
tant que choses obéissant à des lois qui leur seraient
propres. Il n'y a pas de nature dans le sens usuel du
mot, c'est-à-dire un tout organisé. Ce que j'appelle
choses, ce qui donne forme au monde, ce sont des

projections de mes propres besoins, un reflet de

mon existence dans un existant brut, dans quelque
chose qui s'impose à moi et qui est absurde. Monde
et nature n'ont rien à me dire, et sont tout au plus
un miroir où se reflète l'image de mon moi, misérable

Narcisse qui monologue.
Si j'essaie d'atteindre ce quelque chose dans son

existence, de le vivre, (non pas de le comprendre,
cela est impossible), tout ce que j'appelais choses se

fond en une masse visqueuse, sorte de gélatine
informe, flux sans raison, sans nécessité, sans
relations fixes avec rien. Le seul terme que je puisse lui
attribuer est : Ça. La seule sensation que je puisse
éprouver est la nausée. Etre jeté au monde,
c'est être jeté à ça, qui m'engloutira bientôt.

Mais je suis aussi jeté aux autres. Les autres ce
sont les hommes, ceux qu'on appelle mes semblables,
indissolublement liés à mon existence vécue. Us

m'imposent leur présence comme des êtres qui prennent

conscience de mon existence. Ces autres me
regardent et qui dira l'horreur de ce regard qui
prend possession de,moi. Chacun n'existe que pour
soi ; et voici qu'en eux, je ne suis plus pour moi, je
suis pour eux. Ils me hantent. Impossible de leur
échapper, car ils me sont toujours présents, même
dans la solitude. Aucune relation d'amour n'est
possible avec l'étranger. La communion d'âmes est
quelque chose de dégoûtant, qui repose sur la mauvaise

foi. Mon existence n'est unie à une autre
existence que par sa différence essentielle. Les
autres c'est l'enfer.

Il n'y a pas d'absolu. L'Autre n'existe pas. Un
Etre qui serait à la fois en soi et conscient, source
de l'ordre et de toute intelligibilité, bien suprême
d'où découlerait tout bien et toute justice, Père qui
me donnerait des semblables, Dieu qui serait l'absolu
auquel se rapporterait toute chose, un tel être n'existe
pas. Il n'y a aucun absolu, sous aucune forme,
auquel je puisse rattacher mon existence, celle du
monde et celle des autres. Tout est absurde, sans
relation à rien. Vivre, c'est pour moi prendre
conscience du néant.



Comme il n'y a ni nécessité, ni loi, mon existence
est pure liberté, jaillissement d'actes sans raison. Je
suis condamné à la liberté. Non pas à la liberté
de choix qui supposerait au moins l'existence des
choses, mais liberté absolue, sorte de pure spontanéité

indéterminée qui fait que j'embrasse mon
semblable ou le tue, abrège mon existence ou la laisse
s'écouler sans aucune raison. L'acte authentique (qui
agit par soi, sens du mot grec) n'a pas à se légitimer
devant rien ni personne. Il a sa justification en lui-
même. Vivre authentiquement, c'est vivre en homme
libre.

Les disciples de cette secte étrange veulent vivre
authentiquement. En fait, la plupart tombent dans
un égo centrisme passif qui laisse libre cours à toutes
les manifestations de l'affectivité ou de l'instinct.
Les plus doués essaient de se comporter en surhommes.

Les plus malins font de la littérature.
Que répondre à cette description, si ce n'est qu'elle

est le résultat d'un parti pris, qu'elle est unilatérale
Pascal ayant le même dessein, celui de peindre
l'existence vécue, employait la méthode du renversement

du pour au contre. Il savait que pour épouser
le réel, il fallait le peindre sous tous ses aspects.
Les affreux simplificateurs que sont les existentialistes,

montrent uniquement une des faces d'une
réalité multiforme qui est la plus riche que nous
connaissions, notre propre existence. Ils obtiennent
ainsi une épouvantable caricature, celle que pourrait
peindre un homme ayant subi un choc moral trop
fort, et qui sombre dans le désespoir.

La réfutation de la thèse fondamentale qu'il n'y
a rien dans la réalité qui corresponde à l'idée que
nous en avons, que rien n'est explicable, et que seule
la description est possible, cet irrationalisme complet,
exigerait une discussion philosophique qui ne peut
être abordée ici. Mais nous plaçant sur le terrain
de l'existentialisme, nous pouvons comparer ce qu'est
le vécu pour l'homme, que nous appellerons normal,
à l'image que nous en donne J.-P. Sartre.

Oui, nous éprouvons parfois une certaine angoisse
devant le mystère de notre apparition sur cette
terre, mais plus foncier encore est le sentiment que
nous ne sortons pas du néant. Nous avons une mère.
Nous sommes enfant et restons enfant. Ce lien
existentiel est le plus indestructible peut-être. Nous ne
nous éprouvons pas comme un aérolithe, mais comme
appartenant à la nature humaine, le fruit d'une race.
L'existentialisme ignore systématiquement la mère,
l'enfant, les ascendants, comme s'ils n'étaient que
des idées.

Oui, nous connaissons tous à certaines heures
l'angoisse existentielle. La mort, surtout celle de

ceux que nous aimons (c'est la seule que nous vivions)
nous déchire, nous fait goûter l'amertume de notre
fmitude. Mais plus caractéristique de notre vie est
cette espérance qui ne s'éteint jamais, cette foi en
la minute qui va suivre celle qui nous échappe,
cette confiance en demain pour lequel nous travaillons

et auquel nous remettons tant de tâches. Le
mourant songe à l'avenir. Les catastrophes naturelles
et la malignité des hommes détruisent, mais chaque
jour le champ est de nouveau ensemencé et la ville
renaît de ses cendres. Vivre c'est espérer.

Oui nous restons interdits et troublés devant le

mystère du monde que bien maladroitement nous
essayons d'enclore dans le réseau de nos concepts.

Nous éprouvons parfois l'angoisse pascalienne devant
l'immensité de l'univers et la faiblesse du roseau
pensant que nous sommes, mais combien plus
existentielle est cette assurance d'un ordre auquel est
soumis toute chose, dans lequel nous sommes compris.

Le narcissisme sartrien est une maladie de
littérateur. Pour l'enfant le monde est un livre
d'images où il apprend à se connaître. Pour l'homme
de science il est le code des lois de la nature. Le poète
y découvre des signes et des concordances qui
constituent le poème du réel. L'homme religieux le prend
comme une bible où se retrouvent les traces du
Créateur et où se manifeste sa présence. Le lien
existentiel qui nous unit au monde est communion.
Ce que nous ressentons normalement, ce n'est ni
l'absurdité, ni le non sens, mais la familiarité et
l'amour. Le monde est mystérieux, mais comme la
parole et le silence de l'être aimé.

Oui, les autres, nos semblables peuvent être l'enfer.
Ils nous demandent souvent ce que nous ne voulons
pas leur donner ; ils éveillent en nous des sentiments
hostiles. Mais combien plus existentiel est l'amour
que nous leur portons. Ils sont présents a chaque
frémissement de notre existence, nécessaires comme
l'air frais que nous respirons, si chers que l'idée de
les perdre tous n'est pas supportable. Il sont, sans
doute, la source de nos peines, mais combien plus
celle de nos seules vraies joies. Compagnons sans
lesquels le pain n'aurait plus aucun goût, mère qui
fut la première «autre», père, frères, épouse, amis,
camarades qui nous sont unis que nous devrions le
plus souvent dire : « Nous », et non « Je », ce qu'ils
nous révèlent tous, c'est l'amour ; et quand nous
courons un extrême danger et crions : « Au secours »,

cet appel exprime toute la confiance foncière que
nous gardons en un frère inconnu. Le fond de
l'existence, c'est l'amour.

Oui, Dieu reste le Dieu caché. La nuit semble
souvent impénétrable dans laquelle il se dérobe, et
ceux qui lui furent le plus fidèles ont à certaines
heures connu l'agonie de l'abandon. Mais combien
plus existentielle est cette présence de l'absolu en
nous, la présence du Seigneur, si existentielle que
Sartre lui-même ne saurait s'en délivrer et se jette
sur lui avec la rage du désespéré. Vérité, Justice,
Etre en soi, Bien suprême, Dieu, quel que soit le
nom que nous lui donnions l'AUTRE, l'Absolu,
reste la mesure de toute chose et de nous-mêmes.
Nul ne lui échappe, car il est plus nous-même que
nous-même et l'existentialiste sait bien que c'est
avec lui qu'il mesure son néant. L'acharnement de
J.-P. Sartre à se mesurer avec Dieu en est la meilleure
preuve.

Oui, dépeindre la condition humaine, c'est faire
la peinture de nos misères, de nos souffrances, de
notre angoisse, mais aussi celle de notre grandeur,
de nos joies et de notre confiance. L'existence est
une croix, dit le Chrétien, mais elle est faite de foi,
d'espérance et d'amour. Cette description n'est-elle
pas plus près de la réalité vécue, que la ténébreuse
caricature que nous propose la mélancolie existentialiste,

crise de démoralisation, après les terribles
épreuves qu'a subies l'Occident

** *


	L'existentialisme

