
Zeitschrift: Mobile : die Fachzeitschrift für Sport

Herausgeber: Bundesamt für Sport ; Schweizerischer Verband für Sport in der Schule

Band: 2 (2000)

Heft: 1

Artikel: Taiji : der langsame Weg zur Verinnerlichung

Autor: Golowin, Erik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-992141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-992141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DiR Vfirhinrlnng vnn Reist iinrl Knrper

Taiji —
der langsame Weg
zur Verinnerlichung

Seit einiger Zeit sind so genannte mentale Trainingsformen ein
zentralesThema,wenn über eine wirksame Leistungsoptimie-
rungdiskutiert wird.Obwohl die Forschung viele neue Impulse
gesetzt hat, damit im Sportunterricht vermehrt innere Prozesse

berücksichtigt werden, sind die methodischen Möglichkeiten
zur Entwicklung der geistigen Aspekte im Lernprozess bei weitem

nicht ausgeschöpft.

Erik Golowin

Wie
können wir das Ziel erreichen,

unsere mentalen und körperlichen

Fertigkeiten gleichsam zu
entwickeln und optimal miteinander
zu verbinden? Hinter Bezeichnungen
wie Psychoregulation, Selbstmanagement

oder Entwicklung der mentalen
Stärke steht heute eine Vielzahl von
mehr oder weniger kritisch hinterfragten

Methoden zur Förderung der psy-
cho-emotionalen Steuerungsfähigkeiten.

Im Rahmen der Trainingskonzepte
werden verschiedene Meditationsformen,

Suggestionstechniken oder Visua-
lisationsübungen zum Teil leichtgläubig

und oberflächlich praktiziert. Ob diese

psychologischen oder esoterischen
Schnellverfahren schliesslich einem
ganzheitlich orientierten
Anforderungsprofil zur Qualitätsentwicklung
gerecht werden, ist fraglich.

Gegenüber fernöstlichen
Trainingsmethoden, die genau in diesen Bereichen

interessante Akzente setzen, bestehen

immer noch Vorurteile. Eine
bereichernde Diskussionwird erst dann möglich,

wenn es uns gelingt, Funktion und
Struktur solcher Entwicklungsmodelle
zu erkennen und nicht nur die «exotischen

Bewegungsformen» zu beurteilen.

In diesem Sinne sollen im Folgenden
einige methodische Leitgedanken des

Taiji-Trainings aufgezeigt werden, die
ein gezieltes Entwickeln der inneren
Leistungsvoraussetzungen ermöglichen.
Diese chinesische Körperkunst steht im
Spannungsfeld zwischen heilgymnastischen

Übungsformen,Meditationspraktiken
und einer ganzheitlichen Förde¬

rung der Leistungsvoraussetzungen. Die
methodische Gestaltung des

Entwicklungsweges kann als Dreistufenmodell
aufgezeigt werden:

Das Prinzip der Langsamkeit -
erste Stufe
Befinden sich Körper, Geist und Seele in
einem «Fliessgleichgewicht», bezeichnen

wir dies als Harmonie. Um diesen

dynamischen Zustand entwickeln zu
können, wird das Erwerben und Trainieren

von Taiji-Formen methodisch nach
dem «Prinzip der Langsamkeit» gestaltet:

Die koordinativ anspruchsvollen
Bewegungsformen werden wie in Zeitlupe
ausgeführt. Auf diese Weise soll die
Achtsamkeit für die inneren Prozesse

entwickelt werden. Sie gilt als

Voraussetzung, damit wir unserem persönlichen

Entwicklungsweg folgen können.
Im Kern der fernöstlichen

Trainingsphilosophie steht das Konzept der
Lebenskraft. Das Ziel besteht darin, die

Gesetzmässigkeiten undRhythmen der
seelisch-geistigen Kraft zu erfahren. Diesen
«inneren Fluss» zu erfühlen, zu erkennen
und ihm zu folgen, bis zur so genannten
mentalen Wirklichkeit, ist Ausdruck
eines ganzheitlichen Lernprozesses im Sinne

des Taiji-Trainings. Der Mensch lernt
wirkungsvoller, wenn er sich selbst
gegenüber aufrichtig ist. Die mentale
Wirklichkeit, die manchmal auch als innere
Wahrheit bezeichnet wird, entspricht
dem bewussten Erleben von Verarbei-

tungs- und Steuerungsprozessen im Hier
und Jetzt. Durch das Trainieren einer
entspannten inneren und äusseren Haltung
können wir den Entwicklungsprozess
der Achtsamkeit fördern.

Der Prozess zur inneren Ruhe-
zweite Stufe
In der Bewegungskunst des Taiji ist das
Wissen der «Traditionellen Chinesischen

Medizin (TCM)» integriert. Diese
richtet ihr Augenmerk auf die Fähigkeit,
sich entspannen zu können. Durch das

gezielte Verbessern dieser Fähigkeit,
können wir unser Wohlbefinden
fördern, was durchaus eine therapeutische
Wirkung haben kann, da sich viele
Krankheiten und Entwicklungsstörungen

auf Nervosität zurückführen lassen.

Speziell das Herz wird oft durch
verschiedene Alltagseindrücke, die unseren

Puls beschleunigen, unnötig belastet.

Im Zentrum der methodischen
Botschaft des Taiji steht das Entwickeln der
inneren Ruhe oder auch der Ruhe
des Herzens. Sie ist eine notwendige
qualitative Eigenschaft, um die äussere
und innere Entwicklung wirksam
miteinander verbinden zu können. Im psy-
cho-emotionalen Bereichkann sie als Er-

füllt-sein von einem aggressionslosen,
ruhigen Gefühl verstanden werden. Im
Zusammenhang mit dem Gestalten der

Bewegungsform, entspricht sie einem
konstanten, ruhigen Pulsschlag, der
einen gleichmässigen, tiefen Atem
voraussetzt. Auf dieser Entwicklungsstufe
wird die Vorstellungskraft dazu benützt,
um den Prozess eines innerlichen «Ab-
sinkens» und «Zentrierens» zu fördern.
Bei diesem Entwicklungsvorgang können

verschiedenste Visualisationstech-
niken helfen, das Optimieren und
Steigern der inneren «Zentriertheit» zu
steuern. Diese Regulation eines inneren
Gleichgewichts ermöglicht uns, den
«Fluss der Lebenskraft» in uns zu spüren
und die Stabilität und Harmonie der
Bewegungsformen zu entwickeln.

Das Kultivieren des Geistes -
dritte Stufe
Wenn wir die innere Ruhe gefunden
haben, geht es darum, sie weiter zu pflegen.

Dies bedingt ein ausgeglichenes
Entwickeln von körperlichen und
geistigen Aktivitäten. Im Rahmen des

Taiji-Trainings werden mentale
Trainingsakzente als «Kultivieren des

Geistes» bezeichnet. Integriert in das

Trainingskonzept können sie verschiedene

Funktionen erfüllen:

• die Ausführung der Bewegungen
unterstützen

• die Intensität der Konzentration
erhalten

• Regenerations- und Heilungsprozesse
vertiefen

14 mobile 1|00 Die Fachzeitschrift für Sport



AkzenteUnterricht und Training

Erste Stufe

Die abgebildete Stellung ist
ein Element aus der Form
desTaiji Chen,dem ältesten
noch existierenden Stil
dieser Kunst. Auf den drei
Zeichnungen sind die
methodischen Akzente zur
Entwicklung der Achtsamkeit

im Sinne eines
Dreistufenmodells dargestellt. Das

ganzheitliche Körperverständnis

im Sinne des Taiji
zielt auf die Einheit von
Denken und Handeln hin.

• die Dynamik des Bewegungsflusses
kultivieren
• das Gefühl für eine wachsende Steigerung

der Vitalität fördern

Einheit von Denken und Handeln
Ein ganzheitliches Körperverständnis
im Sinne der Kunst des Taiji ist nur dann
möglich, wenn die Einheit von Denken
und Handeln die Zielperspektive unseres

Trainings ist. Diese wird in einem
Prozess von vier Phasen realisiert:
1. Entwickeln der Idee: Visualisieren der

Bewegungshandlung.
2. Fliessen-lassen der Lebenskraft:
Geistig-seelisches Vorempfinden der
Bewegungshandlung.

3. Entfalten der Form: Körperliches
Ausführen der Bewegungsform.
4. Schliessen des Kreislaufs: Mit Hilfe
der Vorstellungskraft erleben, wie sich
die Struktur der Bewegung über den Körper

hinaus weiter entwickelt und sich,
ähnlich wie musikalische Schwingungen,

im Raum entfaltet und ausklingt.
Gleichzeitig kehrt die Vorstellung zu¬

rück ins Zentrum und die Konzentration
wird vertieft.

Das Schliessen des Kreislaufs ist die

Vorbereitung für die nächste
Bewegungshandlung. Wie eine endlose
Kettenreaktion entwickelt sich aus dem
rhythmischen Fluss der Bewegung die
Form. Die Vielfalt der Formvarianten
bereichert unser Inneres und fördert
unsere schöpferische Kraft. Das Umsetzen

wird zu einer virtuosen Gestaltung
eines ständigen Fliessens von Kraft,
der Geist kommt zur Ruhe, und die
Persönlichkeit kann sich entfalten.

Bis heute steht Taiji für den Weg, die
Wahrheit in unserem Innern zu
entdecken und ihr zu folgen, bis wir weise
werden und sich uns die Gesetzmässigkeiten

der Natur offenbaren. Kern
dieser Entwicklung ist das sinnvolle,
zielgerichtete Ausnutzen der Anpassung an
die Naturgesetze und -prozesse. In
diesem Sinne kann das Taiji-Training die

sportwissenchaftlich geführten Diskussionen

im Bereich der Trainings- und
Bewegungslehre sinnvoll bereichern, m

Zweite Stufe

Dritte Stufe

mobile 1|00 Die Fachzeitschrift für Sport 15


	Taiji : der langsame Weg zur Verinnerlichung

