
Zeitschrift: Starke Jugend, freies Volk : Fachzeitschrift für Leibesübungen der
Eidgenössischen Turn- und Sportschule Magglingen

Herausgeber: Eidgenössische Turn- und Sportschule Magglingen

Band: 19 (1962)

Heft: [9]

Artikel: Zurück auf die Bäume

Autor: Palm, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-991173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-991173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dass der Mensch nicht verkümmere
Von Prof. Dr. Adolf Portmann

Unser Werden beginnt für jeden von uns in der nahen
und geschützten Welt im Leben der Sinneseindrücke
und im strömenden Walten der Gefühle; im voll
empfundenen Wechsel von Lust und Unlust, von Wachen
und Schlafen, von Lächeln, Weinen und Schreien, von
Wachen und Träumen, im Reich des spontanen
Ausdrucks. Von den zwei grossen Möglichkeiten der
Weltzuwendung ist zunächst die ästhetische durch das
Walten der Gefühle am mächtigsten. Aber das Instrument

der Zuwendung ist schon immer ein Ganzes;
langsam, in kleinen Schritten entfaltet sich die zweite
Welt der theoretischen Erfahrung, des Wissens um
Ursachen und Folgen, des Verstehens von Tun und
Lassen um uns herum.
Aufgabe aller Erziehung musste es sein, die lebendige
Einheit des Werdenden als Ganzes tief ernst zu nehmen

und zu ihren grossen Möglichkeiten zu entwik-
keln. Es muss uns vor Augen sein, dass die beiden
Grundkräfte stets — auch später — in dieser Einheit
wirken und dieser Einheit dienen sollten. Das Erleben
der Welt durch alle Sinne und alle gestaltenden Kräfte
unserer Bewegungen, das Erleben des ganzen Existierens,

ist doch etwas anderes, als das, was man
spezialistisch abgrenzend als Leibesübungen gesondert hat.
Wir sagen, die ästhetische Funktion verkümmere heute.
Da, wo ihr Nahrung gegeben wird, geschieht es in einer
trostlosen Weise, die einer Verwilderung den Weg
bereitet. Die Fütterung durch Bildergeschichten, mit
denen heute an das Auge appelliert wird, züchtet ein
neues Analphabetentum. Die Traumsäle unserer Kinos

und die Fernsehapparaturen stellen vor den Sinn
eine zweite Welt, eine immer illusionistischer gestaltete
Scheinwelt, welche dem trägen Geist eine Ersatzwelt
vorzaubert, über deren Gegenwart er wie über eine
Droge jederzeit verfügen kann.

Dieser Gefahr zu begegnen, scheint mir nun eine der
bedeutungsvollsten Hoffnungen zu sein, die wir in die
Leibeserziehung setzen dürfen: Die Erziehung des Leibes

in zeitgemässer Form, das muss ja heissen, dass
hier der ganze Mensch tätig ist — in seiner ursprünglichen

Welt des unmittelbaren Erlebens von Raum und
Zeit, von Bewegung und Rhythmus, vom Kreisen des
Blutes und Rauschen der Wälder, von Wasser und
Strömung, im Duft des Grases und der Erde, im Griff
mit Fels und Stein. Es gilt nicht nur, auf Grund
physiologischer und anatomischer Einsichten Uebungen
aufzubauen, welche in systematischer Ordnung alle
Muskelgruppen durcharbeiten, durchtrainieren.
Vielmehr ist uns die viel schwerere, bedeutendere Aufgabe
gestellt, richtige Situationen zu schaffen, echte Lebenslagen,

in denen die Entfaltung vielgestaltiger Bewegung

und Beanspruchung von innen heraus, aus einer
geistigen Bewegtheit aufs neue sinnvoll möglich wird
—- Situationen, die den ganzen Menschen durch den
klaren Sinn ergreifen, den sie in sich tragen.
Diese Aufgabe mahnt an die Bedeutung des echten
geisterfüllten Spiels, mahnt vor allem auch an die
engen Beziehungen der Leibesübungen zu allem freien
Gestalten der Bewegungskünste.
Ich denke in diesem Augenblick an eine Stimme, die
vielleicht heute nicht so ohne weiteres gehört wird, die
uns aber doch an wesentliches erinnert: Die Stimme
Piatons, der in der Erziehung der Staatsmänner auf so
seltsame Dinge den grössten Wert legte wie Pflege von
Musik, Rhythmik und Gymnastik, und dies nicht in
einer engen Einstellung als gleichsam hygienische
Ergänzung, sondern aus dem Wissen um den ganzen
Menschen, aus dem der Sinn für das Mass und die
Harmonie, für die richtigen Verhältnisse aller Dinge
zueinander gefördert werden sollte.

Zurück auf die Bäume
Von Jürgen Palm

Leibesübungen finden nicht im Urwald der Steinzeit
statt, sondern in einer Uebungsstätte, die dem Reissbrett

des Architekten von heute entstammt. Der
Mensch wird nicht erst Mensch, wenn er wieder auf
die Bäume geht! Er muss seine lebendige Berührung
zur Natur in sich und ausser sich inmitten dieser Ze:i
— zwischen Atomreaktor und Verkehrsflut — immer
aufs neue zu verwirklichen suchen. Es muss denen
gesagt werden, die eigentlich Großstadt und Technik
abschaffen möchten, dass es keine Arche Noah gibt, um
aus unserer Gegenwart zu fliehen und einen neuen
Anfang zu setzen. Diese Arche Noah gibt es nicht. Der
Mensch muss sich hier und heute ins Gleichgewicht
setzen zwischen Natur und Erfindungskraft, zwischen
Leben und Künstlichkeit. Kein Hochhaus kann je die
Vollkommenheit eines Baumes erreichen. Aber das ist
kein Grund, keine Hochhäuser zu bauen.
Doch der Mensch kann auch nicht auf Asphalt, in
Polstersesseln und unter Neonlicht allein leben. Er muss
sich ins Gleichgewicht setzen zwischen Natur und
Technik. Wo dieses Gleichgewicht zerstört wird, da
wird auch der Mensch zerstört.
Dieses Gleichgewicht ist nie sicher. Wir haben es nie in
der Hand, es entgleitet uns, wenn wir uns zur Ruhe
setzen. Der Mensch kann sich nicht zur Ruhe setzen.
Wenn er sich nicht mehr bewegt — und diese Bewegung

ist geistige Bewegung genauso wie körperliche

Bewegung —, wenn er sich also nicht mehr bewegt,
fällt er hinter sich selbst zurück.
Das Tier braucht sich darum nicht zu sorgen. Es wird
in das Gleichgewicht mit der Natur hineingeboren und
vom Instinkt sein ganzes Leben hindurch darin
gesichert. Der Mensch kann nie auf solche Sicherheit hoffen.

Er hat sich über das Tier erhoben. Er hat keine
Sicherheit, aber er hat Verstand. Er findet keine
Antworten vor, aber er kann fragen. Er hat keinen
endgültigen Besitz an der Natur, aber er kann sich
anstrengen.
Der Mensch in der Gegenwart hat es in der Hand, ob
er sich selbst in Schaumgummi einpackt. Er kann essen
wie Lukullus, so bequem gebettet sein wie die
Prinzessin auf der Erbse und mittels elektrischer Knöpfe
helleres Licht, schnellere Fahrt, phantastischere Bilder
erzeugen als Aladin mit seiner Wunderlampe. Soll er
darauf verzichten und sich wieder in den Wald
zurückziehen, um vom wilden Honig und von
Heuschrecken zu leben? So unbequem das wäre, so wäre
es doch eigentlich zu bequem, einfach aus der Gegenwart

zu fliehen. Nein, dass der Mensch einen freien
Willen hat, kann er auch im Zeitalter der Automation
täglich beweisen. Zum Beispiel, dass ein Bauch nicht
automatisch kommt, sondern wenn gutes Leben bei
reichlichem Essen nicht durch reichliche Bewegung
ausgeglichen wird.

161


	Zurück auf die Bäume

