
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 41 (2018)

Rubrik: Kurzgeschichten zum Reformations-Jubiläum 2017 : die Perspektive
des Zürcher Täufertums

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurzgeschichten
zum Reformations-Jubiläum 2017

Die Perspektive des Zürcher Täufertums

Vorbemerkung
Der (Europäische Stationenweg> war Teil eines Reformationsjubiläums-Projekts,
bei dem ein Geschichtenmobil («Truck») zwischen November 2016 und Mai 2017

quer durch Europa fuhr und in über 60 Städten Halt gemacht hat, die je einen
eigenen Bezug zur Reformation haben. In diesem Truck gab es von allen Städten
Geschichten zu hören und zu sehen -also auchvonZürich, wo das Geschichtenmobil
am 6. / 7. Januar 2017 bei klirrender Kälte Halt im HauptbahnhofZürich gemacht
hatte. Einzigartig am Standort Zürich war, dass das Projekt mit einer Reihe von
Begleitveranstaltungen gemeinsam von der evangelisch-reformierten Kirche
des Kantons Zürich und der Konferenz der Mennoniten der Schweiz geplant
und durchgeführt wurde. Jede Seite steuerte sieben bis acht Geschichten aus
ihrem jeweiligen Umfeld bei. Nachfolgend sind die Kurzgeschichten mit
täuferischem Hintergrund in leicht überarbeiteter Form abgedruckt. Näheres unter
https://r2017.org/europaeischer-stationenweg/blog/.

HanspeterJecker

1

Die grösste Tragödie der Zürcher Reformation

Urs B. Leu

Um das Jahr 1500 erblickte Felix Manz das Licht der Welt. Er war der uneheliche

Sohn eines Klerikers am Grossmünster namens Johannes Manz. Ober seine

Jugend- und Schulzeit wissen wir wenig. Er schloss sich früh der Reformation
Huldrych Zwingiis an, der seit dem 1. Januar 1519 in Zürich predigte, und zählte
zu einer Gruppe von jungen Leuten, die sich um den Zürcher Reformator scharten.

Dazu gehörte etwa auch Conrad Grebel, der aus gutem Haus stammte, aber
während seiner Pariser Studienzeit durch übermässigen Alkoholkonsum und
Beteiligung an einem Totschlag negativ aufgefallen war. Zwingli führte sie in
die Bibel ein. Der neu entdeckte Glaube an Jesus Christus und sein Wort gab
ihnen Sinn und Halt in ihren Leben. Was lag für sie näher, als die aus der Bibel
erkannten Lehren für Leben und Glauben kompromisslos in die Tat umzusetzen?

Anlässlich der Zweiten Zürcher Glaubensdisputation vom Oktober 1523

mussten sie feststellen, dass ihr grosses Vorbild Zwingli bereit war, ausgerechnet

in Fragen des Glaubens Kompromisse einzugehen. Es ging um die Abschaffung

der katholischen Messe und die Beseitigung der Heiligenbilder aus den

147



Kirchen. Sie wussten alle, dass die Bibel sich gegen die Messe wie auch gegen
die Götzenbilder aussprach. Für Zwingli war aber die Zeit noch nicht reif
genug, den Rat und die Bevölkerung mit diesen Massnahmen zu konfrontieren. Er
wollte zuwarten, bis die Zeit reif, der Rat selber zur Überzeugung gekommen
war, dass die Abschaffung von Messe und Bildern dem eingeschlagenen
Reformationskurs entsprächen. Im Unterschied dazu konnten Felix Manz und seine

Gesinnungsgenossen nicht verstehen, warum ausgerechnet der Zürcher
Reformator zögerte, die Anweisungen der Bibel in die Tat umzusetzen.

Der Graben zwischen Zwingli einerseits und Manz und seinen Gefährten
andererseits vertiefte sich immer mehr. Ein nächster Diskussionspunkt stellte
die Kindertaufe dar, die auch aus der Sicht Zwingiis nicht heilsnotwendig war.
Im Unterschied zu seinen jungen Kritikern wollte er die Taufe dem kirchlichen
Frieden zuliebe beibehalten und er versuchte seine Position nicht mit
Argumenten aus der Bibel, sondern aus den Schriften des Kirchenvaters Augustin zu
rechtfertigen. Am 17. Januar 1525 kam es zur ersten Zürcher Disputation über
die Taufe, wobei der Stadtrat sich auf die Seite Zwingiis stellte und anordnete,
dass alle Eltern, die ihre Kinder nicht innerhalb von acht Tagen taufen Hessen,

die Stadt verlassen müssten. Bereits am 21. Januar folgte ein weiterer Erlass:

Manz und Grebel wurden mit einem Redeverbot belegt, über die Kindertaufgeg-
ner ein Versammlungsverbot verhängt und die nichtzürcherischen Täufer
ausgewiesen. Am Abend dieses schicksalsschweren Tages wurde nichtsdestotrotz
die erste Zürcher Erwachsenentaufe im Haus der Mutter von Felix Manz vollzogen,

womit der Zweig des Täufertums geboren war, der sich über Jahrhunderte
in den Mennoniten und Amischen fortsetzen sollte.

Die Folgezeit war für die Zürcher Täufer geprägt von unzähligen
Mühseligkeiten, Geldstrafen, Einkerkerungen, Folterungen und Landesverweisen, bis
es schliesslich 1527 zum Äussersten kam: zum Vollzug der ersten Todesstrafe.
Felix Manz wurde am 5. Januar als erster, und leider nicht als letzter,
Täufermärtyrer in der Limmat ertränkt. Es war das erste Todesurteil, das im Kielwasser

der noch jungen Reformationsbewegung gesprochen worden war, die sich ja
selbst erst gerade aus dem tyrannischen System des Papstes befreit hatte. Eine

Tragödie sondergleichen!

Lesehinweis: Urs B. Leu und Christian Scheidegger (Hg.), Die Zürcher Täufer 1525 - 1700,

Zürich 2007.

2

Margret Hottinger -
Täuferische Visionärin, Leaderfigur & Märtyrerin

C. Arnold Snyder

IVÏargret Hottinger wurde in eine Bauernfamilie hineingeboren, die sich an
vorderster Front für die Reformation engagierte. Margrets Vater, Jakob
Hottinger der Ältere, war ein bibelkundiger Bauer im Dorf Zollikon und Teil des

148



grossen lokalen Hottinger-Clans. Ihr Onkel Klaus Hottinger war ebenfalls
begeistert von der Reformation. Er war es, der ein öffentliches Kruzifix zerstörte,
weshalb er im November 1523 von Zürich verbannt wurde. Kurz darauf wurde
er im katholischen Luzern verhaftet und im März 1524 auf dem Scheiterhaufen

verbrannt. Heinrich Bullinger bezeichnet ihn als den «ersten Märtyrer» des

evangelischen Glaubens in der Schweiz.
Die erste Erwachsenentaufe fand in Zürich statt, im Haus der Mutter von

Felix Mantz. Die erste Täufergemeinde wurde aber nicht in Zürich, sondern
am Tag darauf in Zollikon gegründet. Auch Margret Hottinger war vor Ort, als

der charismatische Georg Blaurock mit Taufen begann. Blaurock sah in seinem
Dienst die Antwort auf einen direkten Auftrag Gottes. In den frühen Tagen der
Täuferbewegung war es durchaus nicht ungewöhnlich, dass Frauen wie Männer
solche geistlichen Berufungen für sich beanspruchten. Bedenkt man, in
welcher Familie Margret aufwuchs, erstaunt es nicht, dass sie früh getauft worden
ist, wohl schon im Februar 1525.

Im November 1525 wurde Margret Hottinger festgenommen als Teil einer
grösseren Täufergruppe. Nachdem sie verlangt hatte, dass die Obrigkeit ihr die
Kindstaufe beweisen solle, wurde sie im Wellenberg, dem berüchtigten
Gefängnisturm in der Limmat, eingesperrt. Nach vielen Monaten bei Wasser und Brot
gab Margret nach und unterschrieb - wie einige andere auch - im Mai 1526
einen «Widerruf».

Aber Margret hat nicht wirklich widerrufen; und sie hat ganz sicher nicht
«gehorcht». Einige Zeit später im Jahr 1526 tauchte sie in St. Gallen auf. Johannes
Kessler schreibt in seiner Chronik, dass Margret «einen vorbildlichen Lebenswandel

führte, so dass sie von den Täufern geliebt und geachtet wurde». Kessler

berichtete aber auch, dass sie oft auf eine Weise sprach, die viele nicht verstanden

haben und dass sie beansprucht haben soll, Gott zu sein und die Fähigkeit
zu haben, Sünden zu vergeben. Auch wenn Letzteres eher unwahrscheinlich ist
und manche Frage offen bleibt: Das gezeichnete Bild zeigt eine charismatische

junge Frau, die in frühen Täuferkreisen sehr respektiert wurde - auch von Frauen

aus dem Umfeld des ekstatischen Spiritualismus in St. Gallen. Aber Margrets
Beispiel zeigt, dass eine mit Gaben «gesalbte» Frau, wie sie eine war, nicht darauf
wartete, von einer männlichen Autorität berufen zu werden: sie glaubte, von
Gott selbst berufen worden zu sein und handelte folglich mit einer für ihre Zeit
untypischen Freiheit.

Die Schleitheimer Artikel von 1527 markieren einen Wendepunkt im
Schweizer Täufertum. Sich gegen jene wendend, welche «die Freiheit des Geistes»

praktizierten, schrieben die Artikel eine verbindliche männliche Leitung
der Kirche fest. Die letzte Wahl, das eigene Leben zu opfern, war allerdings
etwas, wo Frauen und Männer gleichermassen «frei» waren. Im Jahr 1530 wurden

einige Täufer - inklusive Jakob Hottinger der Ältere, seine Tochter Margret
und sein Sohn Felix - verhaftet, als sie versuchten, nach Mähren, dem gelobten
Land der Religionsfreiheit, zu flüchten. Margret lehnte es ab zu widerrufen, und
wurde daraufhin als Täuferin ertränkt. Ihr Vater Jakob wurde enthauptet und
ihr Bruder Felix aufgrund seines jungen Alters freigelassen. Einer Erzählung
nach wurde Margret wieder aus dem Wasser gezogen und erneut aufgefordert,

149



zu widerrufen. Ihre Antwort war: «Warum habt ihr mich herausgezogen? Das

Fleisch war schon fast bezwungen!» Mit diesem Satz war ihre definitive Exekution

besiegelt.
Obwohl die charismatisch-prophetische Phase des Schweizer Täufertums

nur kurz war, haben Frauen nicht aufgehört, «geist-geleitete» individuelle
Entscheidungen zu treffen. Dass auch der Geist berufen konnte, mag durch die
in Schieitheim beschlossene Gemeindeverfassung in den Hintergrund gerückt
sein, ganz erloschen ist dieser Ansatz aber nicht

(Übersetzung Larissa Jecker)

3

Konrad Winkler, Hirte der einfachen Leute

C. Arnold Snyder

fje weniger ein Mann gebildet ist in menschlichen Techniken und gleichzeitig dem Göttlichen

ergeben ist, desto deutlicher offenbart sich ihm der Geist Gottes... Es istnicht die Aufgabe von

ein oder zwei Spezialisten, die Schrift zu deuten, sondern von allen, die an Christus glauben. »

Dies verkündete Ulrich Zwingli im Jahr 1522 in einem Anflug von reformatorischem

Optimismus. Obwohl er kurze Zeit später seine Meinung darüber
änderte, wem es gestattet ist, die Schrift zu interpretieren, waren Zwingiis frühe
Worte eine passende Beschreibung von Konrad Winkler: ungelernt, dem
Göttlichen ergeben und eifrig bestrebt, die biblischen Texte gemäss der Erkenntnis,
die ihm gegeben wurde, auszulegen.

Konrad Winkler, der von einem Zeitgenossen als «kräftiger junger Bursche»
beschrieben wurde, kam ursprünglich von Wassberg bei Maur am Greifensee,
rund zehn Kilometer südöstlich von Zürich. Über seinen Beruf ist nichts
bekannt, aber wir wissen heute, dass Konrad Winkler 1525 zur Überzeugung
gekommen war, dass die Schrift - richtig gelesen und verstanden - zum Aufbau
einer Kirche aus engagierten, getauften Erwachsenen führen werde. Die
Zürcher Theologen und Magistraten jedoch bezeichneten diese Lesart der Schrift
als illegal. Konrad Winkler schwankte und widerrief seine Aussage unter Eid
im März 1526. Dennoch liess er sich kurz darauf taufen und begann, sich in
den illegalen täuferischen Untergrund-Gemeinschaften nördlich von Zürich zu
engagieren.

Winklers nun einsetzende Tätigkeit als Täuferlehrer war umso bemerkenswerter,

als wir aus einer Gerichtsakte wissen, dass er «weder schreiben noch
lesen» konnte. Konrad Winkler war ein ungebildeter - oder besser: ein
halbgebildeter - täuferischer Evangelist und Lehrer. Er bezeugte später, dass er aus
dem Neuen Testament lehrte, was in seinem Fall hiess, dass er biblische Texte
memorierte und zitierte, die spezifische Themen behandelten: Taufe,
Kirchendisziplin, Abendmahl, Leben in Heiligung. Diese Praxis, relevante Bibelverse
wie bei einer Konkordanz rund um einzelne Themen zu organisieren, war bei

150



den Täufern eine übliche Art, die Schrift zu lehren und Konrad Winkler war
besonders begabt in dieser Kunst.

Winkler wurde von vielen Täufern, die 1528 und 1529 festgenommen und
von der Zürcher Obrigkeit befragt wurden, als «Lehrer» bezeichnet. Die
Zeugenaussagen belegen, dass Winkler vor allem im Zürcher Unterland bei Bülach,
Embrach, Winkel, Regensdorf, Neerach und Dielsdorf aktiv war. Winkler selbst

bestätigte, dass er aufFeldern und in Scheunen gepredigt und Menschen getauft
hat. Er reiste als Wanderprediger weit umher und lehrte sowohl in der Region
Baden als auch in Basel, wo er im Sommer 1528 festgenommen und mit Ruten
aus der Stadt getrieben wurde. Im Juli desselben Jahres kehrte er erneut nach
Basel zurück und noch einmal im Jahr 1529, als er zum letzten Mal vertrieben
wurde. Nach seiner Festnahme durch die Zürcher Obrigkeit im Dezember 1529

bezeugte Winkler, dass er so viele Menschen getauft habe, dass er sich nicht
mehr an die Anzahl erinnern könne.

Konrad Winkler wurde zum Tod verurteilt und am 20. Januar 1530 in
Zürich in der Limmat ertränkt. Dieser ungebildete Hirte der «einfachen Leute»

aus der ländlichen Schweiz verkündigte eine Reformations-Botschaft der
Umkehr, er predigte ein neuee Leben durch die Taufe, die Einbettung in eine
kirchliche Gemeinschaft, die von einvernehmlicher Ermutigung und Korrektur

geprägt ist, und die aktive Fürsorge für die Armen und Notleidenden.
Ausserdem kritisierte er scharf jene Pfarrer, die vom Zehnten und den obrigkeitlichen

Pfründen profitierten und die nicht Zeugen des neuen Lebens in Christus
waren - ein Thema, das vielen von seinen ungebildeten Zuhörern gefallen hat.
Winklers einfache biblische Botschaft war eingängig, sie konnte gut behalten
und leicht weitergegeben werden.

Darum war es für die Obrigkeit äusserst schwierig, diese Botschaft
auszutilgen: Auch mit all den Möglichkeiten der polizeilichen Repression konnte sie

nicht verhindern, dass da, wo Menschen leben, sie auch miteinander reden. Und

nur Personen, die das Reden verlernt haben oder von Angst gelähmt sind, werden

nicht mehr aussprechen, was in ihren Köpfen und Herzen vor sich geht.
(Übersetzung Larissa Jecker)

4

«Vor der eigenen Türe wischen» -
Ein Plädoyer für Demut und selbstkritische

Bescheidenheit

Hanspeter Jecker

Alles besser wissen und selber immer recht haben wollen ist das eine, am
andern keinen guten Faden lassen, das andere. Hie Freund, dort Feind - seit

Jahrhunderten sind dies bewährte Zutaten für Konflikt und Streit. Tragisch ist,
dass in der Geschichte meist Hardliner den Ton angegeben haben. Selbstkritische

Stimmen und aufAusgleich zielende Personen fanden kaum Gehör. Weder
in der Politik, noch leider allzu oft auch in den Kirchen

151



Umso eindrücklicher sind Menschen, die es dennoch geschafft haben, sich
zwischen den Fronten zu positionieren und sich gleichwohl bisweilen Gehör zu
verschaffen. Eine solche Person ist der aus dem zürcherischen Stein am Rhein
stammende Hans Jakob Boll (ca. 1558-1623). 400 Jahre ist es her, dass eine kleine
Schrift von ihm landesweit Aufsehen erregt hat. Anlass dazu war die von der
reformierten Zürcher Obrigkeit - mit Zustimmung der Kirche - vollstreckte
Hinrichtung des Täufers Hans Landis von Wädenswil im Herbst 1614.

Hans Jakob Boll war früher selbst Täufer gewesen, mittlerweile allerdings
wieder reformiert geworden. Aber die Art und Weise, wie diese zwei kirchlichen

Bewegungen miteinander umgingen, liess ihm keine Ruhe mehr. Auch in
seiner neuen Heimat - Boll wohnte nun im Bernbiet - ging die Obrigkeit mit
ähnlicher Härte gegen die Täufer vor. Seine Gedanken packte Boll darum in
ein Traktat, das er 1615 in Basel anonym drucken liess mit dem Titel: «Christliches

Bedenken, ob es einem Evangelischen Christen gebühre, jemanden um des

Glaubens willen zu verfolgen.»
Der Inhalt der Broschüre bestand vorwiegend aus Zitaten der Reformatoren

Luther und Zwingli, die in jungen Jahren gegenüber der katholischen Kirche
grössere Freiheiten für Glauben und Gewissen gefordert hatten. Genau diese

Argumente nahm nun Boll geschickt in Anspruch, um bei seinen reformierten
Landsleuten dafür zu werben, den Täufern dieselben Freiheiten zu gewähren,
die Luther und Zwingli früher für sich in Anspruch genommen hatten.
Hier eine eindrückliche Passage aus seinem Nachwort:

«Es ist mein Herzenswunsch, dass bei uns Evangelischen aller Fleiss angewandt werde, dass

die an uns Irre Gewordenen (d. h. die Täufer) wieder gewonnen und dazu bewegt werden,

zurück in unsere reformierte Kirche zu kommen, damit wir miteinander in christlicher

Einigkeit leben können. Dazu wüsste ich kein besseres Mittel, als dass wir zuerst vor unserer

eigenen Türe wischen, dass wir Christi Weisungen fleissiger befolgen und dass wir ihnen

ein gutes Vorbild sind. Denn sonst sind alle gelehrten Schriften, alle Gewalt und

Zwangsmassnahmen vergebene Mühe - und die Täufer werden in ihrer Meinung eher bestärkt als

nachgiebig. Darum lasst uns mit Gottes Hilfe unsere eigenen Fehler und Mängel verbessern,

so dass wir nicht nur in einem leeren Wahnglauben, sondern in einem wahren Glauben

erfunden werden, mit dem wir einander in christlicher Geduld, Sanftmut und Liebe helfen

und beistehen. Dies - und nichts anderes - ist mein einziges Ziel mit dieser (kleinen Arbeit»!
Ende Januar 1616 erfuhr die Berner Obrigkeit von dieser «kleinen Arbeit».

Unverzüglich forschte sie nach dem Autor dieser ungeliebten Toleranzschrift.
Als sie Boll endlich aufgespürt hatte, wurde er sogleich inhaftiert und intensiven

Verhören unterzogen. Alle Traktate wurden vernichtet, um die Weiterverbreitung

dieser gefährlichen Gedanken zu unterbinden.
Zum Glück ist wenigstens EIN Exemplar in der Schweizerischen

Nationalbibliothek in Bern erhalten. Es bezeugt, dass es wohl immer und überall
Menschen mit Zivilcourage gegeben hat, die sich im Namen des christlichen
Glaubens für Demut und selbstkritische Bescheidenheit, für Duldsamkeit und
Menschenliebe eingesetzt haben. Und die dies getreu dem Ratschlag Jesu getan
haben: «Seid klug wie die Schlangen, und ohne Falsch wie die Tauben» (Mt 10,16).

Ihre Stimme mag schwach gewesen sein, aber sie ist gehört worden und hat
zum Nachdenken angeregt.

152



5

Koexistenz, Konflikt und Kommunikation
zwischen reformierten und täuferischen Nachbarn

in Zürich

David Y. Neufeld

Der Konflikt zwischen Menschen, die sich nahe stehen, ist oft der am schwersten

lösbare. Der Zorn, der die Beziehung zwischen den ersten Täufern und
ihrem ehemaligen Mentor Zwingli prägte, stammte massgeblich aus dem
Vertrauensverlust zwischen Personen, die einst das Wort Gottes gemeinsam studiert
hatten. Und er nährte sich aus dem Gefühl, von der Gegenseite verraten worden
zu sein. Überhaupt war die gegenseitige Intoleranz oft charakteristisch für die

Beziehungen zwischen reformierten Geistlichen und Kirchenmitgliedern auf
der einen und Täufern auf der andern Seite.

Bis in die Mitte des 17. Jahrhunderts lebten Angehörige beider Gruppen aber
als Bauern und Handwerker nebeneinander auf dem Zürcher Territorium.
Miteinander verbunden durch verwandtschaftliche, kulturelle und wirtschaftliche
Bande beschuldigte man sich gegenseitig, diese Zusammengehörigkeit zu
zerstören oder sich an einer moralischen Heuchelei zu beteiligen.

Endgültig beendet wurde die Koexistenz dieser beiden Religionsgemeinschaften

durch eine Welle von anti-täuferischer Repression, die vom Zürcher
Stadtrat in den 1630er Jahren ausgelöst wurden. Dieses Vorgehen prägte die
Schicksale der lokalen täuferischen Bevölkerung sehr nachhaltig, wie das

Beispiel des Täuferlehrers Hans Müller aus Edikon zeigt.
Dreimal war er teils für längere Zeit in Zürcher Gefängnissen eingesperrt

und von seiner zeitweise ebenfalls inhaftierten täuferischen Frau Anna Peter
und den kleinen Kindern getrennt. In zahlreichen Verhören versuchte Müller,
die zwischen Täufern und Reformierten aufgerissenen Gräben zu überbrücken.
Mündlich und schriftlich trat er bei den Behörden für ein Ende des religiösen
Zwangs ein. Wiederholt wehrte er sich als Sprecher der gesamten täuferischen
Gemeinschaft gegen den Vorwurf des Ungehorsams und der Gewalt.

Weil er selbst aber nicht von seinen Überzeugungen abwich, blieb Müllers
Intervention erfolglos. Um 1650 verließ seine Familie, zusammen mit vielen
andern Täuferinnen und Täufern, die zürcherische Heimat definitiv. Der Haushalt

von Hans Müller und Anna Peter wurde aufgelöst, ihr Besitz verpachtet und

gegen sie wurde eine Strafsteuer von l'OOO Gulden erlassen.

Anlässlich einer früheren Haftstrafe war Müller 1646 von zwei führenden
Theologen der Zürcher Kirche im Gefängnis besucht worden. Dabei kamen zum
wiederholten Male diejenigen Punkte zur Sprache, die zwischen Reformierten
und Täufern kontrovers waren: Taufe und Kirchendisziplin, Waffentragen,
Beteiligung an politischer Verantwortung, sowie das Schwören von Eiden. Müller
gab eine Zeitlang bereitwillig Auskunft. Doch als sich ihre Unterhaltung dem

153



Ende näherte, hielt er inne und zog eine eindrückliche Bilanz über die vielen
Jahre der theologischen Debatte:

tWir haben diese strittigen Artikel miteinander in Schlössern, im Rathaus, in Gefängnissen

und in Kirchenräumen besprochen. Ihr kennt alle unsere Meinungen, und wir kennen die

Euren. Ihr wollt nicht weg von euren Positionen, und auch wir halten die Grundlage unseres

Glaubens für nicht weniger gut begründet. Ich habe oft gesagt, dass ich darüber nicht weiter

streiten möchte, denn dies macht ja alles nur noch schlimmer, nicht besser. [...] Ich möchte

einfach nicht mehr in der Ungnade der Behörden sein. Ich möchte das Heil erlangen durch

das, was ich glaube; und ihr wünscht für euch ja das gleiche.»

Müllers Votum ist nicht diktiert von Zorn oder Furcht, sondern eher von
Resignation. Er hat gelernt, dass Mitglieder von Religionsgemeinschaften, die sich

gegenseitig ablehnen, die Fähigkeit verloren haben, einander echt zuzuhören.
Kurz danach wurde das seit mehr als 100 Jahren dauernde Gespräch zwischen
Reformierten und Täufern in Zürich beendet - auch wenn es ein Gespräch war,
das nie auf Augenhöhe erfolgte und oft eher Teil der Repression als Ausdruck
eines seriösen Dialoges war.

In den letzten Jahren hat diese lange Zeit der abgebrochenen Kommunikation

und des Schweigens zwischen Reformierten und Täufern ein Ende gefunden.

Die Bemühungen, sich an der Versöhnung Christi zu beteiligen, haben
die Trennmauer der Feindseligkeit durchbrochen (Eph 2:14), und infolgedessen
haben sich Gelegenheiten ergeben, gemeinsame Überzeugungen zu entdecken
und alte Konflikte auf konstruktivere Weise anzusprechen.

Das Wissen um die gemeinsame Vergangenheit inspiriert dabei die neuen
Gespräche. Es ruft sowohl das Versagen früherer Zeiten in Erinnerung, ermutigt

aber auch zu mehr Treue und Glaubwürdigkeit für die Zukunft.

Lesehinweis: Christian Scheidegger, *Reformierte und Täufer in Zürich zwischen Konsens

und tödlichen Konflikt: ein Beitrag zur Toleranzforschung,» in: Reformed Majorities in Early

Modern Europe, ed. ]. Marius J. Lange van Ravenswaay and H. J. Selderhuis, Göttingen,

2015, 342-58. Michael Baumann (Hg.): Gemeinsames Erbe. Reformierte und Täufer im

Dialog. Zürich 2007.

6

Flucht aus dem Gefängnis Oetenbach.
Heinrich Funk und die Weber von Rossau

Daniel Gut

Mit beiden Füssen tritt Heinrich Funk in die Pedale. Der hölzerne
Mechanismus des Webstuhls rattert und knallt, das Schiffchen schiesst durchs Fach,
die Schäfte mit den Kettfäden vollführen im Zweivierteltakt endlos gleiche
Auf- und Ab-Bewegungen. Während Funks Hände rhythmisch arbeiten, ziehen
durch seinen Kopfdie Bilder der Waisenkinder, Bettler, Huren, Diebe und Säufer,
welche er im erst kürzlich zum Zürcher Waisen- und Zuchthaus umgebauten

154



ehemaligen Kloster Oetenbach kennengelernt hat, wo er seit dreieinhalb
Wochen in Haft sitzt.

Funks Eltern leben in Obermettmenstetten und gehören zur selben
Gesellschaftsschicht wie die meisten seiner Mitgefangenen. Sein Vater ist ein Tag-
löhner, der ausser einem mit Schulden belasteten Dach über dem Kopf nichts
Eigenes besitzt, seine Mutter brachte nach der Geburt von Heinrich in kurzen
Abständen vier Kinder zu Welt, die wirtschaftlichen Verhältnisse wurden knapper

und knapper. Ums Jahr 1632 verdingten ihn deshalb Jakob Funk und Anna
Kolb im Alter von vierzehn Jahren an den Webermeister Heinrich Bär ins
Nachbardorf Rossau. So hat er wenigstens genug zu essen, dachten sie, und lernt
ein Handwerk, das inskünftig mehr Lohn einbringt als die ihm in die Wiege
gelegte Arbeit als Bauernknecht und Spinner.

Das Siebzig-Seelen-Dorf Rossau gehört zur Pfarrei Mettmenstetten in der
Vogtei Knonau. Rund um Heinrich Bärs verwitwete Schwiegertochter Verena
Isler und den Schmied Uli Wegmann hat sich hier in den letzten Jahren eine
Täufergemeinschaft etabliert, zu der nebst dem vermögenden Landwirt Heinrich

Ringger und dessen jüngstem Sohn Hans auch die bei Bär arbeitenden
Webergesellen zählen. Funk fand in dieser Gemeinschaft seinen Platz. Als er
vor Weihnachten 1636 zum Religionsunterricht aufgeboten wurde, erklärte
er dem Pfarrer, er wolle keine Unterweisung, er verzichte aufs Abendmahl, er
habe in der Reformierten Kirche nichts verloren. Nachdem auch der Landvogt,
Funks Eltern und Taufpate Heinrich Huber, ein Vertreter der dörflichen
Oberschicht, nichts ausrichten konnten, denunzierte ihn der Ortspfarrer bei der
Obrigkeit in Zürich.

Am 10. Juni 1637 wurde der knapp zwanzigjährige Funk gefesselt in die
Stadt geführt. Sein Gewissen habe ihn dazu getrieben, nicht mehr zur Kirche
zu gehen, sagte er, als man ihn im Rathaus verhörte. Und er bleibe dabei; er
wolle weder sich selbst noch andere verraten. Die staatliche Täuferkommission
setzte angesichts seiner Jugend auf die Möglichkeit eines Gesinnungswandels
und wies ihn in die Oetenbacher Webstube ein, abgeschirmt vom ihrer
Meinung nach schädlichen Einfluss seiner ebenfalls inhaftierten Glaubensgenossen.

Funk weiss, dass er die schwarze, von der Zuchthausverwaltung grossspurig
«Oetenbach-Tuch» genannte Stoffbahn, an der er gerade webt, nie fertigstellen
wird; nicht das Tuch wird wachsen, sein Körper wird aus sich herauswachsen,
aus dem Gefängnis hinaus in die Freiheit. - «Es hat sich vorgestrigen Tags Heini
Funk von Mettmenstetten der Werkstatt im Oetenbach ganz unvermerkt
denjenigen, die bei ihm waren, absentiert», sind die Worte, mit denen am 26. Juli
1637 der städtische Schreiber seinen Fahndungsaufruf einleiten wird.

Hierzulande möchten die Täufer leider als einzige allen Menschen ohne

Zwang und Gefängnis kraft des eigenen, von Gott gegebenen Gewissens die

Seligkeit gönnen, hat Heinrich Funk als junger Mann einen der Zürcher
Täuferlehrer sagen hören. Über dreissig Jahre später wird man ihn, unterdessen
selbst ein bekannter Prediger, in einem ärmlichen Bauernhaus im bernischen
Emmental festnehmen, nach einundzwanzig Monaten Haft im Dezember
1670 an die Grenze geleiten, mit Ruten peitschen, mit dem Brenneisen
kennzeichnen und für ewig aus dem Bernbiet ausweisen. Funk wird durch die

155



Freigrafschaft Burgund ins Elsass wandern, seinen alten Rossauer Freund Hans

Ringger besuchen, der in der Nähe von Colmar ein grosses Bauerngut pachtet,

und dann, nun zusammen mit seiner bernischen Frau Magdalena Witschi,
einem Teil der gemeinsamen Kinder und hunderten von weiteren bernischen
Glaubensflüchtlingen, in den süddeutschen Kraichgau Weiterreisen, wo Gerüchten

zufolge Verena Isler an der Seite eines ihrer ehemaligen Gesellen seit Jahren
einen blühenden Landwirtschafts- und Webereibetrieb führt.

Lesehinweis: HanspeterJecker, Heinrich Funck - «der Mann, den sie gebrandmarkt haben»,

in: Urs B. Leu und Christian Scheidegger (Hg.), Die Zürcher Täufer 15254700 (Zürich:

Theologischer Verlag, 2007), 275-313. - Daniel Gut arbeitet zurzeit an einem Roman mit dem

Arbeitstitel «Funks Stille».

7

John Paul Lederach: Vom Konflikt zur Versöhnung

Frieder Boiler

Als Student fand John Paul Lederach in den USA landesweit nur eine Handvoll
Kurse zum Thema Friedensbildung. Mehr als 30 Jahre später bieten dort etwa
100 Colleges und Universitäten Ausbildungsprogramme in Konfliktlösung und
Friedensbildung an. 22 Bücher hat er mittlerweile geschrieben und sie sind zu
Standardwerken geworden für alle, die sich im Bereich Konflikttransformation
aus- und weiterbilden. Seit über 30 Jahren engagiert er sich für Friedensbildung,
Konflikttransformation und Versöhnung. Heute ist er Professor für International

Peace Building an der Universität von Notre Dame, Indiana. Und international

gefragt als Redner und Trainer, ebenso wie als Berater von Regierungsvertretern

wie Oppositionsbewegungen in vom Krieg erschütterten Ländern.
Seine ersten Erfahrungen als Friedensarbeiter sammelte Lederach in den

1980er Jahren in Nicaragua, wo er der Kommunikationskanal zwischen den

Oppositionsführern in Costa Rica und den führenden Sandinisten in Managua
(Nicaragua) war. Seither hat er in vielen gewaltsamen Konflikten mit rebellierenden

Landbevölkerungsgruppen wie mit hohen Regierungsvertretern
gearbeitet - in den Philippinen, Venezuela, Nepal sowie in West- und Ostafrika. In 25

Ländern trug er dazu bei, Kurse und Trainings in Friedensbildung aufzubauen
und durchzuführen.

Sich um Frieden bemühen bedeutet für John Paul Lederach gleichzeitig, sich
mit dem Wesen von Feindschaft auseinanderzusetzen. Und zu lernen, wie man
mit und zwischen verfeindeten Menschen arbeitet und es schafft, deren Angst
und Hass zu akzeptieren und damit umzugehen. Mehrfach wurde er mit dem
Tod bedroht und überlebte körperliche Angriffe.

John Paul Lederach - selber ein Nachkomme von aus Bern und Zürich
geflüchteten Täufern - wuchs in einer mennonitischen Familie und Gemeinde
auf. Manche Ideen für seine Friedensarbeit kommen aus seiner christlichen
Überzeugung und seiner Nachfolge Jesu. In der Bibel fand er eine ergiebige

156



Quelle und Motivation, sich um Frieden zu mühen, gerade auch weil sie beides

zeigt: die ehrlichen Schreie der Menschen nach Rache und Vergeltung, aber
auch den beharrlichen sanften Ruf Christi, dessen Leben und Dienst dazu
auffordert, Feinde zu lieben.

Mit diesem Hintergrund und seiner Erfahrung als Mediator und Trainer von
Friedensarbeitern entwickelte der promovierte Soziologe Lederach seinen
Ansatz der Konflikttransformation. Er zielt nicht auf kurzfristige und kurzlebige
Erfolge ab, sondern setzt an langfristig wirkenden Ursachen und Entwicklungen

an. Jeder Konflikt wird untersucht unter dem Blickwinkel: Wie tragen wir
den zerrissenen und zerstörten Beziehungen Rechnung, die dieser Konflikt
hervorgebracht hat? Den hohen menschlichen Preis und das Leid zu ignorieren
bewirkt, dass sich die tödliche Gewaltspirale weiterdreht.

Lederach geht es darum, einen Raum zu schaffen, in dem folgende Schritte
möglich sind:

1. Ursachenforschung: Wo liegen die Wurzeln der Krise?

2. Krisenmanagement: Wie kann die unmittelbare Krise gemanagt werden?
3. Prävention: Wie kann einer Wiederkehr der Krise vorgebeugt werden?
4. Vision: Welche sozialen Strukturen und Beziehungen sind gewünscht?
5. Transformation: Wie gelangen wir von der Krise zur gewünschten Veränderung?

Dieser langfristig angelegte Konflikttransformationsprozess zielt darauf
ab, die zerbrochenen Beziehungen neu zu definieren und (wieder-)herzustellen.

Lederach weiss, dass mache Gruppen gewaltfreien Wegen skeptisch gegenüber

stehen. Opfer können sehr frustriert sein, wenn die Täter nicht
verantwortlich gemacht werden für ihre Taten. Und Rebellengruppen sind in der Regel

überzeugt, dass sie sich nur mittels Gewalt legitimieren können. «Von den
einen kannst du kritisiert werden als ,zu nachsichtig mit den Gewaltbereiten'.
Und von jenen wirst du gerne kritisiert als ,viel zu idealistisch'», sagt Lederach.

«Ja, es kann idealistisch sein, aber das Wichtigste, das wir als menschliche
Gemeinschaft tun müssen, ist den Weg des Friedens zu bahnen.»

Lesehinweis: Lederach, John Paul, Building peace : sustainable reconciliation in divided

societies, Washington, DC 1997. Ders., Vom Konflikt zur Versöhnung. Kühn träumen - pragmatisch

handeln, Schwarzenfeld: Neufeld Verlag, 2016.

157



8

Eine Geschichte in Bild, Lied, Buch und Stein

John Landis Ruth

1718 Ein Buch mit einem Bild von Katharina Müller, die wegen ihres täufe¬

rischen Glaubens 1639 in der Stadt Zürich inhaftiert worden war, wurde

1717 von einem Einwanderer namens Henrich Funck in die Wälder
von Pennsylvania gebracht.

Henrichs Urgrossvater Heini Funck und Katharina Müller waren beide

vom Knonauer Amt westlich von Zürich. Weil ihr Gewissen ihnen
verunmöglichte, Säuglinge taufen zu lassen und den offiziellen
Gottesdienst in der reformierten Kirche zu besuchen, wurden sie wegen
ihres Glaubens in dem zu einem Gefängnis umfunktionierten früheren

Ötenbach-Kloster inhaftiert.

Zwei ihrer Glaubensgeschwister, Hans Meili und Hans Landis, waren
ebenfalls zusammen im Gefängnis. Anno 1614 wurde Hans Landis von
den Zürcher Behörden als ein Täuferlehrer durch das Schwert gerichtet.

158



In der Folge rückten die täuferischen Geschwister bald schon ein Lied
über Hans Landis in ihr im Verborgenen gedrucktes Liederbuch, den
Ausbund, ein.

Das 132. Lied.

Ein schön neu geistlich Lied, von einem
frommen Christen, Hans Landis, am Zürich-
See, wie er zu Zürich gerichtet, und seinen

Lauf ritterlich vollendet. Geschehen an St.
Michaels Tag, in dem Jahr 1614.

In der Weis:
"Kommt her .zu mir, spricht Gottes Sohn." (6)

1650 ca. «Heini» Funck, der Urgrossvater des «Amerikaners» Henrich (Henry)
floh mit seiner Frau Madleni und ihrer jungen Familie auf einen
abgelegenen Bauernhof im Emmental. Aber auch dort wurden er und
Madleni inhaftiert. Er wurde auf seinem Rücken gebrandmarkt und
ausgeschafft.

1671 Die heimatlos gewordene Familie Funck fand Zuflucht im Kraichgau
südlich von Heidelberg, wo zuvor bereits andere Zürcher Täufer die

Erlaubnis zum Wiederaufbau der im Krieg zerstörten Landschaft
erhalten hatten.

159



1685 In der Zwischenzeit hatten wohlhabende Mennoniten in den Nieder¬

landen gehört vom Schicksal ihrer täuferischen Glaubensgeschwister
in der Schweiz.

Sie hatten ein umfangreiches Buch publiziert über ihre eigenen früheren

Verfolgungen, den «Märtyrer-Spiegel». Diesem Buch fügten sie nun
weitere Geschichten an über das Ergehen der Täufer in der Schweiz,
einschliesslich derjenigen von Katharina Müller und Hans Landis.

Die zweibändige Edition von 1685 beinhaltete mehr als 100 Kupferstiche,

die von einem der besten Illustratoren der Niederlande verfertigt
wurden. Die letzte zeigte die Gefangennahme von Katharina Müller.

160



1717 Ein anderer täuferischer Flüchtling im Kraichgau, Bendicht Brecht¬

bühl aus dem Emmental, bat die Niederländer um drei Kopien des

Märtyrer-Spiegels. Beim Studieren des voluminösen Buches lernten er
und der zukünftige Gemeindeleiter Henrich Funck gleich auch die
niederländische Sprache. Später im Jahr 1717 packten die beiden zusammen

mit mehreren Hundert weiteren Täufern mit Berner und Zürcher
Abstammung ihre Habseligkeiten und reisten damit über den Atlantik.

1718-19 Henrich Funck - nachdem er wie Bendicht Brechtbühl als Gemeinde¬

diener bestätigt worden war - siedelte sich nun nördlich von Philadelphia

an.
1728ff. Er wurde zu einem erfolgreichen Müller auf einer Mühle, die ein ande¬

rer Zürcher Immigrant, Jakob Sauder, für ihn erstellt hatte. Allerdings
verdüsterten sich die rosigen Zukunftsperspektiven der Kolonisten, als

die Angehörigen der First Nations («Indianer») im östlichen Pennsylvania

immer mehr realisierten, dass ihnen kaum noch Lebensraum blieb.
Sollte es zu einem Krieg kommen, so fragte sich Henrich, ob man den
Mennoniten wohl erlauben werde, ihrem Gewissen zu folgen und die
Waffen nicht zu ergreifen?

161



1742 Seine Antwort auf diese Frage bestand vorerst darin, dass er in Phi¬

ladelphia einen Nachdruck ihres Gesangbuches, dem Ausbund, in
die Wege leitete. Dieser Reprint enthielt nach dem Landis-Lied zwei
weitere neue Lieder aus der jüngsten Verfolgungswelle der Täufer im
Bernbiet. Gleichzeitig schrieben Henrich und Mitälteste in Eile an ihre
Freunde in den Niederlanden und fragten, wie teuer wohl ein Druck
des Märtyrer-Spiegels in deutscher Sprache und mit den Kupferstichen
werden würde. Es sei angesichts der Kriegsgefahr wichtig, dass Kinder
und Jugendliche in den Mennonitengemeinden in Pennsylvania mit
den Geschichten aus dem Märtyrer-Spiegel bekannt würden.

1749 Nachdem in Pennsylvania ein Übersetzer und ein Drucker für den nie¬

derländischen Märtyrer-Spiegel gefunden waren, übernahm Henrich
mit einem Freund die Aufgabe der Korrekturlesung. Daraus wurde
schliesslich das grösste Buch, das bis dahin je in Amerika publiziert
worden war - allerdings ohne die teuren Kupferstich-Illustrationen.
Henrichs Exemplar hat bis heute überlebt.

(Der AutorJohn Lundis Ruth)

Die Geschichte des hohen Preises, den Katharina Müller und Hans
Landis für ihren Glauben bezahlt haben, war nun gedruckt und für die
Nachwelt erhalten. Aber das Ganze war noch nicht vorbei.
In einem Buch, das er selbst noch vor seinem Tod anno 1760 geschrieben

hat, erinnerte Henrich Funck daran, dass die Verfolgung wehrloser

Christen weiterging - vor allem und am längsten in der Schweiz:

k hju fTfifrttorlni' iftf rtiiiH' rtftrifrfaliflt IWflUf iMffifl «tiThrfm

162



Das Lied von Hans Landis wird in Amerika bis heute noch gesungen.
Und vier Jahrhunderte nach seinem Tod wird immer noch an seinen
Tod erinnert mit einer Gedenktafel auf einer Steinplatte am Ufer der
Limmat unweit der Stätte seiner Hinrichtung - bloss einige Schritte
entfernt vom Zürcher Haufptbahnhof.

(Aus dem Amerikanischen übersetzt und adaptiert von HanspeterJecker. Alle Abbildungen

stammen vom Autor.)

Lesehinweis: Jacobus ten Doornkaat Koolman, «Zürich», in: Mennonitisches Lexikon 4 (1967),

625-640. HanspeterJecker, Heinrich Funck - «der Mann, den sie gebrandmarkt haben», in:

Urs B Leu und Christian Scheidegger (Hg.), Die Zürcher Täufer 1525-1700, Zürich 2007,

275-313.

163


	Kurzgeschichten zum Reformations-Jubiläum 2017 : die Perspektive des Zürcher Täufertums

