
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 41 (2018)

Artikel: Sabbat, Bibel und Spinoza : zur Beziehung zwischen Täufern und
Juden

Autor: Jost, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Jost

Sabbat, Bibel und Spinoza -
zur Beziehung zwischen Täufern und Juden

I. Einleitung

Bei meiner Forschungsarbeit zu Menno Simons1 stiess ich auf ein Bild, das

Menno Simons mit langem Bart und einer Kappe zeigt. Neben ihm liegt die
offene Bibel und er ist dabei, ein Buch zu schreiben. Das Bild stammt aus dem
17. Jahrhundert und liess in mir die Vorstellung entstehen, dass der Mann
auf dem Bild ein Rabbiner beim Torastudium sein könnte. Erst beim näheren
Betrachten entdeckte ich, dass das Buch nicht die Tora ist, sondern das

Lukasevangelium. Ich stellte mir aber trotzdem die Frage: Warum malte der Künstler

dieser Epoche ein solches Bild von Menno Simons? Ich fragte mich: Gibt
es Parallelen zwischen Juden und Mennoniten? Ich forschte nach und machte
interessante Entdeckungen.

Abb. 1 Menno Simons (v. 1496-1561). Sogenanntes Hamburg-Altona Portrait erstellt von
Jacobus Burghart, 1683. (Scan provided by Bethel Mennonite Library and Archives, MLA

2006-0138).

1 Markus Jost, La Bible à l'école d'Ignace de Loyola et de Menno Simons, Toulouse 2016.

127



II. Die Täufer als «Juden»

Der niederländische mennonitische Theologe Frits Kuiper (1898-1974) stellte in
seinem im Jahre 1965 gehaltenen Vortrag über die Geschichte der Mennoniten
fest:

«Die Ausdauer der Mennoniten in ihrem Willen, als Gruppe am Leben zu bleiben

[ohne einheitliche Theologie und Hierarchie, MJ], kann man nur verstehen als

eine Nachahmung des Volkes Gottes im Alten Testament. Die Mennoniten haben

während mehr als vier Jahrhunderten einen Ruf zum Leben erfahren, der keine
andere Parallele hat als beim jüdischen Volk. Deshalb fragten sich andere: Sind

die Mennoniten wirklich <Christen>? Ich antworte: Im Gegenteil, ihre Geschichte

als ein Stamm des Volkes des Gottes der Bibel macht es für sie leichter, Jesus und
seine Apostel zu verstehen.»2

Wie kommt Kuiper zu diesem Vergleich? Laut Kuiper finden sich Parallelen
zwischen Täufern und Juden in der Erfahrung der Verfolgung: Genau wie die Juden,
die in ihrer Geschichte oft verfolgt wurden und immer wieder nur äusserst

knapp der Ausrottung entkamen, entwickelte sich die täuferisch-mennoniti-
sche Spiritualität aus der Erfahrung der Verfolgung und dem Bewusstsein zwar
in der Welt, aber nicht von der Welt zu sein. Der Nonkonformismus beider
Gruppen und die daraus folgende Erfahrung der Ablehnung habe zum Wunsch
geführt, stärker bei der Bibel zu bleiben, um als Teil des Volkes Gottes überleben

zu können.3 Er verweist darauf, dass die Bibel in allen Strömungen der
Mennoniten zu allen Zeiten immer eine sehr zentrale Rolle gespielt habe und immer
noch spielt. Freilich spielt und spielte die Bibel auch bei anderen christlichen
Konfessionen eine zentrale Rolle, aber im Täufertum ist sie noch wichtiger: Wer
zum Beispiel die Schriften von Menno Simons kennt, wird unschwer bestätigen
können, wie stark Mennos Denken und Vorstellungen von der Bibel geprägt
waren. Zudem waren die Täufer dafür bekannt, dass sie sehr gute Bibelkenner
waren und ausgezeichnet biblisch argumentieren konnten. Auch wenn Kuiper
es in seinem Vortrag nicht explizit machte, so drängt sich doch der Vergleich
mit der Wichtigkeit der Tora im Judentum geradezu auf. Bei den Juden wie auch
den Täufern steht der Text im Zentrum: Bei den Täufern ist es der biblische Text
(Altes und Neues Testament), bei den Juden die schriftliche Tora (das Alte
Testament) und die sogenannte mündliche Tora (der Talmud und weitere rabbini-
sche Schriften). Dieses Fokussieren auf den überlieferten Text wurde und wird
den Täufern und Juden auch immer wieder vorgeworfen: Blinde Gesetzlichkeit,
Buchstabenglaube und Biblizismus sind nur einige Schlagwörter. Dabei wird
aber übersehen, dass das Ausrichten des Glaubens an heiligen Schriften auch
dazu führen kann, dass der Glaube freier wird und sich weniger von Dogmen
einengen lässt. Die jüdische Religion, die eine grosse Debattierkultur kennt,
zeugt von dieser Freiheit. Auch die täuferische Theologie mit ihrem Insistieren
auf die biblische Begründung von Dogmen und Glaubenswahrheiten kennt ein
wenig diese Debattierkultur. So enthalten zum Beispiel die Schriften von Menno

Simons zahlreiche Debatten. Da die Debatten bei den Täufern aber leider oft
2 Frits Kuiper, Der Vorrang der Bibel in der Geschichte der Mennoniten, Montevideo 1966,

25.
3

Kuiper, Vorrang, 22.

128



in Streit und Trennung ausarteten, werden sie eher negativ als Streitgespräche
wahrgenommen. Vielleicht wäre es klüger, gelassener zu debattieren, statt
verbissen zu streiten. Weiter betonen und betonten Juden und Täufer immer die

Wichtigkeit des Laientums: Die Ausübung der Religion ist bei beiden sehr stark
von Laien geprägt. Man vergleiche nur einmal die Liturgie und die beteiligten
Laien in einem Gottesdienst. Hierarchisches Denken spielt eine untergeordnete
Rolle und die Vorstellung von grossen Leitfiguren - wie Heiligen oder Päpsten

- ist bei beiden Religionsgemeinschaften nicht sehr stark ausgeprägt.4 Es

wird den einzelnen Gläubigen viel Selbstständigkeit im Glauben zugesprochen.
Zudem hatten Juden und Täufer (gezwungenermassen und auch aus theologischen

Gründen) immer eine kritische Distanz zur Obrigkeit. Es fand nie eine

Verschmelzung mit staatlichen Strukturen statt. Im Gegenteil: beide Gruppen
wurden oft als Dissidenten angesehen und mussten dementsprechend immer
wieder Repression hinnehmen. Die Kehrseite der fehlenden einheitlichen
Hierarchie ist die Aufsplitterung der beiden Religionsgemeinschaften in sehr viele
unterschiedliche Gruppierungen: Sowohl im Judentum wie auch im Täufertum
lassen sich verschiedenste Strömungen ausmachen: Auf der einen Seite
ultraorthodoxe Charedim und äusserst konservative Amische und auf der anderen Seite

egalitäre Reformjuden und liberale Mennoniten, die sich an der Moderne und
Postmoderne ausrichten. Und dazwischen sehr viele unterschiedlichste
Richtungen. All diesen Gruppierungen ist gemeinsam, dass sie als Minderheiten in
Mehrheitsgesellschaften leben.5 Obwohl die strengsten Richtungen der Moderne

kritisch begegneten und begegnen, haben sowohl Juden wie auch Mennoniten

von der gesellschaftlichen Wandlung im Zuge der Aufklärung profitiert: Sie

erhielten dieselben Rechte wie alle Bürger und die Verfolgung von Seiten der
Gesellschaft nahm deutlich ab.6 In seinem Büchlein erwähnt Frits Kuiper auch,
dass der Täufer-Historiker Robert Friedmann (1891-1970) aus einer liberal-jüdischen

Familie stammte. Friedmanns Einfluss auf die bekannte «Anabaptist
Vision» von Harold S. Bender ist gut dokumentiert. Vielleicht war es gerade
Friedmanns jüdische Herkunft, die ihm die wichtigen Impulse dazu gab? Weiter
berichtet Kuiper von einer Begegnung mit dem Direktor eines konservativen
jüdischen Seminars in Buenos Aires: Dieser, schreibt er, sei sehr beeindruckt
gewesen von der Ähnlichkeit der mennonitischen Geschichte mit jener mancher
jüdischer Gruppen.7 Wer die Geschichte der beiden Bewegungen vergleicht,
kann wirklich verblüffende Ähnlichkeiten feststellen.

4 Ausnahmen bestätigen die Regel: In Teilen des chassidischen Judentums erfahren wich¬
tige Rabbiner besondere Verehrung sogar über den Tod hinaus: So werden beispielsweise
Wallfahrten zu deren Gräbern durchgeführt. Zudem hat das Wort einzelner Oberrabbiner

sehr hohe Bedeutung (z. B. in Israel).
5 Auch hier gibt es eine Ausnahme: Juden im heutigen Staat Israel.
6 Was allerdings leider die grösste Verfolgung, die Schoah, nicht verhindern konnte.
7 Kuiper, Vorrang, 25.

129



III. Ähnliche Geschichte der Täufer und der Juden

In seinem Artikel «Crossing Max Weber's (Great Divido: comparing early
modern Jewish and Anabaptist histories» hat Michael Drieger vermutlich als erster
die besondere Beziehung zwischen Juden und Täufern hervorgestrichen:

«The sixteenth century was a period of sudden and traumatic reorganisation of
Jewish and Christian cultures. Jewish and Anabaptist contemporaries suffered
and reacted in similar ways to similar pressures. Many began searching for safer

territories in which to practice their nonconformist beliefs, while others adopted
Nicodemian strategies of survival.»8

Ferner weist Driedger daraufhin, dass der amerikanische Historiker Jonathan I.

Israel in seinem Buch «European Jewry in the Age of Mercantilism 1550-1750»9

seine Aussage bestätige ohne die Täufer im Buch namentlich zu nennen.
Auch Helmut Foth schreibt in seinem historischen Überblick über die Juden
und Täufer,10 dass es eine Art Beziehungsgeschichte zwischen Mennoniten und
Juden gab und gibt. Angefangen mit Balthasar Hubmaier, der in der Zeit bevor
er Täufer wurde, sich durch seine Predigten aktiv an der Vertreibung der
Juden aus Regensburg beteiligt hatte. Nach seiner Taufe revidierte er aber seine

Einstellung zu den Juden. Er wurde 1528 als Aufrührer hingerichtet. Beim
Reformator Martin Luther war es gerade umgekehrt: Seine anfangliche Bewunderung

der Täufer wie auch der Juden schlug später in in blinden Hass und
Verfolgung beider Gruppen um.

IV. Die täuferischen Sabbater in Mähren

Die Nähe des Täufertums zum Judentum zeigte sich im 16. Jahrhundert auch im
Verhältnis zum Sabbat: So gab es zur Zeit der Reformation Täufer, die sich dem
Gesetz Moses so verbunden fühlten, dass sie die Sabbatobservanz einführten:
Sie wurden deshalb <Sabbater> genannt. Laut den Sabbatern hatten Jesus und
die Apostel zwar viele Gesetze Moses aufgehoben, sich aber nirgends gegen die
Sabbatobservanz ausgesprochen. Erste Belege dafür, dass unter Täufern die
Forderung nach der Einhaltung des Sabbatsgebotes erhoben wurde, weisen ins Jahr
1529." Ab 1530/32 feierten Täufergruppen in Mähren den Sabbat anstelle des

Sonntags. Ein Argument für die Sabbatobservation stammte vermutlich aus der
katholischen Kontroverstheologie. Es lautete wie folgt: Der Sonntag ist nirgends
in der Heiligen Schrift erwähnt. Er wurde von der Kirche eingesetzt. Folglich
müssten die Leute, die sich dem Prinzip Sola Scriptura verpflichtet haben, den

Sonntag abschaffen und stattdessen den Sabbat einführen.

8 Michael Driedger, Crossing May Weber's (Great Divide:: Comparing early modern Jewish
and Anabaptist histories, in: Werner O. Packull / Geoffrey L. Dipple (eds.), Radical Reformation

Studies - Essays presented to James M. Stayer, Vermont 1999,157-174, hier 169.
9 Jonathan I. Israel, European Jewry in the Age of Mercantilism 1550-1750, Oxford 21989.
10 Helmut Foth, Juden, Täufer, Mennoniten. Ein Überblick über ihre 500 Jahre währende

Beziehungsgeschichte, in: Mennonitische Geschichtsblätter 70 (2013), 23-54, hier 23.
11 Martin Rothkegel, Die Sabbater - Materialien und Überlegungen zur Sabbatobservanz

im mährischen Täufertum, in: Rolf Decot / Matthieu Arnold (Hg.), Christen und Juden im
Reformationszeitalter, Mainz 2006, 59-76, hier 75.

130



Grosse Verfechter der Sabbatobservanz waren der ehemalige Priester
Oswald Glaidt und der Täuferprädikant Andreas Fischer. Ihre Argumente für
den Sabbat können leider nur noch auf Grund von Gegenschriften und
theologischen Gutachten rekonstruiert werden, da ihre eigenen Schriften verschollen
sind. Eines der rekonstruierten Argumente lautete: Das Sabbatgebot sei eines
der wichtigsten Gebote des Alten Testaments. Schon die biblischen Patriarchen
hätten den Sabbat befolgt, noch bevor Mose die Weisungen am Sinai empfangen
habe. Deswegen müsse der Sabbat wieder eingeführt werden. Weiter wurde die
Aussage des Apostels Paulus im Römerbrief 3:3112 so interpretiert, dass der Glaube

eben gerade fordere, dass das Gesetz zur Geltung gebracht werden müsse
und somit der Sabbat wieder einzuführen sei.13

Diese Ideen führten zu grossen Kontroversen: So benutzte Matin Luther in
seinem Sendbrief aus dem Jahr 1538 «Wider die Sabbather an einen guten Freund»
die täuferische Sabbatobservanz, um gegen die Juden zu schimpfen. Auch die
katholische Polemik warf den Nikolsburger Täufern vor, sie seien Sabbater und
würden predigen,

«dass man keine Sprachen mehr lernen solle als die Hebräische und ein wenig
Tschechisch, aber überhaupt kein Latein; einige von ihnen liessen sich beschneiden

und haben nichts Christliches mehr an sich; andere lehrten, dass die Taufe

aufgehoben sei, andere wieder, dass sie wiederholt werden solle, und ihr Urheber

war Balthasar, bei Wien verbrannt.»14

Über die Frage des Sabbats wurde auch innerhalb des Täufertums heftig debattiert.

So betonte erwiesenermassen aber gerade der soeben erwähnte Balthasar
Hubmaier, dass er während seines Wirkens in Nikolsburg stets darauf bestanden

habe, am Sonntag festzuhalten und deshalb mit anderen Täufern Streitgespräche

führte.15 Laut Martin Rothkegel kann kein direkter Einfluss der Juden
auf die Entstehung des Sabbatarismus in Mähren festgestellt werden.16

Die Sabbat-Frage tauchte im frühen 18. Jahrhundert im Umfeld der Schwarzenauer

Neutäufer, aus der die <Church of the Brethren) hervorging, wieder auf:
Unter dem aus der Pfalz stammenden Georg Conrad Beissel spaltete sich 1735 in
Pennsylvania die «Ephrata Cloister-Bewegung) von der <Church of the Brethren)
ab - unter anderem wegen unterschiedlicher Ansichten zur Sabbatobservanz.17

V. Täufer und Juden in Strassburg und in Worms

In bedeutenden jüdischen Zentren wie Strassburg und Worms sind Kontakte
zwischen Juden und Täufern nachgewiesen: So gab es in den 1520erJahren in Strassburg

Verbindungen zwischen täuferischen Kreisen und jüdisch-kabbalistischen

12 «Folgt daraus, dass wir durch dieses Vertrauen die Torah aufheben? Das möge der Him¬
mel verhüten! Im Gegenteil, wir bestätigen die Torah.» (Übersetzung von David H. Stern).

13 Gerhard F. Hasel, Capito, Schwenkfeld and Crautwald on Sabbatarian Anabaptist Theolo¬

gy, in: Mennonite Quarterly Review, 46 (1972), 41-57, hier 53.
14 Zitat nach Rothkegel, Sabbater, 75.
15 Rothkegel, Sabbater, 72.
15 Rothkegel, Sabbater, 75.
17 Vgl. Marcus Meter, Die Schwarzenauer Neutäufer, Göttingen 2008 (Lit.).

131



Gruppen.18 In Strassburg befand sich zu jener Zeit die nach Augsburg gröss-
te Täufergemeinde des Deutschen Reichs. Es wurden Holzschnitte mit dem
hebräischen Tetragramm (JHWH) und Namen von täuferischen Personen

gefunden, die einen Zusammenhang zwischen Täufertum und jüdischer
Kabbala nahelegen.19
In Worms wirkten zur selben Zeit die beiden sogenannten Wormser Propheten.

So werden die beiden täuferischen Reformatoren Ludwig Hätzer und Hans
Denck bezeichnet. Sie gaben 1527 die erste protestantische Übersetzung der alt-
testamentlichen Prophetenbücher ins Deutsche heraus: «Alle Propheten, nach
Hebräischer sprach verteutschet».20 Es wird heute davon ausgegangen, dass die
Übersetzung in Zusammenarbeit mit jüdischen Gelehrten aus der jüdischen
Gemeinde in Worms erfolgte. Luther und Zwingli nutzten zwar die Wormser
Übersetzung in unterschiedlichem Masse für Ihre späteren Bibelübersetzungen,
aber gleichzeitig lehnten sie diese offiziell ab, weil sie Luther zufolge von Täufern

(«falsche Christen und Rottengeister») stammte und weil Juden an der
Übersetzung mitgearbeitet hatten.21 Zwingli lobte 1529 die übersetzerische Leistung,
erklärte sie jedoch für die Kirche unbrauchbar wegen der Gesetzlichkeit der
Übersetzer und ihres «falschen» Christusbildes.22
Auch für das 17. und 18. Jahrhundert lassen sich Parallelen zwischen Judentum
und Täufertum ausmachen. So etwa hält Helmut Foth ganz allgemein fest:

«Juden und Täufer bzw. Mennoniten gingen im gesellschaftlichen Wandel

von der frühen Neuzeit hin zur Aufklärung einen ähnlichen Weg. Beide

Minderheiten entwickelten ähnliche Strategien der kulturellen Anpassung
und Integration nach der großen Krisenerfahrung im 16. Jahrhundert.»23

VI. Spinoza und seine mennonitischen Freunde

Interessant ist das Verhalten der beiden Gruppen gegenüber den neu aufkommenden

Ideen der Moderne: So entstand in dieser Epoche auf jüdischer Seite
einerseits das sogenannte Reformjudentum, die liberale Richtung des Judentums,
und andererseits die jüdische Orthodoxie. Auch im Täufertum entstanden
in der Frühmoderne verschiedene Richtungen: So gründete einerseits Jakob

18 Vgl. Anselm Schubert, Täufertum und Kabbalah. Augustin Bader und die Grenzen der
Radikalen Reformation (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 81),
Gütersloh 2008, 91-100.

19 Schubert, Täufertum, passim. Vgl. neuerdings Frank Muller, Images polémiques, images
dissidentes. Art et Réforme à Strasbourg (1520- vers 1550) (Studien zur deutschen
Kunstgeschichte 366), Baden-Baden / Bouxwiller 2017,174-201.

20 Alle Propheten, nach Hebräischer sprach verteutschet, Worms (Peter Schöffer) 1527.
21 Sabine Todt, Art. Wormser Propheten), in: Mennonitisches Lexikon V online (URL: www.

mennlex.de/doku.php?id=top:wormser-propheten&s(]=wormser8is[j=propheten. Ulrich
Bister, Die Wormser Propheten, Hammerbrücke 2003.

22 Vgl. Hans Rudolf Lavater, Die Froschauer Bibel 1531, in: Christoph Sigrist (Hg.), Die Zürch¬
er Bibel von 1531. Entstehung, Verbreitung und Wirkung, Zürich 2011, 64-141, hier 90f.
(neuere Lit.).

23 Foth, Juden.

132



Ammann aus Erlenbach im Simmental die strenge Richtung der Amischen24
und andererseits gab es in den Niederlanden mennonitische Kreise, die mit dem
aus dem Judentum stammenden Aufklärungsphilosophen Baruch de Spinoza in
Kontakt standen.

Abb. 2 Benedictus de Spinoza (1632-1677). Kupferstich von Étienne Jehandier Desrochers

(1668-1741). (Universitätsbibliothek Heidelberg, Inventar-Nr. Graph. Slg. P_1417).

Als Spinoza 1656 die Amsterdamer Synagogengemeinde verliess, durfte er als

Folge des Ausschlussbannes, ähnlich dem Grossen Bann der Täufergemeinden,
keinen Kontakt mehr zu den Mitgliedern der jüdischen Gemeinde pflegen.
Spinoza hatte das Glück, in dieser Zeit auf Freunde, die freisinnigen Mennoniten
Simon Joosten de Vries, Jarig Jelles und Pieter Balling, zurückgreifen zu
können.25 Vermutlich hat Spinoza seine mennonitischen Freunde an der Amsterdamer

Börse kennengelernt. Denn bevor Spinoza aus der Synagoge ausgeschlossen
wurde, arbeitete er als Handelsmann im väterlichen Betrieb. Nach dem Tod
seines Vaters musste er das Geschäft samt Schulden übernehmen. Doch die

Sanierung schlug fehl und das Geschäft ging Konkurs. Spinoza verliess darauf
die Jüdische Gemeinde26 und arbeitete als Linsenschleifer (Optiker) und
Privatlehrer. Er widmete sich fortan der Entwicklung eines eigenen philosophischen
Systems.
Simon Joosten de Vries war ebenfalls Kaufmann, ein Mennonit aus Kreisen der

sogenannten Waterlanders, einer eher liberalen Richtung des niederländischen
Täufertums. Er gehörte zu den ersten Schülern Spinozas und blieb einer seiner

24 Vgl. Hanspeter Jecker, Art. lAmmann, Jakob>, in Historisches Lexikon der Schweiz online
(URL: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10501.php).

25 P. Hirsch, Spinoza, wijsgeer tussen regenten en doopsgezinde collegianten, in: Doops-
gezinde Bijdragen NF 6 (1980), 137-153, 146.

26 Richard H. Popkin, Spinoza, Oxford 2004, 34-36.

133



treusten. Die überlieferte Korrespondenz zwischen den beiden zeugt von grossem

Interesse de Vries' an Spinozas Philosophie. Spinoza wiederum war sich
nicht zu schade, dem «Laien» de Vries sein philosophisches Denken geduldig
zu erklären und mit ihm darüber zu diskutieren. De Vries stammte aus einer
Amsterdamer Kaufmannsfamilie und wollte Spinoza finanziell unterstützen.
Dieser lehnte aber mehrmals ab, da er unabhängig bleiben wollte. Nach dem
Tod de Vries' nahm Spinoza dann schliesslich doch noch eine Jahresrente von
300 Gulden aus der Erbschaft de Vries' an.27 Die flämischen Mennoniten Pieter

Balling und Jarig Jelles waren Kaufleute und unterhielten mit sephardischen
Juden wie Spinoza einer war geschäftliche Beziehungen. Jarig Jelles gehörte
auch zu den ersten Schülern Spinozas. Er soll die niederländische Übersetzung

des «Theologisch-politischen Traktats» von Spinoza in Auftrag gegeben
haben. Zudem hat er das Vorwort zu dessen «Opera posthuma» geschrieben.
Die Übersetzung der grösstenteils lateinisch verfassten Werke ins
Niederländische erfolgte oft durch den flämischen Mennoniten Jan Hendrik Glaze-
maker. Herausgegeben bzw. gedruckt wurden die Werke durch den flämischen
Mennoniten Jan Rieuwertsz. Zahlreiche Briefe zwischen den genannten
Mennoniten und Spinoza zeugen von einer guten Beziehung zwischen den Täufern
und dem Philosophen. Sie zeigen auch, dass die Mennoniten grosses Interesse

an Spinoza hatten. So schickte JarigJelles ihm seine «Bekenntnisse des allgemeinen

und christlichen Glaubens»28 zur gefälligen Prüfung:
«Wenn Ihnen hierin etwas begegnet, das Ihnen falsch oder wider die Heilige
Schrift zu sein scheint, so bitte ich Sie, mir dies und auch den Grund, aus dem es

Ihnen so erscheint, mitzuteilen, damit ich ebendies überprüfen kann.»29

In seiner Schrift betont Jelles die Wichtigkeit des inneren Lichts, das alle
Menschen zur Wahrheit führen werde. Spinoza antwortete, dass er den Text geprüft
habe und nichts ändern würde. Jarig Jelles war übrigens auch Diakon bei der
Mennonitengemeinde in Amsterdam.
In der Forschung wurde darauf hingewiesen, dass Spinoza vielleicht bereits
1644 und 1645 zum ersten Mal mit Täufern in Kontakt gekommen sein könnte.
In diesen Jahren wurde der mennonitische Bibelgelehrte Jan Pietersz Beelthou-

wer in die Amsterdamer Synagoge eingeladen, um mit den Rabbinen über das

Alte Testament zu debattieren. Zu diesem Zeitpunkt war Spinoza 13 Jahre alt
und könnte somit als jüdischer Volljähriger die Debatte mitverfolgt haben.30

Was könnten die Gründe gewesen sein, dass Mennoniten sich für die Philosophie

Spinozas interessierten und umgekehrt, dass Spinoza am Gespräch mit
Mennoniten interessiert war? Was verband sie?

Ich denke, eine wichtige Gemeinsamkeit war sicher der Nonkonformismus.
Spinoza galt Zeit seines Lebens und noch lange danach als Aussenseiter unter
den Philosophen: Als Grund dafür kann sicher die Kühnheit seines Denkens
genannt werden, aber vermutlich auch seine jüdische Herkunft. Er hatte in jungen
Jahren eine jüdische Talmudschule besucht und nahm später Privatunterricht

27 Vgl. Baruch de Spinoza, Briefwechsel, hg. von Carl Gebhardt, Hamburg 1977, XXIV.
28 Belijdenisse des algemeen en christelyken geloofs, verfattet in een brief an N. N„

Amsterdam (Jan Rieuwertsz) 1684.
29 Spinoza, Briefwechsel, 395.
30 Hirsch, Spinoza, 139.

134



beim ehemaligen Jesuiten Franciscus van den Enden. Alle anderen Kenntnisse
erwarb er sich als Autodidakt. Hier fällt die Ähnlichkeit zum Täufertum auf:
Die täuferische Bewegung war über das Ganze gesehen kein Werk von
abgehobenen Eliten, sondern wurde oft von nonkonformistischen, bodenständigen
Autodidakten angetrieben, die sich nicht zu schade waren, ihre Ideen auch
einfachen Leuten näher zu bringen. Man vergleiche dazu zum Beispiel den Werdegang

Menno Simons. So wie Spinoza fielen auch die Täufer, wie man so schön

sagt, zwischen Stuhl und Bank: Die Täufer waren nicht mehr römisch-katholisch,

konnten sich aber auch nie mit dem reformierten oder lutherischen
Kirchenverständnis anfreunden. Spinoza war nicht mehr offiziell jüdisch, aber er
wurde auch nie offiziell christlich.
Ähnlich wie bei den Täufern des 16. Jahrhunderts, wenn auch aus anderen Gründen,

waren die Ansichten Spinozas zur Trennung von Staat und Religion im
17. Jahrhundert radikal. Dies löste grossen Widerstand in den herrschenden
Kreisen in Kirche und Politik aus. Viele seiner Werke wurden selbst in den für
damalige Verhältnisse toleranten Niederlanden verboten. Was wiederum dazu
führte, dass Spinoza offiziell geächtet wurde. Ein weiterer Grund für seine

Ablehnung dürfte der Vorwurf des Atheismus gewesen sein, da er in seiner
Philosophie mehr die Immanenz Gottes, (das Innewohnen Gottes in der Welt)
betont und die Transzendenz Gottes (ausserhalb der menschlichen Erfahrung
liegend) in den Hintergrund rücken lässt. Obwohl er sich in einem Brief an
einen Bekannten gegen den Atheismus- und Pantheismusvorwurf verwahrte,
wird Spinoza auch heute von vielen als atheistischer Philosoph verstanden.
Spinoza hatte folgendes geschrieben:

«Ich habe über Gott und Natur eine ganz andere Meinung als jene, die von den

modernen Christen gewöhnlich vertreten wird. Ich fasse nämlich Gott als die

immanente und nicht als die äussere Ursache aller Dinge. Ich behaupte eben,

dass alles in Gott lebt und webt, geradeso wie Paulus und vielleicht auch alle

antiken Philosophen, wenn auch in anderer Weise, und ich darfwohl auch sagen,
wie alle alten Hebräer, soweit man aus manchen freilich vielfach verfälschten
Traditionen schliessen darf. Wenn es aber Leute gibt, die meinen, [ich] gehe

davon aus, dass Gott und die Natur (worunter sie eine Masse oder eine körperliche

Materie verstehen) eines und dasselbe seien [Pantheismus, MJ], so sind sie

ganz und gar im Irrtum.»31

Dieses Unwissen könnte auch damit zusammenhängen, dass spätere Ausgaben
der «Opera Posthuma» Jarig Jelles' Vorwort oft wegliessen.32 Jelles wies nämlich
bereits dazumal in seinem Vorwort auf den zitierten Brief hin.33

Als Aufklärungsphilosoph sieht Spinoza den Sinn der Religion vor allem in der

persönlichen Ethik und Moral, was wiederum eine interessante Parallele zu
täuferischen Ansichten schafft: Orthopraxie (rechtes Handeln) ist wichtiger
als Orthodoxie (Rechtgläubigkeit). Bereits Menno Simons hatte betont, dass das

christliche Leben vom konkreten Handeln im Sinne Jesu her verstanden werden

müsse, weniger im Glauben der korrekten Dogmen. Auch im Judentum
steht die Orthopraxie im Vordergrund. Deshalb ist der Begriff <Orthodoxie> oder

31 Spinoza, Briefwechsel, 276.
32 Bernard Pautrat, Préface aux Œuvres posthumes de Spinoza, Paris 2017, 8-9.
33 Pautrat, Préface, 59.

135



gar <Ultraorthodoxie> eigentlich falsch: Denn orthodoxe oder ultraorthodoxe
Juden unterscheiden sich von liberalen Juden durch das (strengere) Einhalten
der Gebote und Weisungen der Tora.

Als weitere Gemeinsamkeit kann die Rolle der Bibel genannt werden: Die Täufer

haben seit dem 16. Jahrhundert immer grossen Wert daraufgelegt, die Bibel
ernst zu nehmen, selber zu lesen und sich von keiner weltlichen oder kirchlichen

Autorität vorschreiben zu lassen, wie die Bibel zu interpretieren sei. Auch
Spinoza entmachtete in seinem «Theologisch-politischen Traktat» alle Autoritäten

zur Interpretation der Bibel. Für ihn galt, dass der biblische Text sich selber
erklären muss und «die höchste Autorität der Schriftinterpretation jedem
einzelnen zukommt»34. Er folgerte daraus, dass nur das «allen gemeinsame natürliche

Licht» die Richtschnur aller Interpretation sein könne.
«Auch darf die Methode nicht so schwierig sein, dass nur die scharfsinnigsten
Menschen, die Philosophen, sie handhaben könnten, sie muss vielmehr der
natürlichen Kapazität und gewöhnlichen Auffassungskraft der Menschen entsprechen.»35

Spinoza entwickelte seine Ideen zur Bibelauslegung noch weiter, so dass er
schlussendlich das gemeinsame natürliche Licht als «klarere und wirksamere»

Mitteilung Gottes verstand als die Heilige Schrift selber.36 Trotz dieser für
täuferische Ohren vielleicht ein wenig befremdliche Aussage argumentierte Jarig
Jelles in seinem Vorwort mit zahlreichen Bibelstellen, um aufzuzeigen, dass

die Philosophie Spinozas absolut in keinem Gegensatz zur christlichen Religion
stehe. Vermutlich war dem bibelfesten Mennoniten Jarig Jelles dieses Parteiergreifen

für Spinoza und seine Ideen nur möglich, weil er begriffen hatte, dass

Spinoza immer auf der Suche nach der Wahrheit war und diese Suche
schlussendlich im Streben nach Liebe und Erkenntnis zu Gott fand. Und dass die
daraus resultierende Moral in vollem Einklang mit der biblischen Moral steht.37

Markus Jost, Theologe MA und Informationsspezialist FH,

Liebewilstrasse 220, CH-3144 Gasel

markus.jostfcDgmx.ch

34 Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, hg. von Wolfgang Bartuschat,
Hamburg 2012,144.

35 Spinoza, Traktat, 144.
36 Spinoza,Briefwechsel, 105.SpinozagiltalsderVaterdersogenanntenhistorisch-kritischen

Methode.
37 Mehr zum Thema Spinoza, Täufer und Bibelverständnis in: Markus Jost, Gespräche

jenseits der Zeit - Aufklärung mit Mose, Spinoza und Kant, Cuxhaven 2019.

136



Verzeichnis der Abkürzungen und der mehrfach zitierten Literatur

Spinoza, Briefwechsel
Baruch de Spinoza, Briefwechsel, hg. von Carl Gebhardt, Hamburg 1977.

Spinoza, Traktat
Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, hg. von Wolfgang Bartuschat,

Hamburg 2012.

Foth, Juden
Helmut Foth, Art. <Juden>, in Mennonitisches Lexikon V online (URL: www.
mennlex.de/doku.php?id=top:juden).

Foth, Überblick
Helmut Foth, Juden, Täufer, Mennoniten. Ein Überblick über ihre 500 Jahre
währende Beziehungsgeschichte, in: Mennonitische Geschichtsblätter 70 (2013)

23-54.
Hirsch, Spinoza

P. Hirsch, Spinoza, wijsgeer tussen regenten en doopsgezinde collegianten, in:

Doopsgezinde Bijdragen NF 6 (1980), 137-153, 146.

Kuiper, Vorrang
Frits Kuiper, Der Vorrang der Bibel in der Geschichte der Mennoniten, Montevideo
1966.

Rothkegel, Sabbater

Martin Rothkegel, Die Sabbater - Materialien und Überlegungen zur Sabbatobser-

vanz im mährischen Täufertum, in: Rolf Decot / Matthieu Arnold (Hg.), Christen
und Juden im Reformationszeitalter, Mainz 2006, 59-76.

Schubert, Täufertum
Anselm Schubert, Täufertum und Kabbalah. Augustin Bader und die Grenzen der
Radikalen Reformation (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte
81), Gütersloh 2008, 91-100.

137



138


	Sabbat, Bibel und Spinoza : zur Beziehung zwischen Täufern und Juden

