Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins flr
Taufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte

Band: 41 (2018)

Artikel: Sabbat, Bibel und Spinoza : zur Beziehung zwischen Taufern und
Juden

Autor: Jost, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARKUS JOST

Sabbat, Bibel und Spinoza -
zur Beziehung zwischen Taufern und Juden

I. Einleitung

Bei meiner Forschungsarbeit zu Menno Simons’' stiess ich auf ein Bild, das
Menno Simons mit langem Bart und einer Kappe zeigt. Neben ihm liegt die
offene Bibel und er ist dabei, ein Buch zu schreiben. Das Bild stammt aus dem
17. Jahrhundert und liess in mir die Vorstellung entstehen, dass der Mann
auf dem Bild ein Rabbiner beim Torastudium sein kénnte. Erst beim ndheren
Betrachten entdeckte ich, dass das Buch nicht die Tora ist, sondern das Luka-
sevangelium. Ich stellte mir aber trotzdem die Frage: Warum malte der Kiinst-
ler dieser Epoche ein solches Bild von Menno Simons? Ich fragte mich: Gibt
es Parallelen zwischen Juden und Mennoniten? Ich forschte nach und machte
interessante Entdeckungen.

Abb.1  Menno Simons (v. 1496~1561). Sogenanntes Hamburg-Altona Portrait erstellt von
Jacobus Burghart, 1683. (Scan provided by Bethel Mennonite Library and Archives, MLA
2006-0138).

1 Markus Jost, La Bible a I'école d’Ignace de Loyola et de Menno Simons, Toulouse 2016.

127



II. Die Taufer als «Juden»

Der niederlindische mennonitische Theologe Frits Kuiper (1898-1974) stellte in
seinem im Jahre 1965 gehaltenen Vortrag iiber die Geschichte der Mennoniten
fest:
«Die Ausdauer der Mennoniten in ihrem Willen, als Gruppe am Leben zu bleiben
[ohne einheitliche Theologie und Hierarchie, M]], kann man nur verstehen als
eine Nachahmung des Volkes Gottes im Alten Testament. Die Mennoniten haben
wihrend mehr als vier Jahrhunderten einen Ruf zum Leben erfahren, der keine
andere Parallele hat als beim jiidischen Volk. Deshalb fragten sich andere: Sind
die Mennoniten wirklich «Christen;? Ich antworte: Im Gegenteil, ihre Geschichte
als ein Stamm des Volkes des Gottes der Bibel macht es fiir sie leichter, Jesus und
seine Apostel zu verstehen.»?
Wie kommt Kuiper zu diesem Vergleich? Laut Kuiper finden sich Parallelen zwi-
schen Tdufern und Juden in der Erfahrung der Verfolgung: Genau wie die Juden,
die in ihrer Geschichte oft verfolgt wurden und immer wieder nur dusserst
knapp der Ausrottung entkamen, entwickelte sich die tiuferisch-mennoniti-
sche Spiritualitit aus der Erfahrung der Verfolgung und dem Bewusstsein zwar
in der Welt, aber nicht von der Welt zu sein. Der Nonkonformismus beider
Gruppen und die daraus folgende Erfahrung der Ablehnung habe zum Wunsch
gefiihrt, stirker bei der Bibel zu bleiben, um als Teil des Volkes Gottes tiberle-
ben zu konnen.? Er verweist darauf, dass die Bibel in allen Strémungen der Men-
noniten zu allen Zeiten immer eine sehr zentrale Rolle gespielt habe und immer
noch spielt. Freilich spielt und spielte die Bibel auch bei anderen christlichen
Konfessionen eine zentrale Rolle, aber im Taufertum ist sie noch wichtiger: Wer
zum Beispiel die Schriften von Menno Simons kennt, wird unschwer bestétigen
konnen, wie stark Mennos Denken und Vorstellungen von der Bibel geprigt
waren. Zudem waren die Tdufer dafiir bekannt, dass sie sehr gute Bibelkenner
waren und ausgezeichnet biblisch argumentieren konnten. Auch wenn Kuiper
es in seinem Vortrag nicht explizit machte, so driangt sich doch der Vergleich
mit der Wichtigkeit der Tora im Judentum geradezu auf. Bei den Juden wie auch
den Taufern steht der Text im Zentrum: Bei den Tdufern ist es der biblische Text
(Altes und Neues Testament), bei den Juden die schriftliche Tora (das Alte Tes-
tament) und die sogenannte miindliche Tora (der Talmud und weitere rabbini-
sche Schriften). Dieses Fokussieren auf den tiberlieferten Text wurde und wird
den Tdufern und Juden auch immer wieder vorgeworfen: Blinde Gesetzlichkeit,
Buchstabenglaube und Biblizismus sind nur einige Schlagworter. Dabei wird
aber tlibersehen, dass das Ausrichten des Glaubens an heiligen Schriften auch
dazu fithren kann, dass der Glaube freier wird und sich weniger von Dogmen
einengen ldsst. Die jiidische Religion, die eine grosse Debattierkultur kennt,
zeugt von dieser Freiheit. Auch die tiuferische Theologie mit ihrem Insistieren
auf die biblische Begriindung von Dogmen und Glaubenswahrheiten kennt ein
wenig diese Debattierkultur. So enthalten zum Beispiel die Schriften von Men-
no Simons zahlreiche Debatten. Da die Debatten bei den Tdufern aber leider oft

2 FPrits Kuiper, Der Vorrang der Bibel in der Geschichte der Mennoniten, Montevideo 1966,

25.

3 Kuiper, Vorrang, 22.

128



in Streit und Trennung ausarteten, werden sie eher negativ als Streitgesprache
wahrgenommen. Vielleicht wire es kliiger, gelassener zu debattieren, statt ver-
bissen zu streiten. Weiter betonen und betonten Juden und Taufer immer die
Wichtigkeit des Laientums: Die Austibung der Religion ist bei beiden sehr stark
von Laien gepragt. Man vergleiche nur einmal die Liturgie und die beteiligten
Laien in einem Gottesdienst. Hierarchisches Denken spielt eine untergeordnete
Rolle und die Vorstellung von grossen Leitfiguren — wie Heiligen oder Pips-
ten - ist bei beiden Religionsgemeinschaften nicht sehr stark ausgeprigt.* Es
wird den einzelnen Gldubigen viel Selbststindigkeit im Glauben zugesprochen.
Zudem hatten Juden und Taufer (gezwungenermassen und auch aus theologi-
schen Griinden) immer eine kritische Distanz zur Obrigkeit. Es fand nie eine
Verschmelzung mit staatlichen Strukturen statt. Im Gegenteil: beide Gruppen
wurden oft als Dissidenten angesehen und mussten dementsprechend immer
wieder Repression hinnehmen. Die Kehrseite der fehlenden einheitlichen Hier-
archie ist die Aufsplitterung der beiden Religionsgemeinschaften in sehr viele
unterschiedliche Gruppierungen: Sowohl im Judentum wie auch im Tdufertum
lassen sich verschiedenste Stromungen ausmachen: Auf der einen Seite ultraor-
thodoxe Charedim und dusserst konservative Amische und auf der anderen Sei-
te egalitdre Reformjuden und liberale Mennoniten, die sich an der Moderne und
Postmoderne ausrichten. Und dazwischen sehr viele unterschiedlichste Rich-
tungen. All diesen Gruppierungen ist gemeinsam, dass sie als Minderheiten in
Mehrheitsgesellschaften leben.” Obwohl die strengsten Richtungen der Moder-
ne kritisch begegneten und begegnen, haben sowohl Juden wie auch Mennoni-
ten von der gesellschaftlichen Wandlung im Zuge der Aufklarung profitiert: Sie
erhielten dieselben Rechte wie alle Biirger und die Verfolgung von Seiten der
Gesellschaft nahm deutlich ab.® In seinem Biichlein erwdhnt Frits Kuiper auch,
dass der Tdufer-Historiker Robert Friedmann (1891-1970) aus einer liberal-ji-
dischen Familie stammte. Friedmanns Einfluss auf die bekannte «Anabaptist
Vision» von Harold S. Bender ist gut dokumentiert. Vielleicht war es gerade Frie-
dmanns jidische Herkunft, die ihm die wichtigen Impulse dazu gab? Weiter
berichtet Kuiper von einer Begegnung mit dem Direktor eines konservativen
judischen Seminars in Buenos Aires: Dieser, schreibt er, sei sehr beeindruckt ge-
wesen von der Ahnlichkeit der mennonitischen Geschichte mit jener mancher
judischer Gruppen.” Wer die Geschichte der beiden Bewegungen vergleicht,
kann wirklich verbliiffende Ahnlichkeiten feststellen.

Ausnahmen bestitigen die Regel: In Teilen des chassidischen Judentums erfahren wich-
tige Rabbiner besondere Verehrung sogar iiber den Tod hinaus: So werden beispielsweise
Wallfahrten zu deren Gribern durchgefiihrt. Zudem hat das Wort einzelner Oberrabbi-
ner sehr hohe Bedeutung (z. B. in Israel).

Auch hier gibt es eine Ausnahme: Juden im heutigen Staat Israel.

Was allerdings leider die grosste Verfolgung, die Schoah, nicht verhindern konnte.
Kuiper, Vorrang, 25.

129



III. Ahnliche Geschichte der Taufer und der Juden

In seinem Artikel «Crossing Max Weber’s «Great Divide»: comparing early mo-
dern Jewish and Anabaptist histories» hat Michael Drieger vermutlich als erster
die besondere Beziehung zwischen Juden und Tdufern hervorgestrichen:
«The sixteenth century was a period of sudden and traumatic reorganisation of
Jewish and Christian cultures. Jewish and Anabaptist contemporaries suffered
and reacted in similar ways to similar pressures. Many began searching for safer
territories in which to practice their nonconformist beliefs, while others adopted
Nicodemian strategies of survival.»®
Ferner weist Driedger darauf hin, dass der amerikanische Historiker Jonathan L
Israel in seinem Buch «European Jewry in the Age of Mercantilism 1550-1750»°
seine Aussage bestitige ohne die Taufer im Buch namentlich zu nennen.
Auch Helmut Foth schreibt in seinem historischen Uberblick iiber die Juden
und Tdufer,'® dass es eine Art Beziehungsgeschichte zwischen Mennoniten und
Juden gab und gibt. Angefangen mit Balthasar Hubmaier, der in der Zeit bevor
er Taufer wurde, sich durch seine Predigten aktiv an der Vertreibung der Ju-
den aus Regensburg beteiligt hatte. Nach seiner Taufe revidierte er aber seine
Einstellung zu den Juden. Er wurde 1528 als Aufriihrer hingerichtet. Beim Re-
formator Martin Luther war es gerade umgekehrt: Seine anfangliche Bewun-
derung der Taufer wie auch der Juden schlug spiter in in blinden Hass und
Verfolgung beider Gruppen um.

IV. Die tiduferischen Sabbater in Mihren

Die Nihe des Taufertums zum Judentum zeigte sich im 16. Jahrhundert auch im
Verhiltnis zum Sabbat: So gab es zur Zeit der Reformation Tédufer, die sich dem
Gesetz Moses so verbunden fiihlten, dass sie die Sabbatobservanz einfiihrten:
Sie wurden deshalb Sabbater; genannt. Laut den Sabbatern hatten Jesus und
die Apostel zwar viele Gesetze Moses aufgehoben, sich aber nirgends gegen die
Sabbatobservanz ausgesprochen. Erste Belege dafiir, dass unter Tdufern die For-
derung nach der Einhaltung des Sabbatsgebotes erhoben wurde, weisen ins Jahr
1529." Ab 1530/32 feierten Tdufergruppen in Midhren den Sabbat anstelle des
Sonntags. Ein Argument fiir die Sabbatobservation stammte vermutlich aus der
katholischen Kontroverstheologie. Es lautete wie folgt: Der Sonntag ist nirgends
in der Heiligen Schrift erwdhnt. Er wurde von der Kirche eingesetzt. Folglich
miissten die Leute, die sich dem Prinzip Sola Scriptura verpflichtet haben, den
Sonntag abschaffen und stattdessen den Sabbat einfiihren.

8  Michael Driedger, Crossing May Weber’s «Great Divide:: Comparing early modern Jewish
and Anabaptist histories, in: Werner O. Packull | Geoffrey L. Dipple (eds.), Radical Reforma-
tion Studies - Essays presented to James M. Stayer, Vermont 1999, 157-174, hier 169.

?  Jonathan I. Israel, European Jewry in the Age of Mercantilism 1550-1750, Oxford 21989.
10 Helmut Foth, Juden, Tiufer, Mennoniten. Ein Uberblick iiber ihre 500 Jahre wihrende
Beziehungsgeschichte, in: Mennonitische Geschichtsblitter 70 (2013), 23-54, hier 23.

' Martin Rothkegel, Die Sabbater — Materialien und Uberlegungen zur Sabbatobservanz
im méahrischen Tdufertum, in: Rolf Decot [ Matthieu Arnold (Hg.), Christen und Juden im
Reformationszeitalter, Mainz 2006, 59-76, hier 75.

130



Grosse Verfechter der Sabbatobservanz waren der ehemalige Priester
Oswald Glaidt und der Tduferpridikant Andreas Fischer. [hre Argumente fiir
den Sabbat kénnen leider nur noch auf Grund von Gegenschriften und theolo-
gischen Gutachten rekonstruiert werden, da ihre eigenen Schriften verschollen
sind. Eines der rekonstruierten Argumente lautete: Das Sabbatgebot sei eines
der wichtigsten Gebote des Alten Testaments. Schon die biblischen Patriarchen
hétten den Sabbat befolgt, noch bevor Mose die Weisungen am Sinai empfangen
habe. Deswegen miisse der Sabbat wieder eingefiihrt werden. Weiter wurde die
Aussage des Apostels Paulus im Rémerbrief 3:31'2 so interpretiert, dass der Glau-
be eben gerade fordere, dass das Gesetz zur Geltung gebracht werden miisse
und somit der Sabbat wieder einzufiihren sei.’®
Diese Ideen fiithrten zu grossen Kontroversen: So benutzte Matin Luther in sei-
nem Sendbrief aus dem Jahr 1538 «<Wider die Sabbather an einen guten Freund»
die tduferische Sabbatobservanz, um gegen die Juden zu schimpfen. Auch die
katholische Polemik warf den Nikolsburger Taufern vor, sie seien Sabbater und
wiirden predigen,
«dass man keine Sprachen mehr lernen solle als die Hebriische und ein wenig
Tschechisch, aber tiberhaupt kein Latein; einige von ihnen liessen sich beschnei-
den und haben nichts Christliches mehr an sich; andere lehrten, dass die Taufe
aufgehoben sei, andere wieder, dass sie wiederholt werden solle, und ihr Urheber
war Balthasar, bei Wien verbrannt.»
Uber die Frage des Sabbats wurde auch innerhalb des Tdufertums heftig debat-
tiert. So betonte erwiesenermassen aber gerade der soeben erwidhnte Balthasar
Hubmaier, dass er widhrend seines Wirkens in Nikolsburg stets darauf bestan-
den habe, am Sonntag festzuhalten und deshalb mit anderen Taufern Streitge-
spriache fiihrte.” Laut Martin Rothkegel kann kein direkter Einfluss der Juden
auf die Entstehung des Sabbatarismus in Mdhren festgestellt werden.'
Die Sabbat-Frage tauchte im friihen 18. Jahrhundert im Umfeld der Schwarzen-
auer Neutdufer, aus der die «Church of the Brethren> hervorging, wieder auf:
Unter dem aus der Pfalz stammenden Georg Conrad Beissel spaltete sich 1735 in
Pennsylvania die (Ephrata Cloister-Bewegung> von der «Church of the Brethren
ab — unter anderem wegen unterschiedlicher Ansichten zur Sabbatobservanz."”

V. Taufer und Juden in Strassburg und in Worms

In bedeutenden jiidischen Zentren wie Strassburg und Worms sind Kontakte zwi-
schen Juden und Tdufern nachgewiesen: So gab es in den 1520er Jahren in Strass-
burg Verbindungen zwischen tduferischen Kreisen und jiidisch-kabbalistischen

12 (Folgt daraus, dass wir durch dieses Vertrauen die Torah aufheben? Das mége der Him-
mel verhiiten! Im Gegenteil, wir bestitigen die Torah.» (Ubersetzung von David H. Stern).

13 Gerhard F. Hasel, Capito, Schwenkfeld and Crautwald on Sabbatarian Anabaptist Theolo-
gy, in: Mennonite Quarterly Review, 46 (1972), 41-57, hier 53.

14 Zitat nach Rothkegel, Sabbater, 75.

15 Rothkegel, Sabbater, 72.

16 Rothkegel, Sabbater, 75.

7 Vgl. Marcus Meier, Die Schwarzenauer Neutiufer, Gottingen 2008 (Lit.).

131



Gruppen.’® In Strassburg befand sich zu jener Zeit die nach Augsburg gross-
te Tdufergemeinde des Deutschen Reichs. Es wurden Holzschnitte mit dem
hebrdischen Tetragramm (JHWH) und Namen von tiuferischen Personen
gefunden, die einen Zusammenhang zwischen Taufertum und jidischer
Kabbala nahelegen.'
In Worms wirkten zur selben Zeit die beiden sogenannten Wormser Prophe-
ten. So werden die beiden tduferischen Reformatoren Ludwig Hitzer und Hans
Denck bezeichnet. Sie gaben 1527 die erste protestantische Ubersetzung der alt-
testamentlichen Prophetenbiicher ins Deutsche heraus: ¢Alle Propheten, nach
Hebraischer sprach verteutschet»?® Es wird heute davon ausgegangen, dass die
Ubersetzung in Zusammenarbeit mit jiidischen Gelehrten aus der jiidischen
Gemeinde in Worms erfolgte. Luther und Zwingli nutzten zwar die Wormser
Ubersetzung in unterschiedlichem Masse fiir Ihre spiteren Bibeliibersetzungen,
aber gleichzeitig lehnten sie diese offiziell ab, weil sie Luther zufolge von Téu-
fern («falsche Christen und Rottengeister») stammte und weil Juden an der Uber-
setzung mitgearbeitet hatten.?! Zwingli lobte 1529 die libersetzerische Leistung,
erkldrte sie jedoch fiir die Kirche unbrauchbar wegen der Gesetzlichkeit der
Ubersetzer und ihres «falschen» Christusbildes.??
Auch fiir das 17. und 18. Jahrhundert lassen sich Parallelen zwischen Judentum
und Tdufertum ausmachen. So etwa hdlt Helmut Foth ganz allgemein fest:
«Juden und Tiufer bzw. Mennoniten gingen im gesellschaftlichen Wandel
von der frithen Neuzeit hin zur Aufklirung einen dhnlichen Weg. Beide
Minderheiten entwickelten dhnliche Strategien der kulturellen Anpassung
und Integration nach der groRen Krisenerfahrung im 16. Jahrhundert.»*

VI. Spinoza und seine mennonitischen Freunde

Interessant ist das Verhalten der beiden Gruppen gegeniiber den neu aufkom-
menden Ideen der Moderne: So entstand in dieser Epoche auf jiidischer Seite ei-
nerseits das sogenannte Reformjudentum, die liberale Richtung des Judentums,
und andererseits die jlidische Orthodoxie. Auch im Tdufertum entstanden
in der Friihmoderne verschiedene Richtungen: So griindete einerseits Jakob

8 Vgl. Anselm Schubert, Tiufertum und Kabbalah. Augustin Bader und die Grenzen der

Radikalen Reformation (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 81), Gii-

tersloh 2008, 91-100.

Schubert, Taufertum, passim. Vgl. neuerdings Frank Muller, Images polémiques, images

dissidentes. Art et Réforme a Strasbourg (1520- vers 1550) (Studien zur deutschen Kunst-

geschichte 366), Baden-Baden | Bouxwiller 2017, 174-201.

Alle Propheten, nach Hebraischer sprach verteutschet, Worms (Peter Schoéffer) 1527.

Sabine Todt, Art. Wormser Prophetemn, in: Mennonitisches Lexikon V online (URL: www.

mennlex.de/doku.php?id=top:wormser-propheten&s[|=wormser&s[|=propheten. Ulrich

Bister, Die Wormser Propheten, Hammerbriicke 2003.

22 Vgl. Hans Rudolf Lavater, Die Froschauer Bibel 1531, in: Christoph Sigrist (Hg.), Die Ziirch-
er Bibel von 1531. Entstehung, Verbreitung und Wirkung, Ziirich 2011, 64-141, hier 90f.
(neuere Lit.).

23 Foth, Juden.

19

20
21

132



Ammann aus Erlenbach im Simmental die strenge Richtung der Amischen?*
und andererseits gab es in den Niederlanden mennonitische Kreise, die mit dem
aus dem Judentum stammenden Aufklirungsphilosophen Baruch de Spinoza in
Kontakt standen.

Abb. 2 Benedictus de Spinoza (1632-1677). Kupferstich von Etienne Jehandier Desrochers
(1668-1741). (Universitédtsbibliothek Heidelberg, Inventar-Nr. Graph. Slg. P_1417).

Als Spinoza 1656 die Amsterdamer Synagogengemeinde verliess, durfte er als
Folge des Ausschlussbannes, dhnlich dem Grossen Bann der Tdufergemeinden,
keinen Kontakt mehr zu den Mitgliedern der jlidischen Gemeinde pflegen. Spi-
noza hatte das Gliick, in dieser Zeit auf Freunde, die freisinnigen Mennoniten
Simon Joosten de Vries, Jarig Jelles und Pieter Balling, zuriickgreifen zu kon-
nen.” Vermutlich hat Spinoza seine mennonitischen Freunde an der Amsterda-
mer Borse kennengelernt. Denn bevor Spinoza aus der Synagoge ausgeschlossen
wurde, arbeitete er als Handelsmann im véterlichen Betrieb. Nach dem Tod
seines Vaters musste er das Geschift samt Schulden tibernehmen. Doch die
Sanierung schlug fehl und das Geschift ging Konkurs. Spinoza verliess darauf
die Jidische Gemeinde?® und arbeitete als Linsenschleifer (Optiker) und Privat-
lehrer. Er widmete sich fortan der Entwicklung eines eigenen philosophischen
Systems.

Simon Joosten de Vries war ebenfalls Kaufmann, ein Mennonit aus Kreisen der
sogenannten Waterlanders, einer eher liberalen Richtung des niederldndischen
Taufertums. Er gehorte zu den ersten Schiilern Spinozas und blieb einer seiner

24 Vgl. Hanspeter Jecker, Art. Ammann, Jakob, in Historisches Lexikon der Schweiz online

(URL: http:/{fwww.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10501.php).

%5 p. Hirsch, Spinoza, wijsgeer tussen regenten en doopsgezinde collegianten, in: Doops-
gezinde Bijdragen NF 6 (1980), 137-153, 146.

26 Richard H. Popkin, Spinoza, Oxford 2004, 34-36.

133



treusten. Die iiberlieferte Korrespondenz zwischen den beiden zeugt von gros-
sem Interesse de Vries’ an Spinozas Philosophie. Spinoza wiederum war sich
nicht zu schade, dem «Laien» de Vries sein philosophisches Denken geduldig
zu erklidren und mit ihm dariiber zu diskutieren. De Vries stammte aus einer
Amsterdamer Kaufmannsfamilie und wollte Spinoza finanziell unterstiitzen.
Dieser lehnte aber mehrmals ab, da er unabhingig bleiben wollte. Nach dem
Tod de Vries’ nahm Spinoza dann schliesslich doch noch eine Jahresrente von
300 Gulden aus der Erbschaft de Vries’ an.”” Die flimischen Mennoniten Pieter
Balling und Jarig Jelles waren Kaufleute und unterhielten mit sephardischen
Juden wie Spinoza einer war geschiftliche Beziehungen. Jarig Jelles gehorte
auch zu den ersten Schiilern Spinozas. Er soll die niederlindische Uberset-
zung des «Theologisch-politischen Traktats» von Spinoza in Auftrag gegeben
haben. Zudem hat er das Vorwort zu dessen «Opera posthuma» geschrieben.
Die Ubersetzung der grosstenteils lateinisch verfassten Werke ins Nieder-
landische erfolgte oft durch den flimischen Mennoniten Jan Hendrik Glaze-
maker. Herausgegeben bzw. gedruckt wurden die Werke durch den flimischen
Mennoniten Jan Rieuwertsz. Zahlreiche Briefe zwischen den genannten Men-
noniten und Spinoza zeugen von einer guten Beziehung zwischen den Tdufern
und dem Philosophen. Sie zeigen auch, dass die Mennoniten grosses Interesse
an Spinoza hatten. So schickte Jarig Jelles ihm seine «Bekenntnisse des allgemei-
nen und christlichen Glaubens»?® zur gefilligen Priiffung:

«Wenn Thnen hierin etwas begegnet, das Ihnen falsch oder wider die Heilige

Schrift zu sein scheint, so bitte ich Sie, mir dies und auch den Grund, aus dem es

Ihnen so erscheint, mitzuteilen, damit ich ebendies tiberpriifen kann.»*
In seiner Schrift betont Jelles die Wichtigkeit des inneren Lichts, das alle Men-
schen zur Wahrheit fiihren werde. Spinoza antwortete, dass er den Text gepriift
habe und nichts dndern wiirde. Jarig Jelles war tibrigens auch Diakon bei der
Mennonitengemeinde in Amsterdam.
In der Forschung wurde darauf hingewiesen, dass Spinoza vielleicht bereits
1644 und 1645 zum ersten Mal mit Tdufern in Kontakt gekommen sein kénnte.
In diesen Jahren wurde der mennonitische Bibelgelehrte Jan Pietersz Beelthou-
wer in die Amsterdamer Synagoge eingeladen, um mit den Rabbinen tiber das
Alte Testament zu debattieren. Zu diesem Zeitpunkt war Spinoza 13 Jahre alt
und koénnte somit als jiidischer Volljdhriger die Debatte mitverfolgt haben.*
Was konnten die Griinde gewesen sein, dass Mennoniten sich fiir die Philoso-
phie Spinozas interessierten und umgekehrt, dass Spinoza am Gespriach mit
Mennoniten interessiert war? Was verband sie?
Ich denke, eine wichtige Gemeinsamkeit war sicher der Nonkonformismus.
Spinoza galt Zeit seines Lebens und noch lange danach als Aussenseiter unter
den Philosophen: Als Grund dafiir kann sicher die Kiihnheit seines Denkens ge-
nannt werden, aber vermutlich auch seine jiildische Herkunft. Er hatte in jungen
Jahren eine jlidische Talmudschule besucht und nahm spéter Privatunterricht

27 vgl. Baruch de Spinoza, Briefwechsel, hg. von Carl Gebhardt, Hamburg 1977, XXIV.

28 Belijdenisse des algemeen en christelyken geloofs, verfattet in een brief an N. N,,
Amsterdam (Jan Rieuwertsz) 1684.

29 Spinoza, Briefwechsel, 395.

% Hirsch, Spinoza, 139.

134



beim ehemaligen Jesuiten Franciscus van den Enden. Alle anderen Kenntnisse
erwarb er sich als Autodidakt. Hier fillt die Ahnlichkeit zum Tiufertum auf:
Die tduferische Bewegung war iiber das Ganze gesehen kein Werk von abge-
hobenen Eliten, sondern wurde oft von nonkonformistischen, bodenstdndigen
Autodidakten angetrieben, die sich nicht zu schade waren, ihre Ideen auch ein-
fachen Leuten nidher zu bringen. Man vergleiche dazu zum Beispiel den Werde-
gang Menno Simons. So wie Spinoza fielen auch die Tdufer, wie man so schén
sagt, zwischen Stuhl und Bank: Die Tdaufer waren nicht mehr romisch-katho-
lisch, konnten sich aber auch nie mit dem reformierten oder lutherischen Kir-
chenverstindnis anfreunden. Spinoza war nicht mehr offiziell jiidisch, aber er
wurde auch nie offiziell christlich.
Ahnlich wie bei den T4ufern des 16. Jahrhunderts, wenn auch aus anderen Griin-
den, waren die Ansichten Spinozas zur Trennung von Staat und Religion im
17. Jahrhundert radikal. Dies 16ste grossen Widerstand in den herrschenden
Kreisen in Kirche und Politik aus. Viele seiner Werke wurden selbst in den fir
damalige Verhiltnisse toleranten Niederlanden verboten. Was wiederum dazu
fiihrte, dass Spinoza offiziell gedchtet wurde. Ein weiterer Grund fiir seine
Ablehnung dirfte der Vorwurf des Atheismus gewesen sein, da er in seiner
Philosophie mehr die Immanenz Gottes, (das Innewohnen Gottes in der Welt)
betont und die Transzendenz Gottes (ausserhalb der menschlichen Erfahrung
liegend) in den Hintergrund riicken ldsst. Obwohl er sich in einem Brief an
einen Bekannten gegen den Atheismus- und Pantheismusvorwurf verwahrte,
wird Spinoza auch heute von vielen als atheistischer Philosoph verstanden. Spi-
noza hatte folgendes geschrieben:
«ch habe tliber Gott und Natur eine ganz andere Meinung als jene, die von den
modernen Christen gewoéhnlich vertreten wird. Ich fasse nimlich Gott als die
immanente und nicht als die dussere Ursache aller Dinge. Ich behaupte eben,
dass alles in Gott lebt und webt, geradeso wie Paulus und vielleicht auch alle
antiken Philosophen, wenn auch in anderer Weise, und ich darf wohl auch sagen,
wie alle alten Hebrder, soweit man aus manchen freilich vielfach verfdlschten
Traditionen schliessen darf. Wenn es aber Leute gibt, die meinen, [ich] gehe
davon aus, dass Gott und die Natur (worunter sie eine Masse oder eine korper-
liche Materie verstehen) eines und dasselbe seien [Pantheismus, MJ], so sind sie
ganz und gar im Irrtum.»?
Dieses Unwissen konnte auch damit zusammenhdngen, dass spidtere Ausgaben
der «Opera Posthumay Jarig Jelles’ Vorwort oft wegliessen.?? Jelles wies nimlich
bereits dazumal in seinem Vorwort auf den zitierten Brief hin.®
Als Aufklarungsphilosoph sieht Spinoza den Sinn der Religion vor allem in der
personlichen Ethik und Moral, was wiederum eine interessante Parallele zu
tduferischen Ansichten schafft: Orthopraxie (rechtes Handeln) ist wichtiger
als Orthodoxie (Rechtgldubigkeit). Bereits Menno Simons hatte betont, dass das
christliche Leben vom konkreten Handeln im Sinne Jesu her verstanden wer-
den miisse, weniger im Glauben der korrekten Dogmen. Auch im Judentum
steht die Orthopraxie im Vordergrund. Deshalb ist der Begriff <Orthodoxie> oder

31 Spinoza, Briefwechsel, 276.
32 Bernard Pautrat, Préface aux (Buvres posthumes de Spinoza, Paris 2017, 8-9.
33 Pautrat, Préface, 59.

135



gar {Ultraorthodoxie> eigentlich falsch: Denn orthodoxe oder ultraorthodoxe
Juden unterscheiden sich von liberalen Juden durch das (strengere) Einhalten
der Gebote und Weisungen der Tora.
Als weitere GemeinsamkKeit kann die Rolle der Bibel genannt werden: Die Tdu-
fer haben seit dem 16. Jahrhundert immer grossen Wert darauf gelegt, die Bibel
ernst zu nehmen, selber zu lesen und sich von keiner weltlichen oder kirchli-
chen Autoritdt vorschreiben zu lassen, wie die Bibel zu interpretieren sei. Auch
Spinoza entmachtete in seinem «Theologisch-politischen Traktat» alle Autoritd-
ten zur Interpretation der Bibel. Fiir ihn galt, dass der biblische Text sich selber
erkliren muss und «die hochste Autoritdt der Schriftinterpretation jedem ein-
zelnen zukommt»*, Er folgerte daraus, dass nur das «allen gemeinsame natiirli-
che Licht» die Richtschnur aller Interpretation sein kénne.
«Auch darf die Methode nicht so schwierig sein, dass nur die scharfsinnigsten
Menschen, die Philosophen, sie handhaben koénnten, sie muss vielmehr der na-
tirlichen Kapazitit und gewoéhnlichen Auffassungskraft der Menschen entspre-
chen.»®
Spinoza entwickelte seine Ideen zur Bibelauslegung noch weiter, so dass er
schlussendlich das gemeinsame natiirliche Licht als «klarere und wirksamere»
Mitteilung Gottes verstand als die Heilige Schrift selber.? Trotz dieser fiir tiu-
ferische Ohren vielleicht ein wenig befremdliche Aussage argumentierte Jarig
Jelles in seinem Vorwort mit zahlreichen Bibelstellen, um aufzuzeigen, dass
die Philosophie Spinozas absolut in keinem Gegensatz zur christlichen Religion
stehe. Vermutlich war dem bibelfesten Mennoniten Jarig Jelles dieses Parteier-
greifen fiir Spinoza und seine Ideen nur méglich, weil er begriffen hatte, dass
Spinoza immer auf der Suche nach der Wahrheit war und diese Suche schlus-
sendlich im Streben nach Liebe und Erkenntnis zu Gott fand. Und dass die da-
raus resultierende Moral in vollem Einklang mit der biblischen Moral steht.?”

Markus Jost, Theologe MA und Informationsspezialist FH,
Liebewilstrasse 220, CH-3144 Gasel
markus.jost@gmx.ch

3 Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, hg. von Wolfgang Bartuschat,

Hamburg 2012, 144.
35 Spinoza, Traktat, 144.
3 Spinoza, Briefwechsel, 105, Spinoza giltals der Vater der sogenannten historisch-kritischen
Methode.
Mehr zum Thema Spinoza, Taufer und Bibelverstindnis in: Markus Jost, Gespriche
jenseits der Zeit - Aufklirung mit Mose, Spinoza und Kant, Cuxhaven 2019.

37

136



Verzeichnis der Abkiirzungen und der mehrfach zitierten Literatur

Spinoza, Briefwechsel
Baruch de Spinoza, Briefwechsel, hg. von Carl Gebhardt, Hamburg 1977.

Spinoza, Traktat
Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer Traktat, hg. von Wolfgang Bartuschat,
Hamburg 2012.

Foth, Juden
Helmut Foth, Art. Judery, in Mennonitisches Lexikon V online (URL: www.
mennlex.de/doku.php?id=top:juden).

Foth, Uberblick
Helmut Foth, Juden, Tdufer, Mennoniten. Ein Uberblick iiber ihre 500 Jahre
wihrende Beziehungsgeschichte, in: Mennonitische Geschichtsblitter 70 (2013)
23-54.

Hirsch, Spinoza
P. Hirsch, Spinoza, wijsgeer tussen regenten en doopsgezinde collegianten, in:
Doopsgezinde Bijdragen NF 6 (1980), 137-153, 146.

Kuiper, Vorrang
Frits Kuiper, Der Vorrang der Bibel in der Geschichte der Mennoniten, Montevideo
1966.

Rothkegel, Sabbater
Martin Rothkegel, Die Sabbater -~ Materialien und Uberlegungen zur Sabbatobser-
vanz im méhrischen Taufertum, in: Rolf Decot [ Matthieu Arnold (Hg.), Christen
und Juden im Reformationszeitalter, Mainz 2006, 59-76.

Schubert, Taufertum
Anselm Schubert, Taufertum und Kabbalah. Augustin Bader und die Grenzen der
Radikalen Reformation (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte
81), Giitersloh 2008, 91-100.

137



138



	Sabbat, Bibel und Spinoza : zur Beziehung zwischen Täufern und Juden

