
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 37 (2014)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Recensions

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / RECENSIONS

Der Umfang der letzten Ausgaben von Mennonitica Helvetica hat es leider verun-
möglicht, eine Reihe von interessanten Neuerscheinungen zur Täufergeschichte
in unserem Jahrbuch vorzustellen und angemessen zu besprechen. Nachdem die
Liste mit solchen wichtigen Publikationen in letzter Zeit immer länger geworden
ist und anderseits der zur Verfügung stehende Raum auch in dieser Nummer
knapp wurde, haben wir uns zu einem Kompromiss entschieden. Dieser besteht

darin, dass wir eine kleine Auswahl der für das schweizerische Täufertum
bedeutsamsten Neuerscheinungen wenigstens in kurzen Buchanzeigen präsentieren.

Dabei wird es sich nicht um detaillierte Buchbesprechungen handeln können,

wohl aber um einige hoffentlich hilfreiche Hinweise darauf, was von einer
Lektüre des betreffenden Titels erwartet werden darf. Wir beginnen den Reigen
dieser Kurzpräsentationen mit einigen Titeln zum frühen Täufertum, um sodann

mit einigen Publikationen zum Pietismus sowie zur Geschichte des 20. Jahrhunderts

abzuschliessen. Im Anhang folgt dann noch eine Besprechung einer neueren

Gesamtdarstellung der Geschichte der Amischen.

* * *

Martin Bucer, Schriften zu Täufertum und Spiritualismus 1531-1546, bearb. von
Stephen E. Buckwalter, Gütersloh 2011 (Deutsche Schriften/Martin Bucer, Bd.

14), ISBN: 978-3-579-04879-6.

26 Jahre lang war Martin Bucer (1491-1551) als Strassburger Reformator eine
der Schlüsselfiguren der evangelischen Erneuerungsbewegung auf dem europäischen

Kontinent, bevor er 1549 aus dem Elsass fliehen musste und seine letzten

Lebensjahre in England verbrachte. Durch die relativ tolerante Haltung der

Strassburger Obrigkeit in der Frühzeit der Reformation erfolgte seit Mitte der
1520er Jahre ein wachsender Zustrom von anderswo vertriebenen Täufern
unterschiedlichster Couleur in die niederelsässische Metropole. Dadurch sah sich
Bucer zunehmend konfrontiert mit alternativen Ansätzen kirchlicher und
geistlicher Erneuerung.
Grundsätzlich teilte er mit diesen täuferischen und spiritualistischen Kritikern
einer «Volkskirche» deren Überzeugung, wonach der christliche Glaube ethische

Konsequenzen nach sich ziehen müsse. So antwortete er auf die täuferische
Kritik einer oft folgenlosen volkskirchlichen Säuglingstaufe 1538 mit dem

Vorschlag einer späteren Konfirmation, wo säuglingsgetauften Kirchenmitgliedern
die Gelegenheit geboten werden sollte, sich freiwillig und eigenverantwortlich
fur den Weg des Glaubens entscheiden zu können. Wenig Verständnis hatte er

allerdings für die täuferische Tendenz zum Separatismus und deren ablehnende

Haltung zur weltlichen Obrigkeit. Ihm schwebte eine die gesamte Gesellschaft
umfassende Erneuerung vor unter bewusstem Einbezug obrigkeitlicher Mass-

171



nahmen. Diese fur Bucer charakteristische Mischung von Verständnis und
Zurückweisung von Anliegen zeitgenössischer religiöser Nonkonformisten liess ihn
zu einem der engagiertesten und kompetentesten Gesprächspartner, aber auch

zum Kontrahenten von zeitgenössischen Täufern und Spiritualisten werden. Die
im vorliegenden Band vereinigten Schriften lassen ihn dementsprechend weniger
als den von der neueren Forschung oft als unermüdlich für Ausgleich und Kom-
promiss eintretenden Theologen aufleuchten, sondern rücken auch seine

angriffig-apologetischen Züge wieder stärker in den Vordergrund. Drei Texte stammen
dabei aus den Auseinandersetzungen Bucers mit Pilgram Marpeck, je einer handelt

vom Disput mit Melchior Hoffman bzw. mit den Positionen des Münsteraner
Reformators Bernhard Rothmann, fünf Schriften beleuchten die langwierigen
Debatten mit dem Spiritualismus von Kaspar Schwenckfeld und deren drei
illustrieren die Gespräche Bucers mit hessischen Täufern.
Etliche dieser vierzehn meist aus den 1530er und frühen 1540er Jahren stammenden

Texte sind im Rahmen früherer Bände von (Quellen zur Geschichte der Täufer)

bereits publiziert worden. Die von Stephen Buckwalter sorgfältig erarbeitete
Neuedition hat nun aber nicht nur manche frühere Fehler und Mängel behoben,
sondern ermöglicht mit ihren aufgrund eines erweiterten Kenntnisstandes an
zahlreichen Stellen eingefügten umfangreichen Anmerkungen ein ungleich
besseres Verständnis dieser Bucer-Schriften im grösseren Kontext der europäischen
Reformations- und Täufergeschichte.

*

Linda Agnes Huebert Hecht, Women in early Austrian Anabaptism, their days,
their stories, Kitchener ON 2009, ISBN: 978-1-926599-05-2.

Linda Huebert Hecht vermittelt mit ihrem Buch über «Frauen im frühen
österreichischen Täufertum» einen bewegenden Einblick in Leben und Glauben von
über 400 Täuferinnen im Tirol aus den Anfangsjahren der Bewegung von 1527

bis 1531. Basierend auf den von Grete Mecenseffy publizierten Täuferakten zu
Österreich erzählt die Autorin die Geschichten jener zahlreichen, teils namenlosen

Frauen, welche zum täuferischen Glauben fanden und sich dann inmitten von
obrigkeitlicher Repression einen Weg zu bahnen versuchten im Spannungsfeld
von Anpassung und Widerstand, von Widerruf und Martyrium.
Die Darstellung des Materials erfolgt chronologisch, wobei ein Kapitel jeweils
die Ereignisse eines Einzeljahres umfasst. Drei Ergebnisse der Studie scheinen
mir speziell erwähnenswert: Erstens ermöglicht Huebert Hechts umfassend
angelegte Untersuchung erstmals auch einen Blick über die bisher bekannten
Märtyrerinnen hinaus zu denjenigen Frauen, deren Weg vielleicht weniger spektakulär,

aber nicht weniger eindrücklich und bewegend verlaufen ist. Zweitens zeigt
die Studie auf, dass das tirolische Täufertum wesentlich mehr Frauen in seinen
Reihen zählte, als bisher angenommen worden ist. Und drittens wird nachgewiesen,

dass diese Frauen im untersuchten Zeitraum etwa einen Drittel der

Leitungspersonen ausmachten, mithin also einen viel stärkeren Anteil hatten, als die

172



ältere Forschung dies behauptet hatte. So ging Claus-Peter Ciasens einflussreiche

quantitative Sozialgeschichte des Täufertums von 1972 (Anabaptism: A social

history, 1525-1618: Switzerland, Austria, Moravia, south and central Germany)
für das Tirol davon aus, dass bloss etwa 7% der leitenden Mitglieder der
Täuferbewegung Frauen waren. Fluebert Hechts Ergebnisse bestätigen damit erneut,
dass Ciasens Angaben nicht unkritisch verwendet werden sollten. Das Buch wird
abgerundet durch eine Reihe illustrativer Farb-Abbildungen sowie einem
umfangreichen Namen- und Stichwortverzeichnis.
Aus der Perspektive des schweizerischen Täufertums, dessen Erforschung sich
MENNONITICA HELVETICA bekanntlich in besonderer Weise verpflichtet
weiss, ist an dieser Stelle auf die engen Beziehungen zwischen dem frühen Täu-
fertum in der Schweiz und im Tirol hinzuweisen. Es sei bloss daran erinnert, dass

Georg Blaurock als einer der Mitbegründer des Zürcher Täufertums später zu
einem der massgeblichsten Evangelisten und Gemeindegründer im Tirol geworden

ist. Und in seinem Gefolge sind seit den späten 1520er Jahren immer wieder
kleinere und grössere Gruppen aus dem heute österreichischen Teil des Tirols,
vor allem aber auch aus dem heute zu Italien zählenden Südtirol, in der Schweiz

aufgetaucht. Eine Stichprobe hat ergeben, dass von der Gruppe von neun südtiro-
lischen Täuferinnen und Täufern, welche im Frühjahr 1529 in Ettingen bei Basel
verhaftet wurden (vgl. dazu Hanspeter Jecker, Die Basler Täufer, Basel 1980,

107f.), etliche im Index von Linda Huebert Hechts Buch auftauchen. Damit sind
faszinierende Querverbindungen angedeutet, deren Offenlegung erst noch zu
leisten ist.

*

Frank Jehle, Ludwig Hätzer (1500-1529) - der «Ketzer» aus Bischofszell,
Frauenfeld (Thurgauer Beiträge zur Geschichte 147 (2010) 7-125), ISBN 978-3-
9522896-7-9.

Irgendwie passt es zu Ludwig Hätzer, dieser «Randfigur der frühen Täuferbewegung»

(Goeters), dass die vorliegende und ihm gewidmete wichtige Studie nur
ganz am Rande der Täuferforschung publiziert worden ist. Die vom ehemaligen
Universitätsseelsorger, Pfarrer und Schriftsteller Frank Jehle aus St. Gallen in den

Thurgauer Beiträgen zur Geschichte veröffentlichte Untersuchung, ist nämlich
m. W. derzeit (Oktober 2013) von der einschlägigen Täuferforschung überhaupt
noch nicht bemerkt worden, auch nicht in der stets aktualisierten online-Version
des Mennonitischen Lexikons (www.mennlex.de) und ihrem Beitrag zu Hätzer.
In den historischen Teilen greift Jehle erklärtermassen stark auf die bekannten

Forschungen von J. F. G. Goeters zurück. Dass er sich hingegen «stärker von
theologischen und literaturgeschichtlichen Interessen leiten liess» als jener, lässt
ihn da und dort Neuland betreten. Namentlich was Hätzers spezifisch literarische
Kompetenzen angeht, so zeichnet Jehle hier ein bisher wenig bekanntes Bild dieses

vor allem als Korrektor, Übersetzer und Publizist in Erscheinung getretenen
Täufers mit spiritualistischen und unitarischen Neigungen. Nicht zuletzt mit sei-

173



nen Gedichten und Liedern - von denen vor allem in Kapitel 14 (97-107) einige
der bisher nur schwer zugänglichen publiziert werden - gelingen Hätzer Texte,
welche für Jehle «zum Besten gehören, was aus dem 16. Jahrhundert erhalten

geblieben ist» (11). Dass Hätzer noch vor seinem 30. Altersjahr in Konstanz
hingerichtet worden ist, beruht für ihn aufeiner Mischung von Nonkonformismus in
den Bereichen des Glaubens und der Lebensführung (Vorwurf der Bigamie). Für
Jehle ist Hätzer ein «typischer Intellektueller» mit «hohen wissenschaftlichen
Fähigkeiten» und einer «ausserordentlichen Sprachbegabung», der sich
«buchstäblich zwischen alle Stühle setzte» und dem es darum nicht vergönnt war, sein
Lebenswerk zu vollenden: «Was bleibt, ist bruchstückhaft, vieles war erst im
Werden» (108). Es war Jehles erklärte Absicht, Hätzer mit seiner Studie «ein
Denkmal zu setzen» (11). Dies ist auf unpathetische, nuancierte und bewegende
Weise gelungen, wobei ein ansprechendes Layout und aussagekräftige Illustrationen

nicht wenig dazu beigetragen haben.

*

Theda Marx, Täufer und Obrigkeit in Luzern (1552-1610): Strategien vor
Gericht, Bönigen 2011, ISBN: 978-3-033-02844-9,

Die Autorin der vorliegenden Dissertation ist den Leserinnen dieses Jahrbuchs
bereits bekannt von zwei früheren Aufsätzen zum Luzerner Täufertum (Nr. 31

und 34/35). Hier legt sie nun einen umfassenden Überblick über die Geschichte
des Täufertums in einer Region und in einem Zeitraum vor, die von der bisherigen

Forschung nur wenig beachtet worden sind. Luzern spielte neben Zürich und
Bern täufergeschichtlich eine untergeordnete Rolle und auch die zweite Hälfte
des 16. Jahrhunderts ist diesbezüglich leider immer noch weitgehend terra
incognita. Dazu passt, dass die von der Autorin portraitierten Personen oft durchaus
keine kompromisslosen Glaubenshelden sind, die um ihrer Überzeugungen willen

auch die härtesten Formen der Repression stoisch erdulden, zu jedem Leiden
um Christi willen bereit sind und fröhlich singend in den Tod gehen. Vielmehr
wählten viele von ihnen vor Gericht den Weg des geschickten Taktierens und der

Ausreden, um mit möglichst geringen Strafen davon zu kommen. Mit Ausnahme
derer, die sich auf Einladung hutterischer Emissäre bleibend nach Mähren begaben,

kehrten die meisten Luzerner Täuferinnen und Täufer über kurz oder lang
wieder in die katholische Kirche ihres Dorfes zurück. Sie haben insofern «mit-
hilfe ihrer Überlebensstrategien keine Karriere von Ketzer zum Märtyrer und

Heiligen gemacht, sondern sind den Weg vom Ketzer über die Konversion zurück
zum Katholizismus und in ihre Alltagswelt gegangen, denn: Unsterblichkeit war
ihre Sache nicht.» (184) Diese zur Glorifizierung ungeeignete, aber gleicherweise

real existierende Facette täuferischen Alltages in der Frühen Neuzeit auf eine
bisweilen augenzwinkernde, durchwegs aber leichtfüssige Art zur Sprache
gebracht zu haben, ist eine der Stärken dieses gut lesbaren Buches.

*

174



Päivi Räisänen, Ketzer im Dorf: Visitationsverfahren, Täuferbekämpfung und
lokale Handlungsmuster im frühneuzeitlichen Württemberg (Konflikte und Kultur

- Historische Perspektiven Bd. 21) Konstanz 2011, ISBN: 978-3-86764-255-2.

Ähnlich wie in der Studie von Theda Marx geht es in dieser Göttinger Dissertation

um eine täufergeschichtliche Regionalstudie am Beispiel Württembergs.
Allerdings ist der untersuchte Zeitraum breiter gefasst und geht von den täuferischen

Anfängen in den 1520er Jahren bis ins frühe 17. Jahrhundert. Damit sind
auch die grundsätzlichen und teils heftigen Debatten um Form und Inhalt der

Täuferforschung im Blickfeld, welche vor allem im Hinblick auf die Evaluation
der Frühzeit geführt worden sind. Deren Hauptargumente werden im vorliegenden

Buch diskutiert und im Hinblick auf die eigenen Ergebnisse kontinuierlich
evaluiert. Damit bleibt Räisänens Buch nicht eine isolierte Regionalstudie,
sondern hier wird das Gespräch geführt auch mit der aktuellen Täuferforschung.
Diese Weite macht den Beitrag der Autorin auch für die künftige Erforschung
des schweizerischen Täufertums wertvoll, insofern ihre Ergebnisse und Einsichten,

aber auch ihre offen bleibenden Fragen anregen zu eigenen Untersuchungen.
Die in zahlreichen kirchlichen Visitationsakten greifbar gewordene obrigkeitliche

Repression des Täufertums ergibt zusammen mit den Aussagen vorgeladener
tatsächlicher oder bloss vermeintlicher Täuferinnen und Täufer ein aussagekräftiges

und lebensnahes Bild über Hoffnungen und Ängste, Vorgehensweisen und
Strategien der verschiedenen beteiligten Gruppierungen. Der Autorin gelingt es,
dies alles zu einer informativen und überzeugenden Synthese zu verarbeiten.

*

Günter Mühlpfordl und Ulman Weiss, (Hg.), Kryptoradikalität in der Frühneuzeit,

Stuttgart 2009, ISBN: 978-3-515-09142-8.

Täuferische Bewegungen - zumal in der Frühzeit - standen oft quer zu dem, was
zeitgenössische kirchliche und politische Obrigkeiten für Staat und Gesellschaft
wollten. Je stärker der Druck war, sich einer Norm anzupassen, desto mehr stellte
sich die Frage, ob man offen zu seiner Andersartigkeit stand, oder ob man diese

verbergen wollte. Der Begriff der <Kryptoradikalität> versucht die Dynamiken zu
untersuchen, die nonkonformistische Bewegungen immer wieder bewogen
haben, eigene Überzeugungen in einem gewissen Ausmass zu verbergen oder zu
verhüllen und zum Mittel der Tarnung zu greifen. Eine Tagung hat dies 2007 in
Gotha für verschiedene dissidente Bewegungen und Einzelfiguren aus der Frühen

Neuzeit thematisiert und untersucht. Dazu gehören auch eine Reihe von
Beiträgen zum Umfeld von Täufertum und radikalem Pietismus (etwa zu Karlstadt,
Müntzer und Franck sowie den Schwenckfeldern, aber auch zu Gottfried Arnold
und Valentin Weigel), die in diesem Aktenband nun publiziert worden sind.

*

175



Matthias H. Rauert und Martin Rothkegel, Katalog der hutterischen Handschriften

und der Drucke aus hutterischem Besitz in Europa, 2 Teilbde. (Quellen und

Forschungen zur Reformationsgeschichte Bd. 85; Quellen zur Geschichte der
Täufer Bd. 18), Gütersloh 2011, ISBN: 978-3-579-05376-9.

Von den vielen unterschiedlichen täuferischen Gruppierungen des 16. Jahrhunderts

sind die Hutterer sicher diejenigen, welche in ihren Handschriften, Ge-

schichts-Chroniken und Liederbüchern die grösste Anzahl früher täuferischer
Texte gesammelt, bewahrt und späteren Generationen weiter gegeben haben.
Schon seit einiger Zeit ist dies der Täuferforschung bekannt, wie namentlich die

Publikationen von Rudolf Wolkan und Robert Friedmann zeigen. Vor allem die
bessere Zugänglichkeit von Archiven und Bibliotheken in Osteuropa hat nun aber
zahlreiche neue Dokumente zutage gefordert, die nach einer neuen und aktuellen
Erfordernissen angemessenen Bestandesaufnahme riefen. Der nun vorliegende
Katalog umfasst zwar bei weitem noch nicht die weltweiten Bestände - namentlich

diejenigen aus den Nachfolgestaaten der ehemaligen Sowjetunion sowie
diejenigen aus Nordamerika stehen noch aus - aber einen ersten wichtigen Schritt
haben die beiden Bearbeiter und Herausgeber getan. In ihrem Katalog beschreiben

sie 462 Titel, davon 328 handschriftliche und 134 gedruckte. Diese stammen
aus 45 europäischen Städten in Deutschland (12), Ungarn (7), Rumänien (6),
Slowakei (5), Österreich (4), Tschechien (3), Niederlande (2), Grossbritannien
(2), Dänemark (1), Frankreich (1), Polen (1) und der Schweiz (1). Die meisten
der beschriebenen Titel lagern dabei in Bratislava (235), gefolgt von Budapest
(42), Esztergom (32) und Alba Iulia (20). Das zweibändige, insgesamt 1378 Seiten

umfassende Monumentalwerk beinhaltet neben detaillierten Beschreibungen
und Inhaltsangaben der vorgestellten Titel insbesondere auch ein umfangreiches
Register über Personen, Orte und Bibelstellen sowie ein alphabetisches Verzeichnis

sämtlicher Einzelstücke. Die Bedeutung auch für die Erforschung des im

engeren Sinne (Schweizerischen) Täufertums erhellt allein schon aus der Tatsache,

dass im Ortsregister beispielsweise zu «Zürich» 47, zu «Bern» 19 und zu
«Basel» 16 teils mehrseitige Belege erwähnt sind. Wer sich über die Stärken, aber
auch einzelne offen bleibende Fragen zu diesem Werk ein ausführlicheres Urteil
bilden möchte, der sei auf Joe Springers detaillierte Rezension in Mennonite
Quarterly Review 86 (2012), 551-555 verwiesen.

*

David Luthy, A History of the Printings ofTHE MARTYRS' MIRROR - Dutch,
German, English 1660-2012. From the Collection of Heritage Historical Library,
Aylmer ON, 2013.

David Luthys sorgfaltig recherchierte und liebevoll illustrierte Studie über die
verschiedenen Ausgaben des von Tieleman Jansz van Braght (1625-1664)
herausgegebenen <Märtyrerspiegels> ist die aktuellste und detailreichste Darstellung
zu diesem wohl monumentalsten Täuferdruck.

176



Der Autor zählt in seinem vom amischen Pathway Verlag publizierten Band
minutiös sämtliche bisher bekannten Drucke dieses bereits in der Erstausgabe 1452
Seiten starken Werkes auf. Angefangen bei den beiden Erstpublikationen in
niederländischer Sprache von 1660 in Dordrecht und 1685 in Amsterdam zieht der
Autor auf über vierzig Seiten den Bogen weiter mit insgesamt fünfzehn
deutschsprachigen Drucken, um sodann seine enzyklopädische Beschreibung mit einer
Reihe von englischen Drucken abzurunden. Luthy begnügt sich aber nicht mit
einer blossen ausführlichen Auflistung der Drucke. Vielmehr nennt er zahlreiche

Hintergründe und Besonderheiten der einzelnen Publikationen, die sonstwo
kaum in dieser Dichte und Fülle nachzulesen sind.

Für schweizerische Belange bedeutsam ist überdies, dass Luthy nicht nur die
Geschichte der einzelnen Drucklegungen erzählt, sondern auch die Geschichte
einzelner Buchexemplare nachzeichnet, die in Täuferfamilien von Generation zu
Generation weitergegeben und teils mit umfangreichen Besitzereinträgen versehen

worden sind. Diese handschriftlichen Notizen in alten Täuferdrucken stellen
bekanntlich eine oft äusserst ergiebige Quelle namentlich für die Familienforschung

dar.

Nun ist es so, dass nach der Bibel und dem Gesangbuch <Aussbundt> der
(Märtyrerspiegeb wohl zu den auch in Täuferkreisen der Schweiz im 18. und 19.

Jahrhundert am meisten verbreiteten Büchern zählt. Recht weit verbreitet waren
dabei die beiden bei Luthy sehr ausgiebig behandelten frühesten Übersetzungen
ins Deutsche. Unter dem Titel «Der blutige Schauplatz oder Märtyrerspiegel der
Taufgesinnten oder wehrlosen Christen, die um des Zeugnisses Jesu, ihres

Seligmachers, willen gelitten haben und getötet worden sind, von Christi Zeit bis

auf das Jahr 1600» erschien die erste deutsche Version 1748/49 in Ephrata in
Pennsylvania, die zweite 1780 in Pirmasens in der Südwestpfalz. Beide enthielten

die umfangreichen Zusätze aus der 1685er Ausgabe von Amsterdam über die
neuesten Verfolgungswellen der Berner Täufer in den 1660er und 1670er Jahren,

was sie für Schweizer Täufer offenbar noch attraktiver machten.

Vor allem der Pirmasenser Druck war in Schweizer Täuferkreisen recht beliebt.
Es ist deshalb um so erfreulicher, dass Luthy in seinem Buch auch ein Pirmasenser

Exemplar beschreibt, das sich ursprünglich im Besitz von emmentali-
schen Täufern befand und seinen Weg über den Jura und das Baselbiet nach

Nordamerika fand. Es handelt sich dabei um die Kopie, die von Hans Aeschli-
mann an Bendicht Schräg von Wynigen verkauft wurde und von diesem 1817

nach Nordamerika gebracht worden ist. Der Verkauf erfolgte offenbar in sieben

Ratenzahlungen bis 1815. Aus Berner und Basler Akten ist bekannt, dass sich
Hans Aeschlimann von Rüderswil wohl via den Jura ins Baselbiet begab, wo er
1796 den Hof Bienenberg bei Liestal pachtete. 1804 veräusserte er seinen Besitz,
wobei auch Bendicht Schräg als Käufer auftrat. Möglicherweise hat Schräg bei
dieser Gelegenheit den fraglichen <Märtyrerspiegel> gekauft. Mit seiner Familie

war Schräg - wohl von Eschert bei Moutier im Jura herkommend - spätestens
seit 1795 im Baselbiet auf dem Hof Holdenweid bei Holstein, ab 1798 im Raum

177



Liestal auf dem Talackerhof, später auf dem Schillingsrain und danach auf
Ostenberg. Diesen Hof verkaufte er 1807, scheint aber noch 1813 im Raum Basel

gewohnt zu haben (Burgfelden bei Basel?). (Für Details zu Bendicht Schräg vgl.
den Beitrag zum Hof Ostenberg in dieser Ausgabe von Mennonitica Helvetica,
vgl. zu Schräg und Aeschlimann ferner auch in MH 26/27 (2003/04), v. a. S. 46
Anm. 120; 59 Anm. 152, 61 Anm. 155). Die von Luthy vermittelte Geschichte

eines einzelnen Buches vermag so wichtige Puzzleteile zur Geschichte des

schweizerischen Täufertums zu liefern!
An einer Stelle seines Werkes ist Luthy aus der Optik schweizerischer Täufergeschichte

zu ergänzen. Auf Seite 11 schreibt er: «Since Amish forebears in
Switzerland did not read Dutch, no copy of a Dutch edition has been found with an
Amish ownership written inside it.» Diese Aussage ist insofern zu korrigieren,
als sich in den Beständen des Theologischen Seminars auf dem Bienenberg
tatsächlich ein Exemplar der Amsterdamer Ausgabe von 1685 befindet - und zwar
mit einem aufschlussreichen handschriftlichen Eintrag:

<f-t4+r'ÎCfc$*nj

Ö~~

«Diß Buch Gehört dem Peter Tschantz er hat es lassen auß Holland bringen es hat in kost 8 fl. Tütsch
gält [8 Gulden] ist im zur hand gekomen jm jar 1719».

Mit diesem Beispiel der aus amischen Kernlanden im Bernbiet stammenden
Familie Tschanz wird deutlich, dass wenigstens in einzelnen Fällen durchaus auch

schweizerische (amische) Täufer sich niederländische Exemplare des <Märtyrer-
spiegels> besorgten. Nachkommen von bernischen Tschanz-Familien aus Oppli-
gen und Sigriswil im Berner Oberland wandten sich verfolgungsbedingt bereits

178



seit der Mitte des 17. Jahrhunderts ins Elsass, nach Süddeutschland und bald
auch nach Nordamerika. Weitere handschriftliche Einträge vor allem zur
Familiengeschichte machen deutlich, dass das Buch während etlicher Generationen im
Besitz täuferischer Tschanz im elsässischen Bollwiller zwischen Mulhouse und
Colmar verblieb.
Wer sich künftig mit dem <Märtyrerspiegel> befasst, für den steht mit David
Luthys Werk fortan eine unverzichtbare Hilfe und ein ausgezeichnetes und
inspirierendes Nachschlagewerk zur Verfügung.

*

Kirsten Beachy (Ed.), Tongue Screws and Testimonies: Poems, Stories, and

Essays Inspired by the Martyrs Mirror, Scottdale, Pa.: Herald Press 2010, ISBN:
978-0-836-19519-4.

Eine ganz andere Art von Respekt und Wertschätzung für den gewichtigen
Märtyrerspiegeb als im zuvor besprochenen Buch von David Luthy tritt einem in
Kirsten Beachys Band entgegen. Hier wird dieser seit mehr als 300 Jahren in
täuferisch-mennonitischen und amischen Haushalten hochverehrte und zur
Stärkung des Glaubens und zur Bildung eigener Identität immer wieder herangezogene

Band auf eine erfrischende, teils provokative, aber stets inspirierende Art
neu reflektiert und gewürdigt. Dies geschieht mit Erzählungen, Gedichten,
Meditationen, Karikaturen, Gebeten, Kurzessay und vielen anderen Formen auf teils
humoristische, teils satirische, manchmal bewegende, manchmal irritierende,
bisweilen ermutigende, bisweilen beunruhigende Art und Weise. So gelingt es

dem Buch, sowohl das Beeindruckende und Sinnstiftende wie auch das Befremdliche

und Ärgerliche des täuferischen Glaubenszeugnisses gleicherweise zu
thematisieren und damit herauszufordern zum kritischen Überdenken der eigenen
Wert- und Glaubensvorstellungen.

* * *

Spätestens seit Rudolf Dellspergers Studie von 1984 zu den Anfangen des Pietismus

in Bern ist die Frage nach dem Verhältnis von Pietismus und Täufertum ein
Desiderat der Forschung geworden. Einige Publikationen aus dem Umfeld der
neueren Pietismusforschung haben dieses Thema auf die eine oder andere Weise

aufgegriffen, teils explizit, teils bloss am Rande. Eine Auswahl dieser Bücher soll
nachfolgend im Hinblick auf diese Fragestellung kurz vorgestellt werden:

Wolfgang Breul, Marcus Meier und Lothar Vogel (Hg.), Der radikale Pietismus.

Perspektiven der Forschung, Göttingen: Vandenhoeck&Ruprecht 2010, 480 S.,

ISBN 978-3-525-55839-3.

Hartmut Lehmann, Religiöse Erweckung in gottferner Zeit: Studien zur
Pietismusforschung, Göttingen: Wallstein, 2010, (Bausteine zu einer europäischen
Religionsgeschichte im Zeitalter der Säkularisierung Bd. 12), 158 S., ISBN: 978-
3-8353-0597-7.

179



Wenn in den vergangenen Jahren das Verhältnis von Pietismus und Täufertum
thematisiert wurde, dann geschah dies vorwiegend im Kontext der Diskussion
über den Radikalen Pietismus. Der von Wolfgang Breul, Marcus Meier und
Lothar Vogel herausgegebene Aufsatzband publiziert dabei die Referate einer
Tagung von 2007 zum Thema «Radikaler Pietismus - Eine Zwischenbilanz der

Forschung». Darin enthalten sind Beiträge auch derjenigen Autoren, die sich seit
Jahren an vorderster Front mit Fragestellungen aus dem Grenzbereich von Pietismus

und Täufertum befassen. Speziell genannt seien der Beitrag des Mitherausgebers

Marcus Meier zum Thema «Eberhard Ludwig Grubers <Grundforschende

Fragen). Zur Binnendifferenzierung des radikalen Pietismus», in dem es um die

Auseinandersetzung mit den Positionen der Schwarzenauer Täufer geht (129—

146). Das Kapitel des Berner Kirchenhistorikers Rudolf Dellsperger zum radikalen

Pietismus in der Schweiz und seinen Beziehungen zu Deutschland (171-188)
bietet mit seiner Auflistung von Bezügen zum Täufertum namentlich auf
bernischem und neuenburgischem Territorium zwar nichts grundsätzlich Neues, dafür
aber in gebündelter Form zahlreiche Anregungen für weiterfuhrende Studien.
Jeff Bach, Leiter des Young Centers for Anabaptist and Pietist Studies am Eliza-
bethtown College in Pennsylvania, weist in seinem Beitrag «Der Pazifismus und
die Schwarzenauer Neutäufer» (229-236) nach, inwiefern sowohl täuferische als
auch radikalpietistische Prägungen die spätere <Church of the Brethren) zu einer
Historischen Friedenskirche haben werden lassen. In einen grösseren
Zusammenhang rückt Hartmut Lehmann die Thematik mit seinem Beitrag «Die
langfristigen Folgen der kirchlichen Ausgrenzung des radikalen Pietismus» (45-56).
Dabei stellt er die Frage, ob sich in manchen Regionen Europas wohl darum
kein religiöser Pluralismus entwickeln konnte, weil - wie etwa in den meisten

deutschsprachigen Territorien - über lange Zeiträume hinweg «religiöse Non-
konformisten nicht toleriert, sondern ausgegrenzt und diffamiert, diskriminiert
und schliesslich verfolgt und vertrieben wurden?» (46) Und was Lehmann in
diesem Artikel im Hinblick auf den radikalen Pietismus postuliert, das kann und
muss selbstredend auch für das Täufertum diskutiert werden. Hochaktuell werden

die Thesen Lehmanns dort, wo er in dieser jahrhundertelangen Vertreibung
unangepasster «entschiedener Christen» einen «schweren Verlust für die Welt
des mitteleuropäischen Protestantismus» sieht, einen «Aderlass mit nicht mehr
wieder gutzumachenden Folgen», der verhindert hat, dass sich etwa in Deutschland

(und wohl auch in der Schweiz!) «kein offener religiöser Markt» entwickeln
konnte. (54f.). Der genannte Aufsatz befindet sich übrigens auch im obgenannten
Sammelband «Religiöse Erweckung in gottferner Zeit. Studien zur Pietismusforschung»

(45-56), wo Hartmut Lehmann in sehr anregender Weise über
Zusammenhänge zwischen verschiedenen religiösen Erneuerungsbewegungen seit der
Reformation nachdenkt. Wenn er dabei auf sehr inspirierende Weise über
Kontinuitäten und Diskontinuitäten der Geschichte reflektiert, dann kommt er dabei

zwar kaum explizit auf das Täufertum zu sprechen, aber auch unausgesprochen
stehen die Bezüge teils überdeutlich im Raum.

180



*
Hans Schneider, Gesammelte Aufsätze, hg. von Wolfgang Breul und Lothar
Vogel, Leipzig: Evangelische Verlags-Anstalt, 2011, 447 S., ISBN: 978-3-374-
02983-9.

Vom mittlerweile emeritierten Marburger Kirchenhistoriker Hans Schneider
sind in den vergangenen Jahrzehnten verschiedentlich wesentliche Beiträge zum
Verhältnis von Pietismus und Täufertum verfasst worden. Spannend daran war,
dass diese Texte nicht einfach Neuinterpretationen altbekannter Fakten darstellten,

sondern dass ihr Ausgangspunkt sehr oft neu entdeckte Quellen waren. Neben

Schneiders bekannten Beiträgen zum Radikalen Pietismus im vierbändigen
Standardwerk «Geschichte des Pietismus» waren seine zahlreichen übrigen Artikel

allerdings breit gestreut in einer Vielfalt unterschiedlichster Fachzeitschriften
und bisher leider oft nicht leicht zugänglich. Hier schafft die Reihe «Gesammelte

Aufsätze» Abhilfe. Band 1 zum Radikalen Pietismus enthält die wichtigsten
deutsch- und englischsprachigen Artikel Schneiders zu diesem Thema, die er in
den Jahren von 1980 bis 2010 publiziert hat. Speziell erwähnt seien die
Beiträge «The Attitude of Pietists towards Anabaptism» von 1997, ferner die zwei
Texte zur Taufauffassung der Schwarzenauer Täufer (Church of the Brethren),
nämlich einerseits «(Basic Questions on Water Baptism>: An Early Anti-Brethren
Pamphlet» von 1997 und anderseits «Alexander Mack's Notes about Immersion
Baptism in His Personal Bible» von 2003, sowie das forschungsgeschichtlich
wichtige Schlusskapitel «Der Radikale Pietismus: Rückblick und Ausblick» von
2010.

*

Erika Hebeisen, «leidenschaftlich fromm»: Die pietistische Bewegung in Basel,
1750-1830, Köln: Böhlau, 2005 (Diss, phil.-hist. Univ. Basel, 2003), 334 S.,

ISBN: 3-412-14305-7.
Die Bedeutung des Pietismus für die Geschichte des Täufertums ist zwar seit

langem unbestritten, und doch immer noch recht wenig erforscht. In der Schweiz
und namentlich für die Region Bern hat in neuerer Zeit vor allem der emeritierte
Berner Kirchenhistoriker Rudolf Dellsperger das Thema wiederholt aufgegriffen.

Für Basel steht eine umfassendere Studie des Verhältnisses von Täufertum
und Pietismus immer noch aus - und zwar nicht nur, wenn man eine weite
Definition von Pietismus annimmt und die Erweckungsbewegungen des 19. Jahrhunderts

dazu zählt, sondern auch bei einer engeren Fassung, die nicht über das 18.

Jahrhundert hinausgeht.
Erika Hebeisen untersucht in ihrer Studie «die pietistische Bewegung in Basel»
zwischen 1750 und 1830 und konzentriert sich damit aufeine Periode, die man als

Verbindungsstück zwischen der Frühzeit des Pietismus in Basel (etwa von 1710

bis 1750) und dem Zeitalter der Erweckungsbewegungen (v. a. ab 1820) bezeichnen

könnte. Aufgrund einer Konzentration auf den Quellenkorpus der Archive

181



der beiden Basler Familien Brenner und Burckhardt stehen Akteure aus deren
Umfeld und Beziehungskreis im Zentrum der Darstellung. Dies ermöglicht
aufschlussreiche Detailstudien und Momentaufnahmen zu verschiedenen Aspekten
dieser «pietistischen Bewegung in Basel», wobei allerdings auf eine nuancierte
theologie- und frömmigkeitgeschichtliche Debatte darüber, was «Pietismus» hier
oder anderswo ausmacht, verzichtet wird. Die dabei von der Autorin praktizierte

Fokussierung auf Geschlechtergeschichte generiert zwar etliche interessante
Einsichten etwa zum Verhältnis von Männern und Frauen beim zeitgenössischen
Basler Pietismus sowie zum Stellenwert der Familie bei der Formierung, Aneignung

und Tradierung pietistischer Formen des Denkens, Glaubens und Flandelns.
Dieser Blickwinkel nimmt aber in Kauf, andere Bezüge des Basler Pietismus,
etwa seine Einbettung in den grösseren kirchen- und sozialgeschichtlichen Kontext

des damaligen Europa nur wenig zu beachten. Auch die Vorgeschichte des

erst ab 1750 sorgfaltiger analysierten Basler Pietismus kommt fast gar nicht zur
Sprache. Damit ist klar, dass abfällige Berührungspunkte von Pietismus und Täu-
fertum in diesem Buch kaum zur Darstellung gelangen. Was das Buch allerdings
deutlich werden lässt, dies ist die ab 1750 einsetzende Herausbildung dessen, was
man in der Folge «das fromme Basel» nennt. Dieses Milieu übt auf längere Zeit
einen nicht nur kirchlichen, sondern auch einen politischen und wirtschaftlichen
Einfluss aus, der weit über die Rheinstadt hinausgeht. Von ihm profitieren dann

allerdings durchaus auch Täuferinnen und Täufer, insofern ihnen ab 1770 reiche
und fromme Basler Familien zunehmend gern die zahlreichen eigenen
Landwirtschaftsbetriebe rund um die Stadt und auf der Landschaft verpachten. Leider
verfugt das Buch aber über keinen Index, sodass weder thematische Stichworte
noch Orte und Namen leicht aufgefunden werden können.

*

Jürgen J. Seidel (Hg.), Gegen den Strom. Der radikale Pietismus im schweizerischen

und internationalen Beziehungsfeld, Zürich: Dreamis Verlag 2011, ISBN
978-3-905473-18-6.

Der vorliegende Band enthält die Referate einer Tagung zum Radikalen Pietismus

von 2008 in Zürich, wo im Sinne einer Weiterfuhrung und Vertiefung früherer
ähnlich ausgerichteter Symposien programmatisch und titelgebend «der radikale
Pietismus im schweizerischen und internationalen Beziehungsfeld» im Zentrum
stand. Es waren teils dieselben Forschenden, die sich nun aber detailreicher mit
den lokalen Gegebenheiten und Hintergründen auseinandersetzten. Wichtig im
Sinne einer die neuere Forschung zusammenfassenden Studie ist Rudolf
Dellspergers Beitrag «Die Frühzeit des radikalen Pietismus in der Schweiz (bis ca.

1750)» (19-38), der erneut mehrfach und nachhaltig auf die Zusammenhänge
zwischen Pietismus undTäufertum hinweist. Aufmögliche Hintergründe solcher

Bezüge macht Urs B. Leu aufmerksam mit seinem Artikel «Chiliasten und
mystische Spiritualisten des 17. Jahrhunderts» (39-78), nicht zuletzt auch mit seinen
Hinweisen auf in der Schweiz sichtbare Spuren des Schwenckfeldertums. Ge-

182



nannt werden soll auch Hans Schneiders Analyse eines aufschlussreichen Dokuments

zur Frühgeschichte des Zürcher Pietismus, zu Johann Heinrich Schweizers
<Ursachen und Gründe> von 1698 (123-150). Hier wird aus dem Blickwinkel
eines reformierten Theologen eine Form von Kritik am zeitgenössischen
Pietismus laut, welche diesen in manchen Punkten (etwa der Stellung zu Obrigkeit
und Gewalt) in Beziehung bringt zum Täufertum. Da die Anlage des Buches

von einer (hier nicht zu evaluierenden) weitgefassten Definition von Pietismus
ausgeht, beinhaltet der Band auch Beiträge zum 19. und 20. Jahrhundert. Hier
ist erwähnenswert die Studie von Jolanda Cécile Schärli über «Margaretha Peter

(1794-1823) von Wildensbuch. Oberhaupt einer Sekte im Zürcher Unterland»
(179-196), wo aufschlussreiche Verbindungen zur Bewegung der von Samuel
Fröhlich gegründeten Neutäufer anklingen -Verbindungen, denen die Autorin in
ihrer Dissertation von 2012 («Auffällige Religiosität: Gebetsheilungen,
Besessenheitsfalle und Schwärmerische Sekten in Katholischen und Reformierten»)
vertieft nachgegangen ist.

* * *

Heinrich B. Unruh, Fügungen und Führungen: Benjamin Heinrich Unruh 1881-
1959. Ein Leben im Geiste christlicher Humanität und im Dienste der Nächstenliebe.

Mit einem Nachwort von Peter Letkemann, Detmold 2009, ISBN 978-3-
926306-58-6.

Die Geschichte täuferisch-mennonitischer Gemeinden in der Schweiz ist für das

19. und 20. Jahrhundert erst wenig aufgearbeitet und dargestellt worden. Das gilt
insbesondere auch für die turbulenten Jahre und Jahrzehnte rund um die beiden

Weltkriege. Die kleinen und eher isoliert lebenden Schweizer Mennonitenge-
meinden nahmen zwar im Rahmen eines weltweiten Aufbruchs der
Weltmissionsbewegung seit der Mitte des 19. Jahrhunderts allmählich Anteil an den
Initiativen ihrer norddeutschen und niederländischen Glaubensgeschwister. Und als
sie ab den 1880er Jahren zunehmend von der europäischen überkonfessionellen
Gemeinschafts- und Heiligungbewegung erfasst wurden, intensivierte und
befruchtete dies ihre Kontakte zu elsässischen und süddeutschen Mennonitenge-
meinden stark. Als das europäische Mennonitentum dann grossflächig in die
Turbulenzen der beiden Weltkriege hineingezogen wurde, da stand man daher nicht
mehr völlig abseits. Vor allem einige der Ältesten aus Schweizer Gemeinden
(Samuel Nussbaumer aus der Schänzli-Gemeinde, Samuel Gerber aus der

Sonnenberg-Gemeinde etc.) hatten europaweite Kontakte. Namentlich beim Aufbau
eines Hilfswerkes für die notleidenden russland-deutschen Mennoniten in der

Zwischenkriegszeit kam es zu zahlreichen Begegnungen und Gesprächen. Leider
ist aber kaum erforscht, welche Rolle die schweizerischen Gemeinden in diesen

Entwicklungen spielten und wie das Kriegsgeschehen in ihren Reihen reflektiert
und eingeschätzt wurde.
Eine der Schlüsselfiguren des deutschsprachigen Mennonitentums jener Jahre ist

Benjamin Heinrich Unruh (1881-1959), dem die vorliegende Biographie gewid-

183



met ist. Unruhs Bezüge zur Schweiz sind vielfältig. Geboren und aufgewachsen
in Südrussland, absolvierte er zum einen entscheidende und prägende Jahre seines

Theologiestudiums in Basel an der hiesigen Evangelischen Predigerschule
und an der Universität (1900-1907). Zum andern weilte er später im Rahmen
seiner diplomatischen Bemühungen zugunsten der russland-deutschen Menno-
niten oft in Genf für Besprechungen im Umfeld des Völkerbundes oder des

Internationalen Komitees des Roten Kreuzes IKRK. Und drittens pflegte er -
mittlerweile bei Karlsruhe wohnhaft - im Kontext dieser Aufenthalte offenbar auch
den Kontakt mit mennonitischen Gemeinden und Einzelpersonen in der Schweiz.
Im Rahmen dieses primär der schweizerischen Täufergeschichte gewidmeten
Jahrbuches MENNONITICA HELVETICA soll nun nicht detailliert auf den

umfangreichen Inhalt dieses Buches eingegangen werden. Hier nur so viel: Die
primär aus der Optik der Nachkommen von Benjamin Unruh verfasste Darstellung
hat den Vorteil, dass sie manche intimen, familieninternen Details zu berichten
weiss. Sie hat aber den Nachteil, dass das Bestreben, Person und Werk des eigenen

Vaters zu würdigen, über weite Strecken verhindert, auch nötige kritische
Fragen zu stellen. So stellt sie einerseits die unbestrittenen Verdienste Unruhs

um Planung, Organisation und Durchführung der Ausreise von Tausenden von
Russlandmennoniten ins Zentrum. Sie verzichtet anderseits aber weitgehend darauf,

die Schwerpunktsetzungen Unruhs und ab 1933 seine enge Zusammenarbeit
mit den Behörden des Dritten Reiches kritisch zu evaluieren und deren politische
und theologische Hintergründe in seinem Denken herauszuschälen. Für eine
detaillierte Buchbesprechung, die auch diesen Punkten Rechnung trägt, konsultiere
man die Rezensionen von Alfred Neufeld in den Mennonitischen Geschichtsblättern

67 (2010), 176-183) sowie von Gerhard Rempel in Mennonite Quarterly
Review 84 (2010), 275-278.
Das Buch bearbeitet insofern verdienstvollerweise ein bisher nur wenig erforschtes

Gebiet und gewährt einen Einblick in eine äusserst notvolle Zeit, anderseits
lässt es manche bedrängenden Fragen leider offen. Trotz, oder gerade wegen der
Defizite dieser wichtigen Biographie wird einem schmerzlich bewusst, wie viel
an kritischer Erforschung der neueren Täufergeschichte noch zu leisten ist. Das

gilt in besonderer Weise auch für die Schweiz, wo beispielsweise noch zu keiner
einzigen der prägenden Figuren aus täuferisch-mennonitischen Gemeinden des

19. und frühen 20. Jahrhunderts m. E. eine wissenschaftlich-kritischen Ansprüchen

genügende Studie erstellt worden ist. Und dies, obwohl es an einschlägigen
Quellen zu solchen prägenden Zeitgenossen Unruhs - etwa dem obgenannten
Samuel Nussbaumer (1866-1944) - durchaus nicht fehlen würde.

Leroy Beachy, Unser Leit...: the story of the Amish, 2 Bde., Millersburg, OH,
Goodly Heritage Books, 2011, ISBN 978-0-983-23970-3.

Die ältere Literatur zur Geschichte der Amischen war weitgehend geprägt von
der Überzeugung, dass die Anfange der Bewegung massgeblich dem forschen

184



Draufgängertum eines meist als unsympathischer Heisssporn charakterisierten
Gemeindeältesten namens Jakob Amman aus dem Berner Oberland zu verdanken

sei. Dessen konservative Engstirnigkeit, rechthaberische Unversöhnlichkeit
und ungeduldige Aggressivität habe im Jahr 1693 in der Schweiz, in Süddeutschland

und im Elsass zur Abspaltung vom übrigen Täufertum gefuhrt. Diese Art
der Geschichtsschreibung war stark von täuferisch-mennonitischen Autoren
geprägt, die oft aus einer stark amisch-kritischen Perspektive schrieben und
argumentierten.

Leroy Beachy, der Autor des vorliegenden eindrücklichen und umfangreichen
zweibändigen Werkes zur Geschichte der Amischen, ist selber Mitglied einer
Amischen Gemeinschaft. Ausgangspunkt seines Buches ist die Irritation einer
zunehmenden Zahl von Amischen, einer Glaubensbewegung anzugehören, die
ihren Ursprung im Wirken eines derart unsympathischen Draufgängers wie
Jakob Amman haben soll. Dem setzt Beachy die Ergebnisse seiner eigenen
Forschungen entgegen, die in folgenden vier Hauptpostulaten bestehen:
Erstens ist nicht Jakob Amman der eigentliche Gründer der Gemeinschaft, die
heute als <Amische> bezeichnet wird, sondern ein bislang nur wenig beachteter
Täuferlehrer namens Ulrich Müller.

Zweitens ist der Beginn dieser Bewegung früher anzusetzen als 1693 und reicht
wenigstens bis in die 1670er Jahre zurück.

Drittens ist die als <Amisch> bezeichnete Gemeinschaft nicht eine Abspaltung
und ein Wegbrechen von einem zuvor homogenen uniformen Täufertum,
sondern eine Neugründung, die in vielen Bereichen althergebrachte täuferische Werte

zurückgewinnt, in Kontinuität steht mit dem älteren Täufertum und quer durch
die Jahrhunderte eine biblisch fundierte Form christlichen Glaubens praktiziert.
Viertens ist das schweizerisch-süddeutsch-elsässische Täufertum um 1700 am
besten zu verstehen mit einer Rückführung und Einteilung in drei Gruppen:
Zürcher, Emmentaler und Oberländer.

Der letztgenannte Punkt ist dabei entscheidend für das Verständnis des Ansatzes

von Beachy. Das 1525 entstandene Zürcher Täufertum, das sich in der Folge via
den Aargau und Basel bis nach Bern ausdehnte, erlebte laut Beachy nach 1600 an

seinem Ursprungsort in Zürich einen entscheidenden geistlichen Neuaufbruch.
Sein zahlenmässiges Wachstum liess die Obrigkeit erneut zu drastischen
Repressionsmitteln greifen, was bis zur Mitte des 17. Jahrhunderts die grosse Mehrheit

der Zürcher Täuferinnen und Täufer zur Flucht und Auswanderung in die

Pfalz, den Kraichgau und ins Elsass trieb. Hier nahmen die (laut Beachy primär
Zürcher) Migrationsgemeinden in der Folge im Jahr 1660 das Dordrechter
Bekenntnis der niederländischen Doopsgezinde an. An diesen Zufluchtsorten kam
es gute zehn Jahre später zu Begegnungen mit nun ebenfalls aus ihrer Heimat
vertriebenen Berner Glaubensverwandten. Durch diese Kontakte schwappte im
Sinne eines vom Autor oft verwendeten Bildes des Domino-Effektes die geistliche

Erneuerung auch ins Bernbiet über. Eine wesentliche Rolle spielte dabei die
individuelle und gruppenweise Zuwanderung von Zürcher Täufern ins Emmen-

185



tal. Beachy nennt dabei etwa die Zuwanderung von 40 Familien nach Eggiwil
im hintersten Emmental im Jahr 1654 (16 und 32), und insbesondere die
missionarisch-evangelistische Verkündigung des via die Pfalz seit 1672 ins Bernbiet
gekommenen Zürcher Täuferlehrers Ulrich Müller (VI und 23ff., 35ffl). Dessen

vor allem im Oberland sehr erfolgreicher Predigttätigkeit sei es zu verdanken,
dass durch seinen Aufenthalt im Bernbiet zwischen 1672 und 1684 zahlreiche
Menschen zum täuferischen Glauben kamen und über 200 neue Familiennamen
bei den Mitgliedern täuferischer Gemeinden auftauchten. Weniger Resonanz
habe Müllers Tätigkeit hingegen im Emmental gehabt, wo sich sowohl die
Bevölkerung als auch das lokale Täufertum weniger offen gezeigt habe für die auf
Zürcher Impulse zurückgehende täuferische Erneuerungsbewegung. Insofern
seien Unterschiede zwischen dem Oberländer und dem Emmentaler Täufertum
schon lange vor Amman und den Ereignissen von 1693 vorhanden gewesen und
es sei durchaus angemessen, Ulrich Müller als den Hauptinitianten der täuferischen

Erneuerung im Berner Oberland zu bezeichnen, deren Mitglieder später
den Grundstock deijenigen Bewegung bildeten, die man die Amischen nannte.

(Bezüge des bernischen Täufertums im späten 17. Jahrhundert zu Zürich habe
ich in meinem früheren Aufsatz zu Heinrich Funck1 ebenfalls deutlich gemacht,
komme dabei aber zu anderen Schlüssen!)
Dieser hier bloss grob skizzierte Ansatz von Beachy setzt manche Akzente meines

Erachtens sehr richtig. Erstens siedelt er die Entstehung der Amischen in
einem geographisch, zeitlich und kirchlich-theologisch breiten Geflecht von
Faktoren, Zusammenhängen und Abhängigkeiten an. Zweitens benennt er Entwicklungen

als massgeblich für die Entstehung der Amischen, die lange vor 1693

begonnen haben. Und drittens setzt er zu einer Neubeurteilung von Aussagen
und Handlungen im Umfeld der Anfänge der Amischen an, die fairer und

ausgewogener sein möchte als die bislang oft pauschale Negativeinschätzung von
Jakob Amman und seinen Gefährten.
So eindrücklich allerdings auf den ersten Blick dieser schwungvolle
Interpretations-Entwurf erscheinen mag, so schwerwiegend sind die Bedenken, die dazu

formuliert werden müssen. Zum einen sind zahlreiche von Beachy angeführte
Beweise, die für den direkten Einfluss der täuferischen Erneuerung in Zürich
auf den geistlichen Aufbruch im Berner Oberland gegeben werden, historisch
nicht belegbar. So lässt sich die angebliche Zuwanderung von 40 täuferischen
Zürcher-Familien von 1654 nach Eggiwil nirgends nachweisen. Und auch die

vom Autor kolportierte illustre Zürcher und Pfälzer Vergangenheit des angeblich
seit 1672 im Bernbiet tätigen Ältesten Ulrich Müller steht auf äusserst wackeligen

Füssen und basiert immer wieder auf der Annahme der Identität von Personen

mit gleichem Namen. Die Häufigkeit von «Ulrich Müller» auch in täuferischen

Kreisen vermag bisweilen zu solchen Gleichsetzungen zu verleiten, um so

1 Heinrich Funck - «der Mann, den sie gebrandmarkt haben», oder: Was hat das Zürcher Täufer¬
tum mit der Entstehung der Amischen zu tun?, in: Urs B. Leu und Christian Scheidegger (Hg.),
Die Zürcher Täufer 1525-1700, Zürich 2007, 277-314.

186



mehr, wenn Personen wie ein Täufer Ulrich Müller von Hirschtal im Aargau und
ein Täufer Ulrich Müller von Oberdiessbach fast gleichzeitig und ohne präzise
Kennzeichnungen in den Akten auftauchen.

Erklärungsbedarf stellt sich ein, wenn ein angeblich erst seit 1672 im Bernbiet
befindlicher Zürcher Täufer bereits wenige Jahre später offenbar über einen

umfangreichen und auf altes Herkommen deutenden Besitz an Immobilien und
Grundstücken im Raum Oberdiessbach und Steffisburg verfügt, der im Rahmen

von Inhaftierungen nach und nach von den bernischen Behörden entdeckt und
konfisziert wird. Doch darüber äussert sich der Autor ebenso wenig wie über
die Tatsache, dass keine der zahlreichen Quellen über den in den 1670er und
1680er Jahren inhaftierten und offensichtlich im Raum Thun seit langem tief
verankerten Täuferlehrer Ulrich Müller ein Wort über dessen angebliche Zürcher
Herkunft verliert.

Weiter sind die Hinweise auf eine umfangreiche Lehrtätigkeit von Ulrich Müller
im Oberland weit weniger zahlreich als Beachy vermutet. Nicht selten gewinnen
er beziehungsweise seine Gewährspersonen aus bernischen Quellen Informationen,

die darin schlicht nicht enthalten sind. Dies ist beispielsweise der Fall, wenn
Beachy schreibt (41 die Geschwister Dällenbach von Eggstalden am Kurzenberg
hätten für die Beherbergung von Ulrich Müller wegen einer Täuferversammlung
hohe Bussen bezahlen müssen, wo es in der Quelle in Tat und Wahrheit einfach
darum geht, die jährlichen Zinszahlungen für das aus der Konfiskationsmasse
des Täufers Ueli Müller empfangene Gut zu regeln. Die angegebene Quelle ist
in diesem Fall zwar zutreffend bezeichnet (Staatsarchiv Bern, Urbarien Thun 6,

IV, 21), in ihrem Inhalt aber falsch und irreführend verstanden worden. Bei
zahlreichen weiteren Beispielen für Bussen wegen angeblichen Beherbergungen von
Ulrich Müller, der dabei gepredigt habe, geht es um simple Zinszahlungen bei

Obligationen aus dem Konfiskationsgut des Täuferlehrers (44).

Diese Beispiele Hessen sich vermehren und mindern natürlich das Vertrauen in
den Umgang mit den verwendeten Quellen, zumal was diejenigen in europäischen

Archiven und in nicht-englischer Sprache angeht. Insofern sind die
Ausführungen über die Anfange der Amischen mit angemessener Sorgfalt und
Zurückhaltung zur Kenntnis zu nehmen.

Nun sind allerdings die Kapitel über die Anfänge der Amischen bei weitem nicht
das einzige Kernstück des vorliegenden Werkes. Nach dem Abschnitt über die

Vorgeschichte des geistlichen Aufbruchs in Zürich (1. «Faith under Test») und
der Schilderung der Anfange der «amischen» Bewegung im Oberland (2. «A
New Beginning») folgt ab Seite 111 ein Kapitel über die Auswanderung in
französische und deutsche Gebiete im 18. Jahrhundert, und bereits mit Kapitel 4

setzen die Ausführungen über die weitere Geschichte in Nordamerika ein. In
eindrücklicher und einmaliger Ausführlichkeit und mit einem Augenmerk auf viele
wertvolle familien- und siedlungsgeschichtliche Details werden nun die weiteren

Entwicklungen bei der Gründung von amischen Niederlassungen in Pennsylvania,

Ohio, Indiana, Ontario und weiteren Staaten und Provinzen beschrieben.

187



Von besonderer Bedeutung fur die Theologie und Geschichte des schweizerischen

Täufertums sind dabei diejenigen Abschnitte in Band I und II, welche
Herkunft, Überfahrt und Ansiedlung der im 18. und 19. Jahrhundert zahlreichen
täuferischen Auswanderergruppen aus dem Basel- und Bernbiet, aus dem Neu-
enburgischen und vor allem aus dem Fürstbistum resp. dem späteren Berner Jura
darstellen. Hier tauchen Details und Informationen über Einzelpersonen und
Familien auf, welche wertvolle Links und Bezüge zu Personen ermöglichen, deren
Geschichte wir zwar bis zur Auswanderung nach Amerika in schweizerischen
Archiven einigermassen gut dokumentiert haben, von denen uns aber für die
Zeit danach die meisten Daten fehlen. Aufschlussreich ist dabei, dass die Grenze
zwischen amisch und nicht-amisch bei diesen Auswanderern - zumal aus dem
Jura - bisweilen überraschend fliessend sein kann. Insofern kann damit gerechnet

werden, dass im Buch von Leroy Beachy über die Amischen durchaus auch
wertvolle Informationen gefunden werden können über Personen, deren in der
Schweiz zurückgebliebene Verwandte in der Folge nicht-amische Gemeinden
besuchten. Hilfreich sind dabei die detaillierten, nach Jahrhunderten und alphabetisch

aufgelisteten Verzeichnisse sämtlicher «amischer Einwanderer». Die beiden
abschliessenden Kapitel 8 und 9 geben einerseits einen ausführlichen Überblick
über Essenz und Hauptakzente amischen Glaubens in seiner Bibelzentriertheit
und seinem Gegenüber zur «Welt» (II, 235-393). Anderseits wird in durchaus
selbstkritischer Weise die neuere Geschichte der amischen Gemeinschaft als eine
Geschichte zahlreicher Trennungen und Spaltungen vorgestellt und diskutiert,
bei der deutlich wird, dass man sich angesichts der als zentral, aber gegenläufig
verstandenen Herausforderungen von «weltlichen» und «pietistischen» Einflüssen

amischerseits oft in sehr unterschiedliche Richtungen bewegt hatte.

Zum Schluss sei hervorgehoben, dass die beiden Bände in ihrer gediegenen
Aufmachung, mit ihrem angenehmen und übersichtlichen Layout, sowie mit den
zahlreichen sehr ansprechenden und illustrativen Zeichnungen eine Lese-Erfahrung

der ganz besonderen Art garantieren.

Hanspeter Jecker, Fulenbachweg 4, CH-4132 Muttenz
(hanspeter.jecker@bienenberg. ch)

188



Heinrich Bullinger, Briefwechsel, Band 16: Briefe von Januar bis Mai 1546,
bearbeitet von Reinhard Bodenmann, Alexandra Kess und Judith Steiniger,
Theologischer Verlag Zürich, Zürich 2014 (Heinrich Bullinger Werke, Zweite Abteilung:

Briefwechsel), 443 S„ ISBN 978-3-290-17760-7, CHF 140.-.

Wiederum liegt aus der bewährten Zürcher Schmiede von Heinrich Bullingers
Briefedition ein an Umfang und Inhalt in gleichem Masse gewichtiger Band vor

- diesmal ein Teilband zum Jahre 1546.1 Die mit den Jahren steigende Zahl von
Briefen, die vom langlebigen Vorsteher der Zürcher Kirche auf uns gekommen
sind, machte erstmals die Gliederung einer Jahreskorrespondenz in mehrere Bände

nötig. So enthält die vorliegende Sammlung 134 Briefe von und an Bullinger
aus dem Zeitraum Januar bis Mai (bis Dezember werden es weitere 296 sein), die,
wie immer in diesem Langzeitprojekt, hingebungsvoll und kenntnisreich ediert
und mit hilfreichen Regesten und Kommentaren versehen wurden. Die Erläuterungen

bewegen sich nicht nur auf der Höhe der gegenwärtigen Forschung, sie

sind vielmehr ein Teil davon. Dies geht gerade auch aus der instruktiven Einleitung

von Reinhard Bodenmann hervor, die auf 36 Seiten den beträchtlichen
Erkenntnisgewinn vorlegt, wie er sich aus der Editionsarbeit ergibt. Den Abschnitt
über den <Briefschreiber Bullinger>, den der Verfasser dazu benützt, ein
Persönlichkeitsprofil des Zürcher Antistes zu entwerfen (20-26), wird die täufer-men-
nonitische Leserschaft besonders aufmerksam lesen, da diese seit Heinold Fasts

solider Arbeit (Heinrich Bullinger und die Täufer> von 1959 den energischen
Nachfolger Zwingiis nicht anders kennt als den Verfasser von <Der Widertoeuffe-
ren Ursprung, fürgang, Secten, waesen>. Die 1560 erschienene Kampfschrift, mit
der er «das zwinglische Zürich vom Makel der Schwärmerei und der Sakrame-
tiererei zu befreien» suchte,2 sollte dafür sorgen, dass sich in den meisten Köpfen
bis weit ins 20. Jahrhundert ein Bild des Täufertums festsetzte, das mit der
historischen Realität schon damals nichts gemein hatte. Auf sechs Seiten erkennen
wir bei Bodenmann in der Person Bullingers nicht nur den bedeutenden Förderer
der Reformation in Europa, den geschickten Taktiker und pragmatischen
Eidgenossen wieder, sondern den warmherzigen Freund, den aufmerksamen Zuhörer
und den zuverlässigen Berater in schwierigen Lagen, der er auch war.

Thematisch bestimmende Momente im vorliegenden Briefwechsel sind der Tod
Luthers am 18. Februar 1546 und die in der Folge zu Recht befürchtete
Weiterspaltung des protestantischen Lagers, ferner die Vorwehen des im Sommer 1546

ausbrechenden Schmalkaldischen Krieges, der die Zerschlagung des Protestantismus

und die Stärkung der kaiserlichen Macht im Reich zum Ziel hatte. An
diesen Grossthemen gemessen, nehmen sich die (Nachrichten über die Täufer>

(38) vielleicht bescheiden aus. Jedoch: Verhält es sich in der quellengestützten

1 Vgl. die Besprechung der Bände 14 und 15 von Heinrich Bullingers Briefwechsel (HBBW) in:
Mennonitica Helvetica 36 (2013), 222-227.

2 Hans Ulrich Baechtold, Art. <Bullinger, Heinrich>, in MennLex V
(http://www.mennlex.de/doku.php?id=art:bullinger_heinrich)

189



Forschung nicht allemal so wie beim Schach, dass nämlich die scheinbar
unbedeutenden Bauern im Endspiel desto wirksamer werden, je weniger andere

Figuren noch übrig sind? Blättern wir also in dem 444 Seiten starken Buch und
lassen uns von den «täuferhaltigen» Mitteilungen stimulieren:
1) Aus Reichenweier (Riquewihr), wo der Herzog von Württemberg schon 1532

glaubte, seine Herrschaft von den Täufern gereinigt zu haben,3 berichtet Pfarrer
Matthias Erb am 24. Januar 1546 über die «Anstrengungen Satans» in seiner
Gemeinde. Zu diesen zählt er die Täufer, die ihre «Wurzeln nunmehr im ganzen
Land abgesenkt haben». Vor allem in Hunaweier (Hunawihr) «nisten» sie derart,
dass es um die noch junge evangelische Gemeinde umso bedenklicher steht, als

sich die «anabaptistae» weder durch Belehrung noch durch Gewalt von ihrer
«Scheinheiligkeit» abbringen lassen.4 2) Am 2. April informiert Bullinger den

Basler Amtsbruder Oswald Myconius über ein St. Galler Predigtmandat vom
(28.) März, das den Übertritt zu den «Päpstlern oder Täufern» und den Besuch
ihrer Gottesdienste unter strenge Strafe stellt.5 3) Aus dem ostfriesischen Oldersum

meldet der reformierte Pfarrer Hermann Aquilomontanus am 26. März, die
«fanatischen Ansichten» der Täufer würden die besten Leute, die Pfarrer und die
lokale Aristokratie immer mehr anstecken. Sie hätten die Weisung ihres
«Propheten» empfangen, die Predigten und die Kirchen der Amtskirche zu meiden.
Offenbar wollen die Täufer die Reformierten vertreiben, damit ein Ankläger
fehlt, der ihre unmässige Habsucht (avaritia) enthüllt. Unschwer erkennen wir
im «Propheten» Menno Simons, der seit Ende 1536 in Oldersum für eine Weile
Unterschlupf gefunden hatte, und in der befohlenen Separation der reinen
Gemeinde die Handlungsanweisung aus der 1545 erschienenen Schrift <Een körte
ende klare Belyding [Ein kurzes und klares Bekenntnis]).6 4) Dass die reformierte

Kirche Frieslands überhaupt gefährdet sei, glaubt der nachmalige Emdener
Kirchenälteste Gerhard thom Camph: Auf der einen Seite sieht sie sich vom Kaiser

bedroht, auf der andern vom Wachstum der «Sekten» und «Epikureer» - im
Klartext: der Täufer und Lutheraner.7 5) Ob Täufer gemeint sind, wenn Bullinger
am 13. Februar Vadian wissen lässt, in Sachsen sei eine Sekte entstanden, die
«die Beschneidung und den Sabbat befürwortet», bedarf den Herausgebern
zufolge «noch einer Antwort»,8 doch stellt eine Fussnote beim entsprechenden
Regest schon einmal richtig, dass es um eine Gruppierung in Mähren geht.9 Diese

3 Vgl. Jacques Baquol, L'Alsace ancienne et moderne, ou Dictionnaire du [...] Haut et du Bas
Rhin, Strasbourg 1865, 258.

4 Nr. 2333, S. 103, 23-29.
5 Nr. 2407, S. 312, 34f. In den Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz (QGTS), Bd. 2:

Ostschweiz, hg. von Heinold Fast, Zürich 1973 nicht nachgewiesen.
6 Nr. 2395,267, 16-20.
7 Nr. 2415, 335, 94f. (7. April 1546) - Zu den <Epicurei> vgl. [Richard] Kruske, Johannes a Lasco

und der Sacramentsstreit, Leipzig 1901 (Studien zur Geschichte der Theologie und der Kirche
7/1), 68: Aus den Briefen, die a Lasco kurz nach seinem Rücktritt als Superintendent (Januar
1546) geschrieben hat, «geht deutlich hervor, dass diese Epicuraei, improbi, importuni, mali
Lutheraner waren.»

8 HBBW16,38.
9 Nr. 2353, 155, Fn. 2.

190



Spur lässt sich mit den Mitteln spezialisierter Täuferforschung weiter verfolgen.
Vielleicht so: Im Herbst 1532 informierte der ostböhmische Graf Wolfgang von
Schlick zu Falkenau Martin Luther, in seinem Territorium brächten mährische
«Juden» seine Untertanen dazu, anstelle des Sonntags den Sabbat zu feiern und
sich beschneiden zu lassen.10 Dem gut unterrichteten Zeitgenossen Johannes Ma-
thesius zufolge soll Luther daraufhin seinen Sendbrief <Wider die Sabbather>

(1538) geschrieben haben." Das üble Machwerk, das nur das Vorspiel für die
nicht minder üble Reihe von antisemitischen Pamphleten des Jahres 1543 sein

sollte, griff zwar ausdrücklich die von Blindheit geschlagenen «Juden» an,
tatsächlich aber waren die «Sabbater», die Luther «nur vom Hörensagen» wusste,
mährische Täufer12 - vermutlich jene vom Prediger Oswald Glaidt begründete
Gemeinschaft, die in der Grafschaft Falkenau anscheinend noch 1538 existierte.13

Jedenfalls schrieb der mit mancherlei reformatorischen und täuferischen
Wassern gewaschene Glaidt dem Sabbat, nicht aber der Beschneidung, «neben
Taufe und Abendmahl eine quasi sakramentale Bedeutung» zu.14

Zu solcherlei und ähnlichen Exkursen und Exkursionen kann eine gut gesetzte
Fussnote animieren, und davon gibt es in diesem Band unzählige weitere. Ein
hervorstechendes Merkmal der Bullinger-Briefedition seit Band 1 (1973) ist die
Pflege der Personengeschichte. Aus der täuferischen «Wolke der Zeugen» sind es

im vorliegenden Band zwei Gestalten, die aus dem Dunkel der Geschichte treten:
5) Nicht ungerührt begegnen wir erneut dem eben erst 1545 aufgetauchten
Wilhelm Reublin.15 Wieder dient der seit 1541 in die Amtskirche zurückgekehrte
aufmüpfige Täufermissionar der ersten Generation im Mai 1546 als Briefbote
zwischen dem derzeitigen Ulmer Pfarrer Leonhard Serin und Bullinger.'6 6) Diese

Funktion hat auch ein gewisser Heinius (Heinrich) inne, den der eingangs
erwähnte Reichenweirer Pfarrer Erb am 8. April 1546 geradezu als «treuen Engel»
bezeichnet. Wie der gelehrte Kommentar anhand eines Briefes Erbs aus dem
Jahre 1557 nachweist, heisst er mit Nachnamen <Speet> (Spät).17 Ferner geht aus
dem Schreiben des Myconius vom 21. April hervor, dass <Heini Speet> ebenfalls
eine täuferische Vergangenheit hat. Der milde Basler Antistes billigt ihm zu, dass

10 WA 50, 309f., vgl. auch Wilhelm Maurer, Die Zeit der Reformation, in: Kirche und Synagoge.
Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden, hg. von Karl Heinz Rengstorf et alt., Bd. 1,

Stuttgart 1968, 363^152, hier 404-407.
11 Johann Mathesius, Leben Dr. Martin Luthers, hg. von A. J. D. Rust, Berlin 1841, 74. -WA 50,

312-337.
12 Martin Rothkegel, Art. <Sabbater>, in: MennLex V (URL: http://www.mennlex.de/doku.ph-

p?id=top:sabbater&s[]=sabbatisten, Zugriff 12.01.2015). Hier auch der Hinweis auf Martin
Rothkegel, Die Sabbater. Täuferischer Sabbatarismus in Mähren im 16. Jh., in: Christliche Sab-

bat-Observanz, hg. von Anselm Schubert, Gütersloh 2014 (im Druck).
13 Vgl. Gerhard F. Hasel, Sabbatarian Anabaptists of the Sixtheenth Century, 2 Bde. in 1 Bd., Ber¬

rien Springs, Mich, 1967-1968, 114.
14 Helmut Foth, Art. <Juden>, in: MennLex V

(URL: http://www.mennlex.de/doku.php?id=top:juden, Zugriff: 12.01.2015).
15 Vgl. meine Rezension MH 36 (2013), 224-227, hier 26f.
16 Nr. 2447(13. Mai 1546).
17 Nr. 2418, Fn. 2.

191



er, wie so viele vor ihm, mehr aus Begeisterung (fiiror) denn aus schlechter
Gesinnung (malo animo) geirrt habe.18 Von hier aus schweift der prosopographisch
bebrillte Blick ungehindert 17 Jahre zurück: Im Dezember 1529 ist im Zürcher
Unterland eine grössere Anzahl von Täufern festgenommen worden, unter ihnen
<Heini Spättiker> von Dottikon im Freiamt. Dieser gesteht am 21. Dezember,

vor vierzehn Tagen die Erwachsenentaufe empfangen zu haben, doch will sich
<Heinrich Spettiken> anderweitig weisen lassen.19 In der zweiten Januarwoche
1530 ist <Heyrich Spettig> von Meister Ulrich (Zwingli) «uß gottes worts»
belehrt worden, am 20. Januar bezahlt <Heinrich Spättikon> eine Geldstrafe und
leistet öffentlich Widerruf.20 Und um das Mass der unterschiedlichen
Namensgebungen für ein und dieselbe Person voll zu machen: Vor dem Rat der Stadt
Luzern bekennt ein <Heini von Tägeren> (Tägerig im Freiamt) am 4. November
1530, er habe sich «verganngnen jarn [...] annderst touffen» lassen, sei deswegen
in Zürich «gfanngen glegen» und habe danach bei den Täufern im Freiamt «ir
predig unnd 1er gehert». Nachdem er das Bekenntnis abgelegt hat, «dass der kinder

touff grecht unnd gut sig», wird er geschwemmt und verbannt.21 Wo sich der
Täufer <Heini Spättiker> alias <Heini von Tägeren> zwischenzeitlich aufgehalten
hat, bis er 1546 als <Heini Speet> und «treuer Engel» wieder auftauchen durfte,
die Antwort daraufliegt vielleicht - hoffentlich! - in einem der fast 10000 weiteren

Briefe bereit, die das vom Nationalfonds und der Zürcher Landeskirche
hoffentlich weiterhin finanziell unterstützte Team Reinhard Bodenmann, Alexandra
Kess und Judith Steiniger in den kommenden Jahren herausgeben wird.

Hans RudolfLavater, Altstadt 5, CH-3235 Erlach
h.r. lavater@bluewin. ch

18 Nr. 2428, 45^48.
19 QGTS III, Nr. 98.
20 QGTS I, Nrn. 301,304.
21 QGTS III, Nr. 132.

192


	Buchbesprechungen = Recensions

