Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins flr
Taufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte

Band: 34-35 (2011-2012)

Artikel: Entrer en communion avec la nature divine : 2 Pierre 1,3-11. Chapelle
des Chévres Message du 7 aolt 2011

Autor: Caudwell, Francoise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCOISE CAUDWELL

ENTRER EN COMMUNION
AVEC LA NATURE DIVINE
2 Pierre 1,3-11

Chapelle des Chévres
Message — 7 aoiit 2011

De¢s le 2™ siccle, la théologie chrétienne formule les conséquences de 1‘incarna-
tion du Seigneur dans les termes suivants: Jésus-Christ notre Seigneur, a cause
de son surabondant amour, s’est fait cela méme que nous sommes afin de faire
de nous cela méme qu’il est'. Athanase d‘Alexandrie (298-373) développe cette
theése: L'homme devient selon la grdce ce que Dieu est selon la nature®. Elle
devient la régle d’or de la patristique orientale et le fondement de la théologie
des Eglises d’Orient: Dieu devient homme pour que I’homme devienne Diei?.
Déja dans 1‘Ancien Testament, le psalmiste ne disait-il pas: Je le déclare, vous
étes des dieux, vous étes tous des fils du Tres-Haut (Ps 82,6)?

Cette doctrine de la divinisation offre 1‘avantage de parler de la mission de Jésus
en d‘autres termes qu‘en des catégories juridiques. Jésus ne meurt pas seulement
a notre place. Mais nous vivons maintenant avec lui, nous mourrons avec lui et
nous ressusciterons avec lui.

Ancrée dans la justification par la foi, la théologie protestante a eu du mal a inté-
grer cette vision des choses. «Calvin ne peut accepter 1‘union essentielle de Dieu
et de I’homme, vu la distance énorme entre le Créateur et la créature»*.
LChumanité est corrompue; pour Calvin, nous ne sommes que fange et ordure’.
Karl Barth hésite a parler de divinisation; il préfere le terme d’«élévation»: Dieu
s 'abaisse jusqu’a I’homme de la maniere la plus totale et radicale qui soit, en
devenant lui-méme homme — non pas pour diviniser |’homme, mais bien pour
I’élever a la communion parfaite avec lui-méme®. En Christ, ’homme devient

IRENEE DE Lyon, Contre les Hérésies, V, Pr.

2 Cit. in PauL EvpokiMov, L'Orthodoxie, Paris 1979, 94. Saint Athanase développe ce théme:
Dieu a créé le monde pour y devenir homme et pour que I’homme y devienne dieu par la gréce,
et participe aux conditions de I’existence divine [...] Dans son conseil, Dieu décide de s’unir a
1’étre humain pour le déifier. ibid. 62.

Ibid. 78.
CHRISTIAN ADJEMIAN, «Lunion en Christ chez Calvin», Colloque biblique francophone, mars
2008, 5.

5 Institution chrétienne, LV, 5.

6 Dogmatique, vol. 20, 122. Cf. aussi: En vertu de la divinité de Jésus-Christ et grice a I’abaisse-
ment de Dieu, I’homme est déja, sans rien perdre de son humanité et dans toute sa misére,
I’homme libéré, souverain, placé aux cotés de Dieu, et non pas «divinisé»: bref, I’homme que
Dieu a €levé (ibid. vol. 17, 141).

259



enfant de Dieu. Renouvelé, libéré par le Saint-Esprit, il accéde a I’humanité véri-
table. Mais la créature reste a sa place.

Il est donc surprenant de trouver parmi les thémes de prédilection des premiers
anabaptistes et de Menno Simons cette idée de divinisation’. Il est vrai qu’elle
peut prétendre a des fondements bibliques. La deuxiéme épitre de Pierre laisse
clairement entendre qu’il est donné aux disciples de Jésus d’entrer en communi-
on avec la nature divine (2P 1,4).

A ma connaissance, jamais Menno Simons ne cite I’adage des Péres de 1’Eglise.
Mais ses expressions, quand il évoque les conseéquences de la nouvelle naissan-
ce, n’en sont pas moins fortes. Elles sont plus concretes et s’enracinent tout natu-
rellement dans la diversité du langage biblique.

Menno reste treés proche de 2 Pierre®. Celui qui est né de nouveau s’écarte réso-
lument de la vie menée dans le monde, au nom de la radicalité de I’Evangile. On
dirait aujourd’hui que le chrétien devient de fait anticonformiste. Pierre exhor-
tait a s’arracher a la pourriture que nourrit dans ce monde la convoitise (2 P 1,4).
La foi est regue; elle est un don du Saint-Esprit qui tourne 1’étre humain vers le
Christ, une puissance agissante qui est la puissance de Dieu, victorieuse de la
mort. La vie dans la foi n’est pas seulement une vie a la suite du Christ, ni méme
une vie avec le Christ. Elle est en communion avec le Seigneur: Si quelqu 'un
m’aime, il observera ma parole, et mon Pére ['aimera, dit Jésus; nous viendrons
a lui et nous établirons chez lui notre demeure (Jn 14,23). Uni au Christ, le chré-
tien restaure en lui I’image de Dieu. Menno reprend a son compte les termes de
2 Pierre: le chrétien est revétu de la méme puissance d’en-haut, baptisé avec le
Saint-Esprit et, par la méme, uni a Dieu. Il devient participant de la nature divi-
ne. Les disciples du Seigneur sont enfants de Dieu, ils sont semblables au Pere.
Ils ont le méme esprit et le méme sentiment. lls possédent la nature divine de leur
Pere qui les a engendrés'.

Selon Menno Simons, la sanctification qui trouve sa source dans la nouvelle
naissance ne consiste pas seulement en une ressemblance avec le Christ qui ne
serait qu’un changement comportemental. Se convertir, ce n’est pas seulement
changer de vie. «Menno suppose une relation vivante entre le Christ et les croy-
ants, une relation qui rend le croyant participant de la nature divine du Christ!'».
Le renouvellement que le Saint-Esprit opere est une transformation ontologique.
Notre étre le plus profond se trouve assimilé au Fils de Dieu.

7 Cf. THOMAS N. FINGER, «Anabaptism and Eastern Orthodoxy: some unexpected similarities»,
Journal of Ecumenical Studies, 31/1994, 83: «Bien des anabaptistes, comme les orthodoxes,
situent la transformation par les énergies divines au cceur de la rédemption».

8  Pour plus de précisions: FRANCOIS CAUDWELL, «Le salut selon Menno Simons», in Les Dossiers
de «Christ Seul», n°4, 2001, 56-72.

9 In La Résurrection spirituelle, trad. par Frangois Caudwell in Les Cahiers de «Christ Seul»,
n°1/1995, 96.

10 Ibid. 97.

1T EgIL GRrisLIS, «Menno Simons on Sanctification», The Mennonite Quarterly Review, 69/1995,
246.

260



Lindividu croyant devient la chair de la chair du Christ, les os de ses os'?. Ce
n’est plus seulement 1’Eglise qui est le Corps du Christ (cf. 1Co 12,27). Mais
chaque chrétien devient présence du Christ dans le monde, frére du Seigneur,
enfant de Dieu. Les disciples du Seigneur sont un avec le Pére et avec son Fils,
le Christ Jésus, en amour et en esprit'3. Ils sont un seul corps et un seul esprit
avec lui'*. On se rapproche beaucoup de la théologie orientale. Le salut, c’est la
divinisation de 1’étre humain!>. Le chrétien entre dés ici-bas dans la vie de Dieu,
dans la vie éternelle.

Et pourtant, la doctrine de Menno Simons, jointe a celle de 1’anabaptisme primi-
tif, a produit d’autres fruits que celle des Péres de I’Eglise. Elle n’a pas donné
naissance a de nouveaux moines, mais a une Eglise de disciples.

Les Peres de I’Eglise d’Orient étendaient a ’ensemble du peuple des fidéeles
I’appel a la divinisation. Le salut apporté par le Fils afin de nous conduire a la
vie divine était destiné a tous les baptisés en Christ, et non pas a une élite spiri-
tuelle. Cela s’est particulierement vérifié aux tout premiers siecles de ’Eglise,
pendant les périodes de persécutions.

A partir du 4° siécle, I’empire romain a pris I’Eglise sous sa protection. Le cler-
gé fut choyé par I’Etat, le baptéme des enfants s’est généralisé, il est devenu nor-
mal que les chrétiens servent dans 1’armée... On naissait chrétien dans un empire
chrétien, sans nul besoin d’une nouvelle naissance. LEglise accommodait
I’Evangile au monde au lieu de convertir le monde a 1I’Evangile.

Sauf une élite qui, pour vivre la radicalité de la foi, décidait de fuir le monde, de
se retirer au désert et d’y vivre la pauvreté, la chasteté et I’obéissance dans la
solitude. Les moines ont pris le relais des martyrs. Ils ne renongaient pas a leur
liberté de parole pour rappeler a la société, au clergé et méme a I’empereur, les
appels du Christ a le suivre en toutes circonstances. Le processus de divinisati-
on passait cependant de plus en plus par la priere continuelle, favorisant I’union
au Christ, et par ’ascétisme, afin de délivrer le corps des passions charnelles et
de le rendre disponible a I’ceuvre de Dieu. C’est ainsi que, pendant des si¢cles,
une vie authentique en Christ a perduré, cantonnée tout particulicrement dans les
monasteres et les couvents.

La Réforme du 16° siecle est née dans un couvent. Martin Luther était un moine
exemplaire. Mais les réformateurs ont réagi contre la vie monastique. Elle valo-
risait trop les ceuvres en vue du salut et ne réservait les exigences de 1’Evangile
qu’a une minorité de religieux.

[’anabaptisme primitif n’était pas sans lien avec I’ascétisme médiéval et mona-
stique. «D’anciens moines ont substantiellement contribué au mouvement»,

12 Cf. Découvrir le Réformateur Menno Simons, textes présentés et traduits par F. Caudwell,
Charols, Editions Excelsis, 2011, 15-18.

13 The Complete Writings of Menno Simons, 338.

14 Tbid. 439.

15 Cf. FINGER, op.cit., 81: «La rédemption fut clairement comprise comme une divinisation par les
anabaptistes hollandais.

16 KeENNETH R. DAvis, Anabaptism and Asceticism, Kitchener / Ontario 1974, 99.

261



dont le plus connu fut Michaél Sattler. «Un facteur ascétique, a savoir, la recher-
che de la sainteté, apparait comme le principe fondamental de la formulation et
de la structure de la théologie propre a I’anabaptisme»!’. Mais les anabaptistes
ont fait sortir cette ascése des couvents. Elle s’est exprimée «par la non-monda-
nité, le refus du droit étatique, du serment, de la propriété, de la guerre, de la
forcen!'®.

Selon I’anabaptisme, le salut implique pour tous un renouvellement de I’existen-
ce. Entrer en communion avec la nature divine est constitutif de la nature de
I’Eglise, quoi qu’il en colite. Ascese et divinisation ne coincident plus «avec un
¢loignement physique du monde»'®. Lesprit des martyrs et des moines doit deve-
nir le bien commun de toute I’Eglise de Jésus-Christ.

Menno ne s’intéressait pas a une réflexion philosophique sur les aspects ontolo-
giques de la divinisation. Ce qui lui importait, c’était sa réalité¢ dans le monde. 11
ne se préoccupait pas d’une mystique de I’union a Dieu. Il préchait une transfor-
mation de I’existence incarnant dans la société la vie du Fils de Dieu. Cela impli-
quait une séparation radicale d’avec le monde. Non pas en fuyant au désert ou
en entrant dans un monastere, mais par un comportement s’écartant résolument
et courageusement de la vie menée dans le monde pour ne suivre que les com-
mandements de Dieu.

L obéissance monastique passe dans la vie quotidienne; elle devient la marque
du disciple de Jésus-Christ. La vie de priére nourrit cette attitude, en tournant le
croyant vers son Seigneur.

Lanabaptisme s’apparente a «un monachisme laique»?®. Le chrétien ne désire
que le Christ et sa vie divine, qu’il nous donne de manifester, ici et maintenant,
quelles qu’en soient les conséquences. De toute évidence, 1’'union au Christ peut
conduire a la souffrance, a la persécution et a la croix. Avec le Christ, le chrétien
devient un homme de paix, refusant toute violence et accordant son pardon, au
risque de subir la haine et la vengeance. Quand, aux 17¢ et 18° si¢cles, les ana-
baptistes se réfugiaient dans cette grotte, ce n’¢tait pas pour fuir le monde, mais
parce que le monde les haissait.

Connaissance, maitrise de soi, ténacite, piete, amitie fraternelle, amour (2P 1,7).
Lauteur de 2 Pierre fait remarquer que I’Esprit de Dieu, ce don du Seigneur qui
nous fait entrer en communion avec la nature divine, ne saurait nous laisser inac-
tifs (v. 8). Indéniablement, il préche une forme d’ascétisme propre a faire mirir
en nous les fruits de la semence divine: Redoublez d’efforts pour affermir votre
vocation et votre élection (v. 10).

Affermir notre vocation, notre vocation de disciples du Seigneur, telle fut 1’ex-
hortation lancée par Menno Simons. Cette grotte, cette «chapelle des chévres»,

17 Ibid. 296.

18 JEAN SEGUY, «Lascése dans les sectes d’origine protestante», Archives de Sociologie des
Religions, n°18, juillet-décembre 1964, 57.

19 Tbid. 58.

20 Davis, op.cit., 202.

262



nous rappelle aujourd’hui les refus que cela impliquait pour les mennonites, le
courage qu’il leur a fallu, et ’importance de la priere communautaire, clandes-
tine au besoin, pour retrouver en Christ et dans la communion fraternelle la force
de vivre sa foi.

Notre société est devenue tolérante. La persécution est démodée. Mais cette tole-
rance €teint parmi nos contemporains la soif d’absolu et de vérite. Dans leur
brouillard de confusions et de non-sens, ils ont besoin de lumiére. Le chrétien
peut montrer qu’il n’est pas incompatible d’aimer tout homme tout en aimant le
Christ, chemin, vérité et vie. Les disciples du Seigneur peuvent prouver, par leur
vigilance et leur obéissance, que c’est précisément en Christ que I’étre humain
est appelé a retrouver sa dignité d’enfant et d’image de Dieu.

Francgois Caudwell, Grande-Rue 22, CH-2316 Les Ponts-de-Martel

263






	Entrer en communion avec la nature divine : 2 Pierre 1,3-11. Chapelle des Chèvres Message du 7 août 2011

