
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 34-35 (2011-2012)

Artikel: Entrer en communion avec la nature divine : 2 Pierre 1,3-11. Chapelle
des Chèvres Message du 7 août 2011

Autor: Caudwell, Françoise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Françoise Caudwell

ENTRER EN COMMUNION
AVEC LA NATURE DIVINE

2 Pierre 1,3-11

Chapelle des Chèvres
Message - 7 août 2011

Dès le 2e""1 siècle, la théologie chrétienne formule les conséquences de l'incarnation

du Seigneur dans les termes suivants: Jésus-Christ notre Seigneur, à cause
de son surabondant amour, s'estfait cela même que nous sommes afin de faire
de nous cela même qu'il est1. Athanase d'Alexandrie (298-373) développe cette
thèse: L'homme devient selon la grâce ce que Dieu est selon la nature2. Elle
devient la règle d'or de la patristique orientale et le fondement de la théologie
des Eglises d'Orient: Dieu devient homme pour que l'homme devienne Dieu3.

Déjà dans l'Ancien Testament, le psalmiste ne disait-il pas: Je le déclare, vous
êtes des dieux, vous êtes tous des fils du Très-Haut (Ps 82,6)?
Cette doctrine de la divinisation offre l'avantage de parler de la mission de Jésus

en d'autres termes qu'en des catégories juridiques. Jésus ne meurt pas seulement
à notre place. Mais nous vivons maintenant avec lui, nous mourrons avec lui et

nous ressusciterons avec lui.
Ancrée dans la justification par la foi, la théologie protestante a eu du mal à intégrer

cette vision des choses. «Calvin ne peut accepter l'union essentielle de Dieu
et de l'homme, vu la distance énorme entre le Créateur et la créature»4.

L'humanité est corrompue; pour Calvin, nous ne sommes que fange et ordure5.

Karl Barth hésite à parler de divinisation; il préfère le terme d'«élévation»: Dieu
s'abaisse jusqu 'à l'homme de la manière la plus totale et radicale qui soit, en
devenant lui-même homme - non pas pour diviniser l'homme, mais bien pour
l'élever à la communion parfaite avec lui-même6. En Christ, l'homme devient

1 Irenee de Lyon, Contre les Hérésies, V, Pr.
2 Cit. in Paul Evdokimov, L'Orthodoxie, Paris 1979, 94. Saint Athanase développe ce thème:

Dieu a créé le monde pour y devenir homme et pour que l'homme y devienne dieu par la grâce,
et participe aux conditions de l'existence divine [...] Dans son conseil, Dieu décide de s'unir à

l'être humain pour le déifier, ibid. 62.
3 Ibid. 78.
4 Christian Adjemian, «L'union en Christ chez Calvin», Colloque biblique francophone, mars

2008, 5.
5 Institution chrétienne, I,V, 5.
6 Dogmatique, vol. 20, 122. Cf. aussi: En vertu de la divinité de Jésus-Christ et grâce à l'abaisse¬

ment de Dieu, l'homme est déjà, sans rien perdre de son humanité et dans toute sa misère,
l'homme libéré, souverain, placé aux côtés de Dieu, et non pas «divinisé»: bref, l'homme que
Dieu a élevé (ibid. vol. 17, 141).

259



enfant de Dieu. Renouvelé, libéré par le Saint-Esprit, il accède à l'humanité
véritable. Mais la créature reste à sa place.
Il est donc surprenant de trouver parmi les thèmes de prédilection des premiers
anabaptistes et de Menno Simons cette idée de divinisation7. Il est vrai qu'elle
peut prétendre à des fondements bibliques. La deuxième épître de Pierre laisse
clairement entendre qu'il est donné aux disciples de Jésus d'entrer en communion

avec la nature divine (2P 1,4).

A ma connaissance, jamais Menno Simons ne cite l'adage des Pères de l'Eglise.
Mais ses expressions, quand il évoque les conséquences de la nouvelle naissance,

n'en sont pas moins fortes. Elles sont plus concrètes et s'enracinent tout
naturellement dans la diversité du langage biblique.
Menno reste très proche de 2 Pierre8. Celui qui est né de nouveau s'écarte
résolument de la vie menée dans le monde, au nom de la radicalité de l'Evangile. On
dirait aujourd'hui que le chrétien devient de fait anticonformiste. Pierre exhortait

à s'arracher à la pourriture que nourrit dans ce monde la convoitise (2 P 1,4).
La foi est reçue; elle est un don du Saint-Esprit qui tourne l'être humain vers le

Christ, une puissance agissante qui est la puissance de Dieu, victorieuse de la
mort. La vie dans la foi n'est pas seulement une vie à la suite du Christ, ni même

une vie avec le Christ. Elle est en communion avec le Seigneur: Si quelqu 'un

m'aime, il observera ma parole, et mon Père l'aimera, dit Jésus; nous viendrons
à lui et nous établirons chez lui notre demeure (Jn 14,23). Uni au Christ, le chrétien

restaure en lui l'image de Dieu. Menno reprend à son compte les termes de

2 Pierre: le chrétien est revêtu de la même puissance d'en-haut, baptisé avec le

Saint-Esprit et, par là même, uni à Dieu. Il devient participant de la nature divine9.

Les disciples du Seigneur sont enfants de Dieu, ils sont semblables au Père.

Ils ont le même esprit et le même sentiment. Ils possèdent la nature divine de leur
Père qui les a engendrés10.
Selon Menno Simons, la sanctification qui trouve sa source dans la nouvelle
naissance ne consiste pas seulement en une ressemblance avec le Christ qui ne
serait qu'un changement comportemental. Se convertir, ce n'est pas seulement

changer de vie. «Menno suppose une relation vivante entre le Christ et les croyants,

une relation qui rend le croyant participant de la nature divine du Christ"».
Le renouvellement que le Saint-Esprit opère est une transformation ontologique.
Notre être le plus profond se trouve assimilé au Fils de Dieu.

7 Cf. Thomas N. Finger, «Anabaptism and Eastern Orthodoxy: some unexpected similarities»,
Journal of Ecumenical Studies, 31/1994, 83: «Bien des anabaptistes, comme les orthodoxes,
situent la transformation par les énergies divines au cœur de la rédemption».

8 Pour plus de précisions: François Caudwell, «Le salut selon Menno Simons», in Les Dossiers
de «Christ Seul», n°4, 2001, 56-72.

9 In La Résurrection spirituelle, trad, par François Caudwell in Les Cahiers de «Christ Seul»,
n°l/1995, 96.

10 Ibid. 97.
11 Egil Grislis, «Menno Simons on Sanctification», The Mennonite Quarterly Review, 69/1995,

246.

260



L'individu croyant devient la chair de la chair du Christ, les os de ses os'2. Ce
n'est plus seulement l'Eglise qui est le Corps du Christ (cf. ICo 12,27). Mais
chaque chrétien devient présence du Christ dans le monde, frère du Seigneur,
enfant de Dieu. Les disciples du Seigneur sont un avec le Père et avec son Fils,
le Christ Jésus, en amour et en esprit13. Ils sont un seul corps et un seul esprit
avec luiH. On se rapproche beaucoup de la théologie orientale. Le salut, c'est la
divinisation de l'être humain15. Le chrétien entre dès ici-bas dans la vie de Dieu,
dans la vie éternelle.
Et pourtant, la doctrine de Menno Simons, jointe à celle de l'anabaptisme primitif,

a produit d'autres fruits que celle des Pères de l'Eglise. Elle n'a pas donné
naissance à de nouveaux moines, mais à une Eglise de disciples.

Les Pères de l'Eglise d'Orient étendaient à l'ensemble du peuple des fidèles
l'appel à la divinisation. Le salut apporté par le Fils afin de nous conduire à la
vie divine était destiné à tous les baptisés en Christ, et non pas à une élite
spirituelle. Cela s'est particulièrement vérifié aux tout premiers siècles de l'Eglise,
pendant les périodes de persécutions.
A partir du 4e siècle, l'empire romain a pris l'Eglise sous sa protection. Le clergé

fut choyé par l'Etat, le baptême des enfants s'est généralisé, il est devenu normal

que les chrétiens servent dans l'armée... On naissait chrétien dans un empire
chrétien, sans nul besoin d'une nouvelle naissance. L'Eglise accommodait

l'Evangile au monde au lieu de convertir le monde à l'Evangile.
Sauf une élite qui, pour vivre la radicalité de la foi, décidait de fuir le monde, de

se retirer au désert et d'y vivre la pauvreté, la chasteté et l'obéissance dans la
solitude. Les moines ont pris le relais des martyrs. Ils ne renonçaient pas à leur
liberté de parole pour rappeler à la société, au clergé et même à l'empereur, les

appels du Christ à le suivre en toutes circonstances. Le processus de divinisation

passait cependant de plus en plus par la prière continuelle, favorisant l'union
au Christ, et par l'ascétisme, afin de délivrer le corps des passions charnelles et
de le rendre disponible à l'œuvre de Dieu. C'est ainsi que, pendant des siècles,

une vie authentique en Christ a perduré, cantonnée tout particulièrement dans les

monastères et les couvents.
La Réforme du 16e siècle est née dans un couvent. Martin Luther était un moine

exemplaire. Mais les réformateurs ont réagi contre la vie monastique. Elle
valorisait trop les œuvres en vue du salut et ne réservait les exigences de l'Evangile
qu'à une minorité de religieux.
L'anabaptisme primitif n'était pas sans lien avec l'ascétisme médiéval et
monastique. «D'anciens moines ont substantiellement contribué au mouvement»16,

12 Cf. Découvrir le Réformateur Menno Simons, textes présentés et traduits par F. Caudwell,
Charols, Editions Excelsis, 2011, 15-18.

13 The Complete Writings of Menno Simons, 338.
]4 Ibid. 439.
15 Cf. Finger, op.cit., 81: «La rédemption fut clairement comprise comme une divinisation par les

anabaptistes hollandais».
16 Kenneth R. Davis, Anabaptism and Asceticism, Kitchener / Ontario 1974, 99.

261



dont le plus connu fut Michael Sattler. «Un facteur ascétique, à savoir, la recherche

de la sainteté, apparaît comme le principe fondamental de la formulation et
de la structure de la théologie propre à l'anabaptisme»17. Mais les anabaptistes
ont fait sortir cette ascèse des couvents. Elle s'est exprimée «par la non-mondanité,

le refus du droit étatique, du serment, de la propriété, de la guerre, de la
force»18.

Selon l'anabaptisme, le salut implique pour tous un renouvellement de l'existence.

Entrer en communion avec la nature divine est constitutif de la nature de

l'Eglise, quoi qu'il en coûte. Ascèse et divinisation ne coïncident plus «avec un

éloignement physique du monde»19. L'esprit des martyrs et des moines doit devenir

le bien commun de toute l'Eglise de Jésus-Christ.
Menno ne s'intéressait pas à une réflexion philosophique sur les aspects ontologiques

de la divinisation. Ce qui lui importait, c'était sa réalité dans le monde. Il
ne se préoccupait pas d'une mystique de l'union à Dieu. Il prêchait une transformation

de l'existence incarnant dans la société la vie du Fils de Dieu. Cela impliquait

une séparation radicale d'avec le monde. Non pas en fuyant au désert ou
en entrant dans un monastère, mais par un comportement s'écartant résolument
et courageusement de la vie menée dans le monde pour ne suivre que les
commandements de Dieu.
L'obéissance monastique passe dans la vie quotidienne; elle devient la marque
du disciple de Jésus-Christ. La vie de prière nourrit cette attitude, en tournant le

croyant vers son Seigneur.
L'anabaptisme s'apparente à «un monachisme laïque»20. Le chrétien ne désire

que le Christ et sa vie divine, qu'il nous donne de manifester, ici et maintenant,
quelles qu'en soient les conséquences. De toute évidence, l'union au Christ peut
conduire à la souffrance, à la persécution et à la croix. Avec le Christ, le chrétien
devient un homme de paix, refusant toute violence et accordant son pardon, au

risque de subir la haine et la vengeance. Quand, aux 17e et 18° siècles, les

anabaptistes se réfugiaient dans cette grotte, ce n'était pas pour fuir le monde, mais

parce que le monde les haïssait.

Connaissance, maîtrise de soi, ténacité, piété, amitié fraternelle, amour {2? 1,7).
L'auteur de 2 Pierre fait remarquer que l'Esprit de Dieu, ce don du Seigneur qui
nous fait entrer en communion avec la nature divine, ne saurait nous laisser inactifs

(v. 8). Indéniablement, il prêche une forme d'ascétisme propre à faire mûrir
en nous les fruits de la semence divine: Redoublez d'efforts pour affermir votre
vocation et votre élection (v. 10).

Affermir notre vocation, notre vocation de disciples du Seigneur, telle fut
l'exhortation lancée par Menno Simons. Cette grotte, cette «chapelle des chèvres»,

17 Ibid. 296.
18 Jean Seguy, «L'ascèse dans les sectes d'origine protestante», Archives de Sociologie des

Religions, n° 18, juillet-décembre 1964, 57.
19 Ibid. 58.
20 Davis, op.cit., 202.

262



nous rappelle aujourd'hui les refus que cela impliquait pour les mennonites, le

courage qu'il leur a fallu, et l'importance de la prière communautaire, clandestine

au besoin, pour retrouver en Christ et dans la communion fraternelle la force
de vivre sa foi.
Notre société est devenue tolérante. La persécution est démodée. Mais cette
tolérance éteint parmi nos contemporains la soif d'absolu et de vérité. Dans leur
brouillard de confusions et de non-sens, ils ont besoin de lumière. Le chrétien

peut montrer qu'il n'est pas incompatible d'aimer tout homme tout en aimant le

Christ, chemin, vérité et vie. Les disciples du Seigneur peuvent prouver, par leur
vigilance et leur obéissance, que c'est précisément en Christ que l'être humain
est appelé à retrouver sa dignité d'enfant et d'image de Dieu.

François Caudwell, Grande-Rue 22, CH-2316 Les Ponts-de-Martel

263




	Entrer en communion avec la nature divine : 2 Pierre 1,3-11. Chapelle des Chèvres Message du 7 août 2011

