
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 34-35 (2011-2012)

Artikel: Les exodes anabaptistes de 1710/1711 et l'Alsace : perspective
alsacienne de l'événement

Autor: Baecher, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Baecher

LES EXODES ANABAPTISTES DE 1710/1711
ET L'ALSACE

PERSPECTIVE ALSACIENNE DE L'EVENEMENT1.

L'Alsace a été de tout temps une terre d'immigration. Dans leur histoire, les

anabaptistes persécutés de Suisse et d'Allemagne du Sud avaient bien souvent dirigé

leurs pas, provisoirement ou durablement, vers cette province voisine qui
avait en commun une langue et une culture germaniques, voire jouissait d'un

paysage familier. Afin d'échapper aux foudres des autorités, ils avaient trouvé en
cette province des coreligionnaires qui avaient pris soin d'eux. Ainsi, dès le

début du mouvement, Strasbourg avait donné asile à plusieurs des principaux
inspirateurs de l'anabaptisme comme Balthasar Hubmaier, Wilhelm Reublin,
Hans Denck, Michael Sattler, Pilgram Marbeck, Leopold Scharnschlager pour
ne citer qu'eux. Ce rôle de refuge, la ville libre impériale allait le conserver
jusqu'au début du 17e siècle en dépit de pressions continues exercées par les autorités

de la ville. Celles-ci, plus que de vouloir éradiquer la dissidence, se contentaient

de surveiller et de contrôler sa population. C'est ainsi que des familles ont

pu se maintenir durant des décennies sans être inquiétées. Les pressions n'ont
jamais atteint le niveau de celles rencontrées en Suisse ou sur les terres autri-

1 Le cadre de cette présentation utilise de nombreuses monographies parues dans Souvenance
Anabaptiste - Mennonitisches Gedächtnis, la revue annuelle de L'Association Française
d'Histoire Anabaptiste Mennonite, et parues entre 1987 et 2011. Pour faciliter la lecture, nous
avons choisi de ne pas les citer au fil du texte mais ci-après, dans l'ordre chronologique de leur
parution:
Robert Baecher, La communauté anabaptiste du baillage de Sainte-Marie-aux-Mines: 1690-
1730, in: SA (Souvenance Anabaptiste) 6/1987, 57-90; Les anabaptistes du baillage de Jebsheim
au XVII1 siècle, in: SA 7/1988, 35-56; Les anabaptistes d'Alsace au XVIIe siècle: Ohnenheim,
in: SA 8/1989, 23-62; Les anabaptistes d'Alsace au XVIIe siècle: Heidolsheim, in: SA 9/1990,
52-74; Les anabaptistes d'Alsace au XVIIe siècle: Baldenheim, in: SA 10/1991, 78-96; 1712:

enquête sur une date capitale, in: SA 11/1992, 35-53; Le Sieur Adolphe Schmidt, in: SA 14 /
1995, 29-54; Le dossier d'une médiation avortée: Destins des familles zurichoises et de leurs
biens (1636-1661), in: SA 16/1997, 33-65; Le prince de Montbéliard accueille les anabaptistes,
in: SA 18/1999, 58-90; Jacob Amann - Sa biographie se précise, in: SA 19/2000,46-66; «Allons
voir ce qui se passe chez les anabaptistes en Alsace» - ou la chronique familiale des

Goldschmidt, in: SA 20 / 2001, 29-54; De Steffisburg à Sainte-Marie-aux-Mines. L'exode des

futurs amish, in: SA 21 / 2002, 20-55; Enquête sur l'origine de la famille Augsburger, in: SA 21

/ 2002, 56-70; Les anabaptistes des seigneuries de Masevaux et de Rougemont, in: SA 22/2003,
64-94; Entre légende et réalité: les Peterschmitt, in: SA 23 / 2004, 15-39; L'alsacien Claus

Klinger de Zimmerbach. Martyr anabaptiste (1589-1622) ou «Dieu les jugera en son temps», in:
SA 27 / 2005, 11-68; Le domaine de Schoppenwihr et les anabaptistes. Contribution à l'histoire

des anabaptistes des environs de Colmar au XVIIIe siècle, in: SA 25 / 2006, 16-42;
L'apparition du nom Peterschmitt. Complément d'enquête, in: SA 26 / 2007, 61-70; Les anabaptistes

du belfortain revisités, in: SA 27 / 2008,23-51; Les anabaptistes aux portes de Bâle (1725-
1800), in: SA 28 / 2009, 17-37; Les Anabaptistes dans la vallée de Guebwiller et au vallon du
Rimbach, in: SA 30 / 2011, 40-53.

175



chiennes des Habsbourg. Elles se limitaient généralement à quelques jours
d'incarcération pour non présentation d'enfant, ou d'une expulsion pour les étrangers

de passage. Les anabaptistes autochtones avaient tout simplement à se tenir
tranquille. A l'occasion, Strasbourg savait même se montrer protectrice comme
en témoigne l'affaire de l'orfèvre zurichois Abraham Gessner 1552—1613).2 Le
conseil de la ville et son magistrat avait adressé à Zurich un courrier bienveillant.
Les idées des Frères s'étaient par ailleurs disséminées largement dans les villes
et villages constituant la mosaïque politique de l'Alsace moyenne dominée par
des Habsbourg mais dont bon nombre d'endroits étaient passés à la Réforme :

Sélestat, Colmar, Ribeauvillé/Riquewihr et déjà Sainte-Marie-aux-Mines
recelaient des communautés très actives. L'Autriche antérieure avec sa capitale
Ensisheim mit toute son énergie pour tenter d'éradiquer l'anabaptisme, sans succès.

Le dernier martyr connu pour l'Alsace fut Claus Klinger de Zimmerbach,
village situé à l'entrée de la vallée de Munster. Il fut exécuté en 1622 en causant
de grands remous entre les factions catholiques et protestantes qui allaient
s'affronter.3

Par la suite, les vagues d'immigration se sont enchaînées surtout après la paix de

Westphalie qui mit un terme à la terrible Guerre de Trente Ans. Elles sont dans

l'ensemble bien documentées. Par contre, celle de 1711 appelée la «grande
Déportation» n'a que peu attiré l'attention des historiens locaux. Jean Séguy
dans son oeuvre de référence n'avait en effet pas relevé d'impact direct bien que
l'événement lui fût connu au travers des travaux de Ernst Muller.4 Ces dernières
années, plusieurs travaux sont venus enrichir notre connaissance de l'événement.
En particulier, on peut citer ceux de Hofmann/Rosselet en langue française qui
s'est penché sur la correspondance diplomatique entre Berne et la Hollande, de

Hans Rudolf Lavater «Die vereitelte Deportation emmentalischer Täufer nach
Amerika 1710» et de Hanspeter Jecker «Von der 'Ausschaffung kriminalisierter
Einheimischer'zur 'Endlösung in der Täuferfrage'»}
C'est en m'appuyant en partie sur leurs travaux, que j'ai effectué mes recherches

sur les traces de l'événement.
Pour ouvrir ce dossier, il convient de replacer cet épisode dans son contexte. Pour

cela, j'aborderai successivement les chapitres suivants :

2 Cf. Urs B. Leu / Christian Scheidegoer (Eds.), Die Zürcher Täufer 1525-1700, Zürich 2007,
145-147.

3 Robert Baecher, L'alsacien Claus Klinger de Zimmerbach. Martyr anabaptiste (1589-1622) ou
«Dieu les jugera en son temps», cf. SA 27 / 2005, 11-68.

4 Jean Seguy, Les Assemblées Anabaptistes-Mennonites de France. Paris 1977; Ernst Müller,
Geschichte der Bernischen Täufer, Frauenfeld 1895.

5 Ursign Hofmann / Marion Rosselet, L'expulsion des Anabaptistes du Canton de Berne en
1710, Lausanne 2007; Hans Rudolf Lavater, Die vereitelte Deportation emmentalischer
Täufer nach Amerika 1710. Nach dem Augenzeugcnbericht der «Röthenbacher Chronik», in:
Mennonitica Helvetica 14/1991, 51-124; Hanspeter Jecker, Von der „Ausschaffung kriminalisierter

Einheimischer" zur „Endlösung in der Täuferfrage". Zum 300. Jahrestag einer missglückten

Deportation, in: Mennonitica Helvetica 32/33 (2009/2010), 237-258.

176



I. La situation politique et religieuse en Alsace en 1710-1711 et la place des

anabaptistes
II. Les interventions antérieures des Frères alsaciens (1650-1670-1693)
III. Les courants anabaptistes en Alsace au début du 18e siècle

IV Interventions alsaciennes en 1710-1711

V Les traces laissées par les déportés
VI. L'expulsion de septembre 1712. Les raisons et conséquences

I. LA SITUATION POLITIQUE, ECONOMIQUE ET RELIGIEUSE
EN ALSACE EN 1710-1711 ET LA PLACE DES ANABAPTISTES

Petit retour en arrière: L'Alsace était devenue française à l'issue de la Guerre de

Trente Ans. Il n'y avait plus de raison de pourchasser les anabaptistes puisque
les mandements répressifs des Habsbourg n'étaient pas applicables dans le

Royaume. La préoccupation était alors à la reconstruction des villages et au

redémarrage de l'économie mettant au second plan l'origine et les confessions

religieuses des candidats à l'immigration. Parallèlement, le centre de l'anabap-
tisme alsacien allait se déplacer de Strasbourg vers une zone située en gros entre
le Rhin et les villes de Sélestat et Colmar, là où se trouvaient agglutinées
plusieurs seigneuries protestantes. Cette zone, lieu de passage des troupes belligérantes,

avait été particulièrement éprouvée par les affres de la Guerre. Quelques
années avant la paix de Westphalie de 1648, les anabaptistes chassés du canton
de Zurich vinrent déjà repeupler les villages de la plaine puisque personne d'autre

ne voulait s'y installer. Ainsi, Kunheim fut entièrement reconstruit par les

anabaptistes zurichois comme en a témoigné le pasteur luthérien dans sa chronique.

De même, certains villages dépendant de l'Evêché furent repeuplés au

milieu du 17e siècle par une majorité d'anabaptistes. Si l'évêque avait demandé

peu après aux anabaptistes de vendre leurs biens et de quitter ses villages au bout
d'une présence de 7 années, ou si certains pasteurs zélés marquaient ouvertement

leur désapprobation à leur présence, d'autres se montrèrent beaucoup plus
conciliants. Ainsi, lors du décès d'un anabaptiste (Hans Ulrich Schneider à

Jebsheim), le pasteur note que «celui-ci était une bonne personne et qu'il s'est
montré bienveillant également envers moi». La noblesse possédante (les
Wurtemberg, Rathsamhausen, d'Andlau, Berckheim) a su reconnaître très vite
tout le profit qu'elle avait à confier leurs biens aux anabaptistes. Leur savoir-
faire et leur probité furent appréciés de sorte que de grands domaines seigneuriaux

leur furent attribués. Leur fidélité et leur motivation a été démontrée durant
la guerre de Hollande: défendre les biens de leurs propriétaires comme les

Ringer l'ont fait à Heidolsheim (contre le pillage des troupes de Turenne et des

impériaux).
Julius Eberhardt de Berckheim était déjà confronté à une augmentation du nombre

d'anabaptistes. Il note pourtant «le problème n'est pas qu'une maison sup-

177



plémentaire soit construite au village (de Jebsheim), mais que cette secte prolifère.

Autrement ce sont des gens discrets, obéissants et serviables.»

Les Ribeaupierre étaient animés d'une autre motivation. Ils avaient pris des

risques importants en s'opposant aux Habsbourg sur les questions de religion en
faisant la promotion de la «liberté de conscience» sur leurs terres (ils avaient
même tenté vainement de soustraire Claus Klinger à son terrible sort). C'est à

eux que l'on doit en premier chef la politique de tolérance applicable au sort des

anabaptistes.
Les conditions d'existence des anabaptistes avaient bien changées: le moulin
d'Ohnenheim, devint un lieu de réunion légal tout comme la ferme seigneuriale
de Baldenheim. Il devenait nécessaire de réviser la confession de Schleitheim de

1527. Pour cela, les anabaptistes avaient à disposition un texte adopté en
Hollande en 1632, celui de Dordrecht. Réunis en 1660 au moulin d'Ohnenheim,
les anabaptistes alsaciens la validèrent à leur tour. Celle-ci fut en usage en Alsace

jusqu'à la fin du 19e siècle, voire jusqu'au début du 20e. Elle est toujours enseignée

chez les amish outre-atlantique.

Nous vous proposons d'en parcourir l'article 136

«Treizièmement, nous croyons, reconnaissons et confessons que Dieu a ordonné le

Pouvoir Etat), ou Autorité et l'a établi pour le châtiment des méchants et la protection
des bons et en outre pour régir le monde, pays et villes, comme aussi pour maintenir ses

sujets en bon ordre et police. Nous ne pouvons donc ni le mépriser ni l'insulter ni lui résister

mais devons le reconnaître comme un serviteur de Dieu, l'honorer, lui être soumis et

obéissants, même prêts à accomplir sous son ordre toutes bonnes oeuvres, principalement
en ce qui n'est pas en contradiction avec la loi, la volonté et les commandements de Dieu
et lui payer fidèlement l'octroi, les accises et les contributions, lui donner ce qui lui
revient, comme le Fils de Dieu nous en a instruits et l'a lui-même fait et a prescrit et
commandé aux siens de faire. Nous devons de plus constamment et instamment prier le

Seigneur pour l'Autorité, son bien-être et le bien du pays, pour que nous puissions habiter

sous sa protection, gagner notre subsistance, et mener une vie calme et paisible en

toute piété et honnêteté. En outre, que le Seigneur veuille le récompenser et rétribuer
maintenant et dans l'éternité pour tous les bienfaits, la liberté et la faveur dont nous jouissons

sous sa louable administration.»

On comprend à la lecture de cet article que l'adoption de cette confession par les

frères bernois leur posait problème, eux qui se trouvaient durement persécutés

par leurs autorités.

6 Ceci est une traduction faite à partir tu texte allemand postérieur. Pour la version de la confessi¬

on de Dordrecht validée par les anabaptistes alsaciens en 1660 cf. Tielemann Tielen van
Sittert (Hg.), Christliche Glaubens-BEKENTNUS der waffenlosen / und ftirnehmlich in den
Niederländern (unter dem nahmen der Mennonisten) wohlbekanten Christen [...] Amsterdam
1664. Une version française originale et imprimée a existé avant 1660 mais aucun exemplaire
n'a été retrouvé à ce jour.

178



Continuons les appréciations: celles d'un Wurtemberg, le comte Léopold
Eberhardt de Montbéliard lors d'une rencontre avec une délégation «amish» vers
1708. Celle-ci eut lieu sans intermédiaire, sans que les membres du Conseil n'aient

été préalablement consultés à l'automne ou le début de d'hiver 1708 et
probablement au château de Montbéliard. Il «avait trouvé leur doctrine recevable et

admissible dans ses terres et seigneuries» après avoir «examiné et fait examiner
les livres imprimés qu'ils lui avaient présenté». Lui-même et ses théologiens
protestants avaient lu et analysé la littérature que les anabaptistes avaient apportée
avec eux. Cette implication du Consistoire dès les premiers contacts explique
qu'à aucun moment par la suite, les instances luthériennes ne se soient élevées

contre la présence des anabaptistes. Le Conseil de son Altesse Sérénissime
s'exprime de la façon suivante sur la question, reflétant certainement en la matière

l'opinion commune de la cour:

«Les Anabaptistes n'étant plus tels qu'ils estaient du temps des traités de Westfalie [...],
ne diffèrent de notre religion dans aucun article essentiel outre celuy du baptême, et par
conséquent n'étant que de la simple secte des mennonites.»

Une communauté anabaptiste multicomposite s'était constituée durant la seconde

moitié du 17e siècle. Elle était faite de zurichois, de bâlois, d'argoviens, de

«bourgeois» alsaciens de souche et d'émigrés de la forêt Noire et du

Wurtemberg. C'était une petite communauté très intégrée dans le milieu des

artisans et des commerçants, proche des communautés réformées.
Elle représentait toutefois une population peu nombreuse. Vers 1690 elle constituait

un groupe qui s'était à nouveau résorbé (beaucoup avaient poursuivi leur
route vers le Palatinat ou d'autres lieux qui s'ouvraient à eux, les comtes de

Venningen du Kraichgau par exemple étaient venu «chercher» des anabaptistes
à Wihr-au-Val en 1658).

Si on se fie au dénombrement remis au curé de Mussig par trois anabaptistes, on
trouve en tout 62 feux ou foyers (une notion qui intègre toutes les familles qui
vivent sous un même toit) dont 10 demeuraient à Sainte-Marie-aux-Mines. Ceci
devait représenter un peu plus de 400 personnes.
Parmi eux devait se trouver un personnage du nom de Jacob Amman dont nous

aurons à reparler plus loin.
Durant le long règne de Louis XIV, et ce jusqu'en 1711, les anabaptistes n'avaient

aucunement été inquiétés. L'Intendant d'Alsace, le représentant du roi dans

la province, était satisfait de la présence des «Suisses». Elle ne semblait nullement

le déranger bien au contraire: ainsi l'intendant de la Grange note dans son

rapport de 1697:

«L'abondance du pais les rend [les alsaciens] paresseux et peu industrieux. Ils sortent
rarement de leur province et, sans le secours des Suisses, ils auraient de la peine à cultiver

leurs terres, à faire leurs foins, leurs récoltes, et leurs vendanges, ce qui fait sortir
assez d'argent de la province...»

179



L'arrivée soudaine autour de 1695, d'une soixantaine de familles de l'Oberland
bernois menés par Jacob Amman allait bouleverser la quiétude de l'ancien groupe.

Outre le fait que la population anabaptiste allait quasiment doubler, le centre
de gravité de la présence anabaptiste en Alsace allait une nouvelle fois évoluer

pour se déplacer vers la vallée de Sainte-Marie-aux-Mines.
A Versailles, on ignorait probablement tout de leur présence. Rien ne laissait
alors présager l'arrivée de jours plus sombres en 1712...

II. LES INTERVENTIONS ANTERIEURES DES FRERES ALSACIENS
(1650-1670-1695)

Les anabaptistes en Alsace n'ont pas ménagé leurs efforts pour porter assistance
à leurs frères de Suisse. Ils constituèrent l'un des maillons de la chaîne d'information

qui courait le long du Rhin. Déjà lors des persécutions zurichoises,
Jérémie Mangold dont la famille est originaire d'Ingersheim et qui trouva refuge

sur les terres des Ribeaupierre à l'époque autrichienne, avait adressé en
Hollande une longue liste des Frères suisses persécutés et sur la situation
catastrophique qu'ils enduraient. Lors de leur transfert, les anabaptistes «bourgeois»
avaient certainement mis tout en œuvre pour leur procurer des points de chute en
intercédant auprès de leurs seigneurs. Encore plus intenses furent les efforts de

«Sieur» Adolphe Schmidt dans les années 1670. Originaire lui aussi

d'Ingersheim, Adolphe Schmidt avait été marchand et maître-tanneur, il avait
aussi obtenu le statut de maître-bourgeois bien qu'anabaptiste, le classant ainsi
parmi les notables de la vallée. Installé d'abord à Sainte-Marie-aux-Mines, il
élira domicile à Ribeauvillé au «Amthof», la maison du bailli dans la ville haute

proche du château des Ribeaupierre. Il fut l'un des signataires de la confession
d'Ohnenheim comme ancien de la communauté. Par ses relations, il parvint à

mobiliser la noblesse de Basse-Alsace afin qu'elle fasse, elle aussi pression sur
les autorités bernoises. Il fut un relais indispensable pour les mennonites
hollandais dans le long processus qui amena ces quelques centaines de bernois dans

le Palatinat.
La troisième vague autour des années 1695 fut plus difficilement décelable puisque

les mennonites de Hollande ne furent pas impliqués et n'en ont donc pas
conservé de trace dans leurs archives. Elle fut l'œuvre du groupe Amman
d'Alsace dont on pense que leur leader avait été le principal artisan, tant dans les

négociations avec les autorités bernoises pour un départ volontaire qu'avec les

Birkenfeld pour leur accueil. Il reste que de nombreuses familles parvinrent ainsi
à Sainte-Marie-aux-Mines et s'y installèrent en investissant massivement dans
les domaines agricoles puisqu'ils avaient pu emporter avec eux le produit de la

vente de leurs biens en Suisse.

En dehors de ces trois principaux flux migratoires, des individus ou groupuscules

épars, ne sachant où se rendre ailleurs, arrivaient plus ou moins régulièrement
en Alsace.

180



III. LES COURANTS ANABAPTISTES EN ALSACE
AU DEBUT DU 18e SIECLE

Je ne vais pas revenir sur le schisme qui a divisé le groupe des Frères suisses. La

rupture était devenue profonde et irréversible depuis que Jacob Amman avait eu
ses différents avec le milieu des anabaptistes bourgeois suivi d'une dispute qui
s'est ensuite transposée en Suisse dans une confrontation avec les anabaptistes
de l'Emmenthal et d'Argovie. Nikiaus Moser de Friedersmatt/Bowil, l'un des

protagonistes de la controverse et opposant à Jacob Amman fut destiné à la

déportation de 1710, mais décéda en prison quelques semaines avant. Il remarquait

amèrement que la rupture n'aurait sans doute pas eu lieu si les Frères
s'étaient rencontrés «comme du temps des réunions de Strasbourg» (la dernière

connue avait eu lieu en 1607). La séparation fut telle que des bateaux distincts
durent être prévus lors de la déportation de 1711. Les frais de construction de ces

quatre bateaux ou barges qui devaient les acheminer de Berne vers Nimègue
avaient été prélevés dans le fond du «Täuferguth», le fond de gestion des biens

confisqués.
On peut noter à ce stade que la notion de «Reistischen» tel qu'employé en Suisse

pour désigner les opposants à Jacob Amman n'a pas eu de sens en Alsace. Reist
étant même un nom rencontré chez les amish de Montbéliard (1723)!
A Sainte-Marie-aux-Mines on parlait de l'ancienne communauté (les bourgeois)
et de la nouvelle communauté ou «Jacob Amman's Partie» (les partisans de

Amman), la troisième voie étant représentée par Hans Bachman de la plaine qui
avait pris ses distances du groupe Amman tout comme Jacob Kleiner de

Jebsheim.
En 1702, un prêtre lorrain, Antoine Rice, nous fait part de ses observations de la

situation à Sainte-Marie-aux-Mines:

«Les anabaptistes sont encore divisés entre eux, et n'ont aucune communication en fait
de religion; pour se distinguer les uns portent la barbe longue, et les hommes ni les femmes

ne s'habillent jamais que de toile hiver et été; les autres portent la barbe moins longue
et sont habillés de gros drap ; et les troisièmes sont à peu près comme les catholiques. Ces

anabaptistes n'ont aucun temple, mais s'assemblent dans une de leurs maisons chacun
dans sa secte, qui souvent sont répandues dans les montagnes, où ils traitent de leurs affaires

et de leur religion et où il est loisible à qui veut de porter la parole.»

Il est clair que l'apparence et la question vestimentaire tenait à cœur au maître-
tailleur Jacob Amman. Il est vraisemblable qu'il en a créé lui-même la mode et
des règles sociales conformes à ses vues. Une telle distinction d'apparence était

impensable à Berne.

La chancellerie, constatant que de nombreux anabaptistes arrivaient dans la région

sans signaler leur présence et donc sans contribuer aux impôts, elle décida,

en 1710, de mettre de l'ordre tout en douceur dans cette immigration sauvage.

181



Les anabaptistes suivants furent convoqués:

• Hans Wisler et son fils marié Heinrich, tous deux couteliers ou armuriers

(«Waffenschmied») de Richterswil, installés dans un premier temps à

Heidolsheim.
• Hans Reinhard de Eriswil, tisseur de lin.
• Hans Steiner de Sumiswald, tisserand.
• Peter Bähler de Sumiswald.
• Peter Reinhard de Sumiswald qui habite au moulin d'Adolph Schmidt

(le jeune).
• Melchior Schirmann de Rödichen (Kölliken?), tisserand.
• Benedict Hoffer de Münchenbuchsee.
• Hans Hornel (Hörnly) de Drühen.
• Hans Husser.

Après avoir déclaré individuellement depuis combien de temps ils étaient dans
la vallée (pour régulariser leur droit de manance), ces neuf personnes se virent
demander qui était leur «responsable» puisqu'ils déclarèrent unanimement qu'il
ne s'agissait pas de Jacob Amman. Surpris probablement de la question et méfiants

par rapports aux intentions (la même question leur était posée à Berne pour
d'autres fins), les anabaptistes ne surent ou ne voulurent pas y répondre. Ce n'est

que le 6 mars 1710, deux jours plus tard, qu'ils dépêchèrent Hans Wisler et

Ulrich Steiner. Ceux-ci se confondirent en excuses en reconnaissant leur
ignorance (des lois et règles du comté). Ils promirent par «Handtreüe» de verser très

régulièrement les droits et arriérés. Concernant leur religion, il leur a été permis,
sur leur demande, de se rattacher à leur gérant (Walter) qui n'était autre que Hans
Bachmann de Heidolsheim.

Notre attention est attirée par le coutelier de Richterswil (Zurich), Hans Wisler.
En effet, on retrouve sur la liste des déportés de 1711 un personnage de même

nom dont il est dit qu'il était à Langnau et était monté sur le «Emmenthaler
Schiff». S'il ne s'agit pas d'un homonyme, on peut imaginer que pour une raison

ou pour une autre, par exemple un retour vers ses proches dont il aurait été

séparé, il ait effectué un bref aller-retour en Suisse. Il parvint à s'échapper à

Breisach. Il figure en tout cas sur la liste des anabaptistes de Sainte-Marie-aux-
Mines en 1711.

Dans les actes alsaciens, leur confession est pratiquement toujours clairement

exprimée, sans crainte, bien au contraire: cela était devenu un gage de respectabilité.

Ici, pas de confiscation des biens, de chasseurs d'anabaptistes, d'emprisonnement,

de séparation des familles, de prise en otage de bourgeois dans les villages

pour se faire livrer les anabaptistes de l'endroit. Ceux-ci jouissaient d'une
belle réputation et on se disputait leurs compétences. Ce renom eut le don de les

182



rendre aussi plus exigeants ou revendicatif en cas d'injustice. En cas de difficulté,

un Jacob Amman savait même se montrer menaçant à l'occasion:
Dans une affaire matrimoniale en 1701 l'opposant au greffier de la ville, Jacob

Amman met tout son poids dans ses propos et menace de quitter les lieux,
«qu'ils allaient planter leur bâton ailleurs» - «unseren Stab weiter setzen» au cas
où lui et les siens n'obtiendraient pas gain de cause dans le différent qui l'opposait

au Amtsschreiber.
Même les membres du Conseil Souverain d'Alsace qui siégeaient à Colmar, une
sorte de parlement provincial, commençaient à se choisir des fermiers anabaptistes.7

IV INTERVENTIONS ALSACIENNES EN 1710-1711

Les événements se sont produits du temps où Jacob Amman résidait encore à La
Petite Lièvre entouré de sa communauté florissante.
Au printemps 1710, les autorités bernoises veulent se débarrasser définitivement
des anabaptistes. Si Berne ne mettait plus en avant les questions religieuses sur
le baptême ou même la participation à la Cène et aux Offices, elle reprochait aux
anabaptistes leur insoumission aux autorités, leur refus de défendre la patrie.
Fruit d'une politique de masse de la pensée unique?
Comme cela a été le cas antérieurement avec une quasi réussite à Zurich, Berne
cherchait à trouver une solution définitive à son problème. Afin de vider ses

prisons qui se remplissaient ils organisèrent un convoi dans une certaine précipitation

pour que leurs «insoumis» d'anabaptistes (au nombre de 56 personnes) soient

éloignés le plus loin possible, vers les Indes ou vers l'Amérique de manière
à en empêcher le retour. Leur préparation était cependant incomplète. S'ils avaient

bien obtenu les droits de passages jusqu'en Hollande, ils ne s'étaient pas
assurés de la bonne disposition des autorités hollandaises qui, après de longs
échanges diplomatiques, déclarèrent par l'intermédiaire de leur représentant le
baron Fagel, chancelier des Provinces-Unies, «Aussitôt qu'un homme posera son

pied dans ce pays, il sera libre». Ainsi fut fait. Les anabaptistes furent libérés,
recueillis par leurs coreligionnaires et se trouvèrent libres sur le champ. La
plupart n'eurent qu'une hâte, celle de retrouver leur famille pour une part réfugiée
en Alsace. La plus grande part retourna cependant en Suisse comme l'a montré
Lavater.
Les prisons bernoises commençaient à se remplir à nouveau. Parmi les
nombreux échanges et correspondances, on trouve pour le mois de juillet 1710, une
missive adressée par trois alsaciens non-amish, Martin Egli, Hans Blum et

Christian Rupp, à destination du Palatinat. Ils communiquent une liste de 30

personnes nouvellement emprisonnées. Ils pensent même qu'un nouveau convoi est

7 François Favier (1704, Avocat Général et Conseiller du Roy au Conseil, employait les Rupp à

Kunheim dès avant 1699.

183



en préparation et demandent à leurs coreligionnaires d'être attentifs. De leur
côté, ils proposent de mandater quelqu'un pour surveiller le trafic et que cette

personne les prévienne lorsque le bateau arrivera à Brisach. Sur ces trois intervenants,

tous anciens ou prédicateurs, nous disposons de quelques renseignements:

Martin Egli est probablement le fils ou le petit-fils du Wannenmacher (cuvelier)
Rudolph Egli, l'un des signataires de la confession d'Ohnenheim. Martin se

trouve à Ohnenheim en 1690 puis sur la ferme seigneuriale de Jebsheim en 1708.

Hans Blum ou Plienn vient d'une famille originaire de Heppenheim-auf-der-
Wiese près de Worms. Il demeurait à Kunheim avant 1712 selon un acte de 1714

dans lequel un avocat au Conseil Souverain d'Alsace déclare que «les biens
consistent en terres qui proviennent de l'anabaptiste Bluem suivant que lesdits biens

sont mentionnés dans le pied terrier de 1665». Ce bien lui rapportait un loyer de

12 sacs de grains.
Christian Rupp est fermier avant 1699 de François Favier, Conseiller du Roy au

Conseil, puis des Rathsamhausen à Kunheim. En 1713 il s'installe à Hochburg
dans la seigneurie de Durlach qui se constituera ultérieurement en assemblée.

Après son échec, Berne ne baissa pas les bras. Elle reprit les tractations afin de

proposer à ses anabaptistes un exil à des conditions acceptables contre un abandon

de leur citoyenneté: les familles pouvaient être réunies et leurs biens détenus

en Suisse ont pu être vendus avec une taxe de transmigration de 5%, des

conditions que la vague des «amish» de 1695 avait déjà obtenues. Si les pro
Amman se sont montrés de très loin les plus nombreux à répondre à cette
invitation, les «Reistischen» furent bien plus réticents à être du voyage. Leur approche

sur la question de l'exil était en effet bien différente. Pour les premiers c'était
Actes 13:51 «Ils secouèrent contre eux la poussière de leurs pieds» et pour les

autres 1 Cor. 10:26 «La terre est au Seigneur et tout ce qu'elle renferme» qui
servaient de repère.
Le convoi fut constitué de quatre barges avec 367 personnes à bord qui quittèrent

Berne au mois de juillet 1711. Déjà à Bâle, les anciens prisonniers issus en

majorité du groupe de l'Emmental avaient commencé à s'échapper.

Même si elles ne sont pas documentées, il est vraisemblable que les actions
d'assistance du côté des amish de Sainte-Marie-aux-Mines devaient être intenses puisque

plus de 90% des transportés étaient de leur bord. La plupart arrivèrent à bon

port en Hollande où ils trouvèrent asile à Groningen, à Deventer et à Kampen.

V. LES TRACES ET PISTES RELEVEES COMPAREES AUX LISTES«

Les difficultés de la documentation sont nombreuses pour pister les traces
individuelles. L'Alsace était multiconfessionnelle en vertu des accords du traité de

Pour les listes des deux flux j'ai utilisé celles qu'ont fait paraître Ernst Müller et Hans Rudolf
Lavater (liste Schenck de Röthenbach), cf. note 5.

184



Westphalie. La France avait laissé une certaine liberté à ses vassaux pour
s'occuper des questions de religion, un point particulièrement sensible dans notre
région de sorte que les anabaptistes jouissaient d'un statut à part: pas d'obligation

de déclarer les naissances, les mariages ou les décès dans la plupart des cas.
Ce n'est qu'incidemment qu'un curé ou pasteur notait quelques événements, en

particulier s'il fallait leur aménager une place dans le cimetière dans une zone
non bénite. Ils versèrent en contrepartie quelques compensations financières aux
curés (Sainte-Marie-aux-Mines, Montreux, Hang). Ils sont parfois simplement
désignés comme «acatholica», «calvinistes» ou plus généralement qualifiés de

«Schweitzer/Suisse» dans les registres; inhumés «entre-eux, à leur façon» sur les

biens qu'ils exploitaient ou même en bordure de champs (Sainte-Marie-aux-
Mines). Même leurs baux étaient bien souvent rédigés sous seing privé sans passer

chez le notaire de sorte que beaucoup de détails de cette époque nous échappent.

L'état civil faisant obligation de faire les déclarations n'ayant été instauré

qu'en 1792, il n'est ici d'aucun secours. Ce n'est qu'à partir du milieu du 18e siècle

que les premiers registres anabaptistes apparaissent (Montbéliard-Belfort) et

encore, ceux-ci n'ont été rédigés que postérieurement, au changement de

Régime. La qualité de conservation des archives est du reste très variable,
certaines micro-seigneuries n'en ont pas conservé du tout sans parler des destructions

dues aux nombreux conflits et troubles révolutionnaires. Bref, de nombreuses

difficultés attendent le chercheur pour cette période.
On constate par ailleurs une grande mobilité de nos réfugiés, par exemple lors
de la dispersion de ceux arrivés à Nimègue en 1710. Il semble que les uns se soient

installés en Hollande ou en Prusse, d'autres aient remonté le Rhin vers le

Palatinat et l'Alsace et d'autres encore, en majorité des membres du groupe non
amish s'en soient retournés en Suisse. Pour ces derniers les menaces d'une
livraison aux galères se faisaient plus précises. Prioritairement, ils se sont réfugiés
auprès de leur parenté ou de connaissances émigrées antérieurement.
Une dernière difficulté est à considérer concernant les noms: il faut rester
prudent face à des homonymies qui peuvent conduire à bien des erreurs!

Venons-en à quelques exemples concrets :

Les registres de la paroisse protestante de Baldenheim mentionnent à la date du
5 juillet 1710 le décès d'Anna Gerber, «une anabaptiste étrangère» chez Hans

Währy. Il s'agit ici d'Anna Schenck de Diessbach dont le mari était Hans Gerber

(les épouses perdaient leur nom au mariage chez les protestants). Comme beaucoup

issus de ce premier transfert, elle était éprouvée par les années d'incarcération,

de privation et de mauvais traitement. Elle fut débarquée à Brisach le 22

mars et emmenée chez le diacre de la communauté du Ried où elle passa les

quelques mois qui lui restaient à vivre.
En lien peut-être avec le Hans Gerber précédent, on retrouve plusieurs Gerber

originaires de Langnau. Le couple Hans Gerber / Verena Lüthi de Langnau fut le

premier à prendre pied dans la région belfortaine, précisément à Bourogne en
1718. Il fut le précurseur de l'importante implantation anabaptiste à Florimont

185



où ils occuperont la ferme Chalembert. Peut-il s'agir du Hans Gerber condamné

aux galères en 1711 mais qui parvint à s'évader? La question reste ouverte.
Les registres de la paroisse protestante de Jebsheim signalent le décès à la date

du 18 février 1712 d'un anabaptiste Peter Gerber originaire de Langnau: «il fut
mis en terre ici avec les siens» sans autre précision hormis qu'il décéda chez
Melichert (Michel) Müller. Le lien avec le déporté Peter Gerber et son épouse
Verena Aeschlimann qui tous deux avaient quitté prématurément leur transport à

Brisach (bateau des Emmentaler) reste du domaine du très possible.

Nicolas Balzli de Habstetten / Bolligen figure parmi les déportés de 1710. Il était

un ardent opposant à Jacob Amman. Au moins deux de ses fils s'étaient mariés
à Jebsheim en Alsace: Ulrich Baltzli en 1690 avec Maria Schneider, la fille de

Rudi Schneider, et Nicolas Baltzli en 1692 avec Barbara Bachmann, la fille de

Caspar Bachmann. Nicolas et Barbara étaient employés tous deux sur la ferme
de Jacob Kleiner, une ferme où Nicolas père a pu séjourner. La famille Baltzli
se rendra ensuite à Freistett, outre-Rhin après 1712.

Caspar Bieri de Eriswil fut également déporté en 1710. Il est fort probable que
ce soit le même qui figure sur une liste des anabaptistes de Sainte-Marie-aux-
Mines que l'on peut dater de 1711/1712. Hanspeter Jecker a retracé le parcours
de ce couple Caspar Bieri / Catherine Bieri.9 Des Bieri il y en eut également à

Aubure depuis 1709, non loin de Sainte-Marie-aux-Mines. Daniel Bieri et

Catherine Schütz venant de Trachselwald étaient au service de la fantasque
princesse Anne de Wurtemberg.

Des Réformés s'étaient joints aux émigrés. Ainsi Melchior Kratzer un laboureur
d'Aeschi, sa femme Elisabeth Graf étant quant à elle anabaptiste, avaient également

embarqué avec leurs 7 enfants. S'ils sont parvenus à destination, ils ont très

bien pu revenir en Alsace. Dans un document isolé du fond notarial de Rique-
wihr daté du 16 mars 1725 on trouve la mention d'un Melcher Kratzer associé à

Gilgen Schertz, dont il est dit que tous deux sont natifs d'Aeschi et qu'ils sont
actuellement à Riquewihr.

En raison de la fréquence du patronyme Neuhauser parmi les anabaptistes on
aurait quelques incertitudes pour mettre en relation le Christian Neuhauser du

bâteau des Oberländer: («Christian Neuhauser, Landmann, 30 Jahre, und seine

Frau Margaretha Planck mit einem Kinde, angekommen.») avec le Christian
Neuhauser qui prend pour 9 ans un bail d'un moulin à Sainte-Marie-aux-Mines
en 1724. Mais voilà, bien plus tard, en 1761, ce même Christian Neuhauser, alors
installé à La Petite Lièvre demande à la chancellerie d'être exempté de la taxe de

protection (Schirmgeld) et ceci en raison de son âge de 81 ans, et de ce qu'il

9 Cf. note 5.

186



doive être à charge de son gendre Christian Stocky. L'âge qu'il indique correspond

parfaitement avec l'âge de l'émigrant lors de son voyage (30 ans en 1711).
Ceci renforce quelque peu l'hypothèse d'une seule et même personne. Les
Neuhauser son originaires de Goldiwil dans le bailliage de Thun. Tant les

Neuhauser que les Blanck (Planck) étaient déjà présents à Sainte-Marie-aux-
Mines avant 1700.

Une autre destination possible était le comté de Montbéliard. Léopold Eberhardt
duc de Wurtemberg était déjà convaincu de l'utilité de mettre en place des

«Suisses» pour rentabiliser ses possessions. Parmi les 9 familles qu'il installa en
1709 sur ses fiefs bourguignons de Clémont et de Liebvillers figure Biaise Sorg
originaire de Schafïhouse. Le bailli de Beaune n'entendait cependant pas laisser

agir le comte à sa guise et obtint que les anabaptistes soient chassés en raison de

«leur séjour illégal». Après cet échec d'implantation, Biaise Sorg retourna
certainement à Hilterfingen. Il fit le voyage en 1711 sur le «Thuner Schiff» jusqu'en
Hollande en compagnie de son épouse Madeleine Meyer et de leurs trois enfants.
En ce qui concerne les Gâumann qui apparaissent très tôt à Montbéliard, il s'agit
encore de démontrer s'ils sont bien de la lignée de Christian Gâumann «le jeune»
et de sa femme Catherine Streit de Grosshöchstetten qui avaient pris le bateau
des Emmentaler. Ceux-ci figurent parmi les rares non-amish à avoir poursuivi le

voyage jusqu'à son terme.

D'autres pistes encore non explorées pourraient nous mener en Lorraine en
particulier dans les actuels départements des Vosges et de la Moselle où des

patronymes tels que les Schirch/Schürch, les von Gunten (devenus Fougon) et les

Schertz ont pu faire souche à la suite de la déportation de 1711.

Ce que nous pouvons constater après cet inventaire est que les anabaptistes ayant
atteint notre province se scindèrent géographiquement en deux: les non-amish
trouvèrent hébergement dans le Ried alsacien et les amish trouvèrent plutôt refuge

à Sainte-Marie-aux-Mines et à Montbéliard.

VI. L'EXPULSION DE SEPTEMBRE 1712 -
RAISONS ET DEROULEMENT

On a fait grand cas de l'expulsion des anabaptistes des terres de France en 1712.

Je voudrais y apporter quelques commentaires même si cela déborde un peu de

notre sujet. Personne ne s'attendait à cela lorsqu'en septembre 1712 l'intendant
d'Alsace De La Houssaye ordonne à ses baillis « de faire sortir d'Alsace, sans

aucune exception, tous les anabaptistes qui s'y sont établis même le plus
anciennement » tant la situation semblait favorable à une présence anabaptiste sans

restriction.

187



Les Birkenfeld, une famille de militaires au service de la France avaient succédé

aux Ribeaupierre en 1674. Christian III, colonel de Royal-Alsace s'était
distingué en Espagne lors de la prise de Barcelone (1696). Il portait en outre le

titre de Prince Palatin et de duc des Deux-Ponts (Zweibrücken). Il avait l'intention

de poursuivre la politique de tolérance initiée par les Ribeaupierre sur les

terres alsaciennes.
En fait, la belle prospérité des anabaptistes de Sainte-Marie-aux-Mines avait attiré

les convoitises «de personnes de haut parage». Après avoir proposé aux
anabaptistes de leur racheter leurs belles propriétés - ils possédaient le tiers de la

vallée en bien propre - Frédéric Louis Waldner de Freunstein en qualité de

Conseiller du prince de Birkenfeld, familier de la Cour et fin juriste avait décelé

dans les traités de paix de Westphalie que les anabaptistes n'avaient pas été

inclus dans les accords de stabilité religieuse. Lui et ses complices en avisèrent
le chancelier Voysin qui en informa le Roi Louis XIV qui donna ses ordres. Ce

n'est donc pas au départ pour une question de religion que les anabaptistes furent
chassés de France mais cela en devint le prétexte. Il leur fut permis de vendre
leurs biens sous trois mois et chaque famille qui le demanda fut dotée d'un
certificat d'honorabilité et de bonne conduite. La dispersion des idées amish était

en marche.

A peine cinq années plus tard, en 1717, Chrétien III se rendit personnellement à

Paris muni d'un élogieux rapport sur les anabaptistes que lui avait préparé son
conseiller Kroeber. Il y rencontra le Régent de France Philippe d'Orléans (Louis
XIV étant décédé en 1715) et obtint de sa part l'autorisation de recevoir à

nouveau 200 familles d'anabaptistes, bien plus que l'Alsace n'en avait compté avant
1712!

Tout cela s'est déroulé un peu plus d'un an après le passage du convoi fluvial
anabaptiste de la Grande Déportation. Une nouvelle page de leur histoire allait
s'ouvrir.

Robert Baecher, 32b rue de l'Arc, F-68120 Pfastatt

188


	Les exodes anabaptistes de 1710/1711 et l'Alsace : perspective alsacienne de l'événement

