
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 34-35 (2011-2012)

Artikel: Täufertum und Pietismus um 1700 : das Beispiel Bern

Autor: Dellsperger, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055925

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Dellsperger

TÄUFERTUM UND PIETISMUS UM 1700.
DAS BEISPIEL BERN

Bern ist für die Beziehungen zwischen Täufertum und Pietismus an der Wende

vom 17. zum 18. Jahrhundert ein repräsentatives Beispiel. Der mächtige
Stadtstaat umschloss das «letzte schweizerische Täuferreservat»1 und gehörte
zugleich zu den Zentren des Pietismus in der Schweiz. Gewiss waren die Täufer
auch hier eine Minorität. Ihr Anteil an der Bevölkerung betrug nicht ganz 3

Promille.2 Aber sie waren eine Minderheit, an der sich der Staat seit mehr als

anderthalb Jahrhunderten die Zähne ausgebissen hatte. Gegen Ende des 17.

Jahrhunderts nahm die Bewegung an Grösse und Ansehen erneut zu, und als der

Magistrat 1710 und 1711 zu den Mitteln der Deportation und der erzwungenen
Auswanderung griff, stiess er, wie schon 1659 in den Niederlanden, nicht nur bei

Mennoniten, sondern bei Politikern und Gelehrten weithin auf Protest und
Unverständnis. Die bernischen Täufer spielten auf der Bühne Europas und bald
auch auf derjenigen England-Amerikas eine bedeutende Rolle.
Im Vergleich zum Täufertum war der bernische Pietismus jung.3 Er trat Ende der

achtziger, Anfang der neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts in Erscheinung und

war eine komplexe soziale Bewegung ohne feste Organisation und Leitung.
Rasch entstanden Konventikel, waren mystische und pietistische, nach dem
Massstab der Zensur heterodoxe Bücher im Umlauf. Innert weniger Jahre breitete

sich der Pietismus in der Stadt und auf dem Land aus, ohne sich an die
Grenzen von Stand und Geschlecht zu halten. Er war eine kirchliche
Reformbewegung und zugleich mehr als dies: Er trug auch separatistische Züge,
wobei die Grenzen zwischen kirchlichen und radikalen Ausprägungen fliessend

waren. Seine weitere Geschichte braucht uns noch nicht zu beschäftigen.
Wichtig ist vorerst nur, dass er in Bern zehn Jahre nach seiner Entstehung für
immer hätte ausgelöscht sein sollen. Dies war das Ziel eines grossen Prozesses

vom Jahr 1699. Philipp Jakob Spener in Berlin und August Hermann Francke in
Halle haben von dieser Staatsaktion mit Sorge gehört, und Nikolaus Ludwig von
Zinzendorfs Grossmutter Henriette Katharina von Gersdorfhat die «Schweizer»,
wie man in Deutschland die verbannten oder emigrierten Berner Pietisten nannte,

tatkräftig unterstützt. So spielte auch der bernische Pietismus auf der europäischen

und bald auch auf der englisch-amerikanischen Bühne eine Rolle. Am

1 Hans Rudolf Lavater, Die vereitelte Deportation emmentalischer Täufer nach Amerika 1710.
Nach dem Augenzeugenbericht der «Röthenbacher Chronik», in: MH 14(1991) 51-124, 59.

2 Vgl. Hans Rudolf Lavater, Anmerkungen zur historischen Täuferstatistik, in: MH 23(2000)
77-98, 87.

3 Rudolf Dellsperger, Die Anfänge des Pietismus in Bern. Quellenstudien (AGP 22), Göttingen
1984. Isabelle Noth, Ekstatischer Pietismus. Die Inspirationsgemeinden und ihre Prophetin
Ursula MeyER (1682-1743) (AGP 46), Göttingen 2005, 54-76.

11



Anfang der schweizerischen Auswanderung in die Neue Welt standen neben
Berner Täufern Berner Pietisten.
Darf man von einer Schicksalsgemeinschaft zwischen den beiden Bewegungen
sprechen? Täufertum und Pietismus waren im fraglichen Zeitraum in Bern
massivem staatlichen - und das heisst im Rahmen der damaligen politischen
Strukturen immer auch: kirchlichen - Druck ausgesetzt. Beide sollten sie

vollständig unterdrückt, zum Verschwinden gebracht werden. Bei der Wahl der

Mittel, um dieses Ziel zu erreichen, war die Obrigkeit nicht zimperlich. Auch
Pietisten sind scharf überwacht, vor Gericht gestellt, verurteilt, gebüsst, ihres
Amtes enthoben oder verbannt worden. Einige haben diese Prozedur nicht lange
überlebt.4 Aber ins Exil wurden insgesamt wenige geschickt. Andere haben diesen

Weg, weil sie es in der heimischen Enge nicht mehr aushielten, selber

gewählt.
Fasst man hingegen das Schicksal der Täufer ins Auge, so ergibt sich trotz
Gemeinsamkeiten ein anderes Bild: Sie sind über eine lange Zeit hinweg, um
1700 erneut energisch und in grosser Zahl systematisch aufgespürt, zum Zweck
geistlicher Belehrung eingesperrt und, wenn sie hartnäckig oder besser: wenn sie

ihrer Überzeugung treu blieben, im besten Fall unter Verlust von Hab und Gut
verbannt worden. Ein antipietistisches Pendant zum Täuferjäger fehlt. Es hat
wohl mehr oder weniger rabiate Pietistengegner, aber keine Pietistenjäger gegeben,

und dies hängt, wie sich zeigen wird, mit der sozialen Verwurzelung, der

religiösen und politischen Identität der beiden Bewegungen und ihrem
unterschiedlichen Alter zusammen.

I. MOTIVE UND ZIELE OBRIGKEITLICHER TÄUFERPOLITIK

Worin bestand die religiöse und politische Identität der bernischen
Täuferbewegung und welches waren - um die Thematik aufzunehmen, die Hans Rudolf
Lavater im Rahmen dieses Kolloquiums hätte behandeln wollen - die Motive
und Ziele der obrigkeitlichen Täuferpolitik? Oberstes Ziel war die endliche und

gänzliche Reinigung des ganzen Landes vom - so der offizielle Sprachregelung

- «Unkraut» der Täufer, von diesem «schädlichen Krebs, welcher, so man ihm
nit gebührend und bey Zeiten begegnet, umb sich ffist und also bald ein Glid
nach dem andern angreift, bis der ganze Leib in äußerstes Verderben und Unheil
grathet.»5 Der Grund für die Säuberung vom Unkraut und die Amputation vom

4 Johannes Müller, dem Vikar und weithin beliebten Prediger in Belp, wurde die Predigterlaubnis
entzogen. Er wurde an die Hochschule relegiert und starb kurz nach Prozessende. Dellsperger
1984, 136. Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen Reformirten
Kirchen, Konstanz/Emmishofen [1901], 108. Samuel Schumacher, von dem noch die Rede sein
wird und der seit 1696 Pfarrer in Melchnau war, hat die Sanktionen des Prozess bei angegriffener

psychischer und physischer Gesundheit ebenfalls nicht lange überlebt. Er ist 1701 gestorben.
Rudolf Dellsperger, Art. «Schumacher, Samuel», in: HLS (11 [2012] 237).

5 Ernst Müller, Geschichte der bernischen Täufer. Nach den Urkunden dargestellt, Frauenfeld
1895, 168.

12



Krebsschaden der Täufer war ein primär politischer Dissens. Lavater hat ihn
treffend so formuliert: Die täuferische «Verweigerung von Kindertaufe, Eid und
Waffendienst war das äussere Zeichen einer radikalen Nachfolge Christi, die den

Rückzug aus dem sozialen und politischen Leben - die Entfremdung auf sich
nahm. In der Aufrichtung der reinen Gemeinde sah die Geistlichkeit das alte

Sektenmotiv aufscheinen, im passiven Gehorsam erkannte die Obrigkeit das

anarchische Moment. Mit der täuferischen Dissoziation von Christen- und

Bürgergemeinde war die gemeinsame Basis von Kirche und Staat in Frage
gestellt.»6 Die Begriffe «Entfremdung», «Sekte», «Anarchie» und «Dissoziation
von Christen- und Bürgergemeinde» leiten zu den Motiven obrigkeitlicher
Täuferpolitik über.

Lavater unterscheidet deren zwei. Das eine nennt er das politische Argument.
Der städtische Geistlichkeitskonvent drückte sich in seinem Gutachten vom
April 1659 differenziert aus, wenn er schrieb, die Täufer stimmten in wichtigen
Stücken des Glaubens wie dem Apostolischen Glaubensbekenntnis, den Zehn
Geboten und dem Unser Vater mit der Kirche überein.7 Gewiss fehlen die
Sakramente in dieser Aufzählung, und auch vom Kirchen- und Bibelverständnis
ist nicht die Rede. Dennoch handelte es sich um die Feststellung eines

Teilkonsenses, welche die zuständige Kommission in ihren Bericht an den Rat
übernahm. Da der Glaube nicht eingetrichtert werden könne, meinte sie, sei von
der Verhängung der Todes- und Galeerenstrafe abzusehen. Die Gnädigen Herren
sollten, «wo die theologischen Gründ bei ihnen [den Täufern] nüt verfangen,
politice procedieren [...] und sy [die Täufer] uß ihren Landen und Gebieten
schaffen».8

«Politice procedieren»: Diese Formulierung verweist auf das andere Motiv
obrigkeitlicher Täuferpolitik, das Lavater als das «bürgerlich-militärische»
bezeichnet. Er erinnert an den Dreissigj ährigen Krieg und an die Belagerung
Wiens durch die Türken. Bern war davon nicht direkt betroffen, wohl aber vom
Bauernkrieg von 1653, vom Ersten Villmerger Krieg drei Jahre danach, von der

Aufhebung des Ediktes von Nantes und deren Folgen für die Reformierten
Frankreichs und Savoyens. Auch stellte die Expansionspolitik Ludwigs XIV für
Bern eine ständige Bedrohung dar. Deswegen habe der Gesandte der evangelischen

Orte im Haag den dortigen Mennoniten 1710 zu bedenken gegeben, Bern
weise Täufer nicht aus dogmatischen Gründen aus, «sondern weil in ihrem
Glauben Dinge sind, die der Staatsverfassung direkt zuwiderlaufen. Keine Macht
kann es mißbilligen, wenn Ihre Exzellenzen [der Berner Magistrat], welche kein
stehendes Heer unterhalten und ihren Unterthanen keine andern Lasten auferlegen,

als die Pflicht der Verteidigung des Vaterlandes, eine Religion nicht dulden

können, welche die einzigen Grundlagen ihrer Sicherheit umstürzt.»9 Wir werden

diesem Argument, dann auf Pietisten gemünzt, wieder begegnen.

6 Lavater 1991, 53.
7 Müller 168.
8 Müller 171.
9 Müller 28 lf

13



Nun stellten viele Zeitgenossen zwischen Pietismus und Täufertum eine diffuse
oder offensichtliche, jedenfalls verdächtige Affinität fest. Damit wären wir beim
Thema, wenn nicht noch zwei Vorbemerkungen nötig wären.

II. ZUR FRAGESTELLUNG

Erstens: Es geht hier nicht um die Frage, ob der bernische Pietismus
traditionsgeschichtlich betrachtet ein Ableger des Täufertums war. Eine derartige
Abhängigkeit ist den Pietisten von ihren Gegnern im 18. Jahrhundert oft angelastet

und von ihnen ebenso oft bestritten worden. Im 19. Jahrhundert haben Max
Goebel und Albrecht Ritsehl den Pietismus zwar theologisch verschieden
qualifiziert, aber übereinstimmend als eine abgeschwächte, moderate Form bzw. als

eine Erneuerung täuferischer Tendenzen des 16. Jahrhunderts verstanden. Sie

stellten, ohne einen direkten Einfluss des Täufertums auf den Pietismus zu

behaupten, zwischen den beiden Bewegungen Ähnlichkeiten und vergleichbare
Strukturen fest. In der gegenwärtigen Forschung spielt die Frage nach dem
Verhältnis der beiden Bewegungen eine untergeordnete Rolle, was auf ihr difife-
renzierteres Verständnis zurückzuführen sein dürfte. Die Wurzeln des Pietismus
werden eher in der Orthodoxie oder im mystischen Spiritualismus als im
Täufertum vermutet.10

Wenn nicht die Frage nach der Abhängigkeit der jüngeren von der älteren

Bewegung zur Debatte steht, worum geht es denn? Es geht um die Fragen nach

Beziehungen und Interaktionen, nach Ähnlichkeiten und Unterschieden
zwischen diesen eigenständigen Bewegungen. Worin bestanden diese
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen Täufertum und Pietismus? Ich will, ehe

wir uns mit den Quellen befassen, den Versuch einer vorläufigen Antwort
wagen. Während das Täufertum sich genuin als radikale Reformation verstand,
intendierte der Pietismus die zweite, die Völlendung der Reformation. Während

jenes geographisch und sozial im 18. Jahrhundert auf die Landschaft und den

Bauernstand fokussiert war, strahlte dieser von städtischen Milieus und deren

Umgebung zunehmend in ländliche Gebiete aus und rekrutierte seine Mitglieder
aus allen Gesellschaftsschichten. Dennoch war die Aussenwahrnehmung einer
beträchtlichen Nähe zwischen den beiden Bewegungen nicht unbegründet. Diese
bestand in der radikalen Nachfolge Jesu und einer verbindlichen Glaubenspraxis.

In sozialer und kirchlicher Hinsicht verfügten beide Bewegungen zudem
über ein erhebliches kritisches Potential.

10 Hans Schneider, The Attitude of Pietists towards Anabaptism, in: Hans Schneider,
Gesammelte Aufsätze I. Der radikale Pietismus (AKThG 36), Leipzig 2011, 207f. Robert
friedmann, Mennonite Piety Through the Centuries. Its Genius and Its Literature (SAMH 7

(1949)) konstatiert bei einem theologischen Vergleich von Täufertum und Pietismus deren
substantielle Verschiedenheit. Vgl. auch Ernst crous, Art. «Pietismus», in: Mennonitisches
Lexikon, Bd. 3, Karlsruhe 1958, 372-374.

14



Meine zweite Vorbemerkung ist eine Einschränkung: Die Quellen, die meinem
Versuch zu Grunde liegen, sind staatlicher, kirchlicher und pietistischer, jedoch
nur selten täuferischer Herkunft. Das mag auch mit der Quellenlage zu tun
haben, liegt aber mehr noch an meinen Grenzen: Ich bin in der Pietismusforschung

besser zu Hause als in der Täuferforschung. Wenn ich nun Briefe,
Verhörprotokolle, Untersuchungsberichte, theologische Thesen und
Verteidigungsschriften aus der Geschichte des bernischen Pietismus auf unsere
Fragestellung hin lese, kann ich bestenfalls einen Beitrag zu unserer Thematik
leisten, den andere ergänzen und korrigieren, auf dem andere weiter bauen werden.

III. SPUREN AUS DEM LETZTEN JAHRZEHNT
DES 17. JAHRHUNDERTS

Versuchen wir das Verhältnis von Täufertum und Pietismus anhand einiger
Beispiele aus den neunziger Jahren zu beleuchten. Zu den Gründern und

Multiplikatoren in Berns pietistischer Bewegung gehörten junge Theologen.
Drei von ihnen sind für unsere Fragestellung wichtig: Samuel Güldin, Samuel
Schumacher und Samuel Dick. Sie hatten auf ihren Studienreisen durch
Deutschland und Holland wichtige Zentren und Exponenten des Pietismus
aufgesucht und amtierten seit 1792/1793 als Vikare und Pfarrer in Lützelflüh im
Emmental, in Stettlen östlich von Bern und in Spiez am Thunersee.
Samuel Schumacher begann im Sommer 1693 in seiner Vikariatsgemeinde
Lützelflüh unter grossem Zulauf Hausversammlungen durchzuführen, die ein
erweckliches Gepräge hatten. Ein Kollege sah darin «Winkel-Predigten» und
«Wiedertäufferische Versamlungen» und zeigte Schumacher beim Landvogt an.
Ob es sich beim Denunzianten wohl um jenen Kollegen handelte, von dem
Schumacher 1691 an Johann Heinrich Gernler in Basel schrieb, er fürchte, bald
keine Predigthörer mehr zu haben, so sehr hätten die Täufer in der Umgebung
zugenommen?11 Der Vormarsch des Täufertums war eine Tatsache und hing, wie
Mark Furner gezeigt hat, auch mit der Hungersnot der frühen neunziger Jahre

zusammen, mit der die täuferische Spiritualität besser zurecht kam als die
kollektive Straftheologie der Berner Staatskirche. 12 Der Rat reagierte mit einem

11 Samuel Schumacheran Johann Heinrich Gernler, 30.9.1691 (UBBS, Ms. Ki. Ar. 130a, Nr. 175).
12 Mark furner, Die Täufer, in: André Holenstein u. a. (Hg.), Berns mächtige Zeit, Bern 2006,

257-262, 257f. Mark furner, The repression and survival of Anababtism in the Emmental,
Switzerland 1659-1743, o. O. 1998, Chapter 2, v.a. 95-114: «Within the seventeenth century
political, economic and demographic crises, Anababtism may have answered a popular and
personal religion need that the more authoritarian, uncharismatic state church could not meet."
(113). Zur Geschichte des Berner Täufertums vgl. jetzt Hanspeter Jecker, «Biss das gantze
Land von disem Unkraut bereinigt sein wird." Repression und Verfolgung des Täufertums in
Bern - ein kurzer Überblick zu einigen Fakten und Hintergründen, in: Rudolf Dellsperger /
Hans Rudolf Lavater (Hg.), Die Wahrheit ist untödlich. Berner Täufer in Geschichte und
Gegenwart. Beiträge eines Vortragszyklus an der Universität Bern im Winter 2006/2007, Bern
2007, 97-131.

15



Mandat, nach dem alle renitenten Täufer verbannt werden sollten.13 Schumacher
berichtet im Brief an Gernler weiter, Georg Thormann, der Pfarrer in Lützelflüh
und zugleich sein, Schumachers, Kostherr war, habe dagegen interveniert und

erreicht, dass der Rat den Vollzug des Mandats aufgeschoben habe. Thormann
arbeite an einem Buch, in dem er den Täufern so weit wie möglich entgegen
komme und mit Kritik am geistlichen und weltlichen Stand nicht spare, aber
auch offen sage, inwiefern die Täufer Unrecht hätten. Gemeint ist Georg
Thormanns Buch «Probier-Stein [...] Deß Täufferthums», das 1693 in eben dem
Jahr erschien, als Schumacher mit seinen Hausversammlungen begann, und dessen

Doppelstrategie er gut wiedergibt: Das Ziel war nicht Toleranz, sondern die

Bekehrung der Täufer im Gleichschritt mit einer Reform von Kirche und Staat.14

Wir wissen über die Zusammensetzung der bis zu 90 Teilnehmerinnen und
Teilnehmer an Schumachers Versammlungen nicht Bescheid. Aber der Kontext,
in dem sie stattgefunden haben, lässt es als möglich, wenn nicht als wahrscheinlich

erscheinen, dass auch Täufer und so genannte Halbtäufer daran teilnahmen,
dass also der Vorwurf, es seien «Wiedertäufferische Versandungen», nicht oder
doch nicht nur üble Nachrede war. Waren in Lützelflüh und Umgebung die
Grenzen zwischen dem Pietismus eines Samuel Schumacher und eines Georg
Thormann und dem Täufertum durchlässig? Stand ihr Pietismus als

Erweckungsbewegung dem Täufertum und umgekehrt das Täufertum ihrem
Pietismus so nahe, dass Zeitgenossen sie nur schwer voneinander unterscheiden
konnten?
Ähnliche Fragen ergeben sich, wenn man die zum Kapitel Bern gehörenden
Kirchgemeinden Bolligen, Stettlen, Vechigen, Worb, Schlosswil und Biglen ins

Auge fasst. Die Visitation von 1696 ergab, dass der mancherorts schlechte
Kirchenbesuch mit der rigiden Handhabung der Täufermandate durch die

Ortspfarrer in direktem Zusammenhang stand. Wer die Täufer angreife, der greife

das ganze Land an, ging die Rede, und die Pfarrer beklagten sich, sie machten

sich durch die amtliche Verwicklung in die obrigkeitliche Täuferpolitik mehr
und mehr verhasst. Viele ihrer Gemeindeglieder besuchten den Gottesdienst statt
am Ort in Stettlen. Manche machten sich dazu schon am Samstag auf und trieben

unterwegs ihr «täuffer-wesen», «so daß under der hand das Täufferthum täglich

also zunemme». Der so angesprochene Prädikant von Stettlen, Samuel

13 Mandatvom 16.3.1691 bei Müller 145: Den Täufern wird angelastet, dass sie «den hochobrig¬
keitlichen Stand verwerfen, ihnen den Eydt der Treuw nie leisten, sich aller militärischen
Exercicien und was sonsten zu Schutz und Schirmb des Vatterlands dinet, sich gentzlich entziehen.»

Man habe deshalb «bey disen so gefehrlichen Zeiten höchst nöthig befunden, sollche
Leuth alls unserem Landt nur beschwährlich und unseres Schutzes unwürdig in unsern Landen
nit mehr zu gedulden.»

14 Zu Thormanns «Probier-Stein» vgl. Dellsperoer 1984, 53-55; Res Rychener, «Der Probier¬
stein». Pfarrer Georg Thormanns «Gewissenhaffte Prüffung des Täufferthumbs» 1693, in: MH
14(1991) 27-50; Hanspeter Jecker / Heinrich Löffler, «Wie dem schädlichen Übel der
Taüfferey zu remedieren sey». Neue Streiflichter auf die Entstehung der Amischen. Zwei Briefe
des Pfarrers Johann Rudolf Salchli im Emmental (1693 f.), in: MH 28/29(2005/2006) 89-145.

16



Güldin, meinte lakonisch, eigentlich sollte doch in der Art und Weise, wie ein
Weibel und wie ein Pfarrer den Täufermandaten nachlebe, ein grosser
Unterschied bestehen.15 - Das Beispiel Stettlen lehrt zweierlei: Zum einen
distanzierte sich der Pietist Güldin von der obrigkeitlichen Täuferpolitik. Er sollte

es später noch viel klarer tun. Zum andern ist es möglich, ja wahrscheinlich,
dass der Vorwurf des «täuffer-wesen[sj» Täufer und Pietisten gleichzeitig treffen
sollte und auch tatsächlich traf.
Instruktiv für die Affinität von Täufertum und Pietismus ist schliesslich das

Missverständnis, das aufkam, kaum hatte Samuel Dick 1693 seinen Dienst in
Spiez angetreten. Dick legte in seinen Predigten so viel Wert auf die

Notwendigkeit einer geistlichen Wiedergeburt, dass diejenigen unter seinen

Zuhörern, die sich angesprochen fühlten, zu den Täufern meinten übertreten zu
müssen, wenn es ihnen mit ihrem Glauben und ihrer Seligkeit ernst sei. Das

Missverständnis war vielleicht im Wortsinn nahe liegend, denn Spiez lag am
Rand der Ämter Frutigen und Niedersimmental mit ihrem hohen Täuferanteil an
der Wohnbevölkerung.16
Ich war 1984 noch der Meinung, die pietistische Reformbewegung habe gegenüber

dem Täufertum «bei aller vorhandenen Affinität eine Art kirchlicher
Alternative» sein wollen und sei dies tatsächlich auch gewesen.17 Orientiert man
sich an dem, was Schumacher, Güldin und Dick ursprünglich anstrebten, dann

gibt es für diese Ansicht nach wie vor gute Gründe, und auf Georg Thormann
trifft sie erst recht zu. Blickt man hingegen auf das, was die jungen Theologen in
ihren Wirkungskreisen mit auslösten, dann dürfte die Alternative zwar intendiert,
aber auch durchkreuzt worden sein. Die Wirklichkeit war komplexer, als ich früher

angenommen habe.18

Zwei Briefe vom Juli 1698 mögen an dieser Stelle weiterführen. Im einen berichtete

Marx Huber, Pfarrer in der Zürcher Gemeinde Rafz, Bürgermeister Heinrich
Escher über ein Gespräch, das er mit seinem Amtskollegen Abraham
Bauernkönig von Bolligen geführt hatte: Der Irrgeist der alten Täufer und nun
derjenige der Pietisten nehme überhand und drohe die Berner Kirche zur Sekte,

15 Dellsperger 1984, 57.
16 Lavater 1991, 59-61 ; Lavater 2000, 83-87.
17 Dellsperger 1984, 67.
18 Auf die Nähe zwischen den beiden Bewegungen weist überzeugend hin Noth 64-68: «Nicht

ohne Grund wurden die Anhänger des Pietismus anfänglich dem täuferischen Lager zugeordnet.
Es gelang ihnen neben und im Austausch mit den Täufern lange Zeit nicht, als Träger einer
eigenständigen Bewegung aus deren Schatten herauszutreten. [...] Die Grenzen waren aufgrund
der zahlreichen gemeinsamen theologischen Anliegen in der Tat fliessend, obschon es starke

Bestrebungen v. a. von Anhängern im Theologen- und Pfarrerstand gab, die pietistische
Bewegung als innerkirchliche Reformbewegung zu situieren und sich damit klar von den
Täufern abzugrenzen.» (64f.) Hans Schneider stellt fest, Forschungen zu den Anlangen des

Pietismus forderten häufig nicht nur ein Nebeneinander von kirchlichen und radikalen
Tendenzen zutage, sondern «off eine erstaunliche Kontinuität zu spiritualistischen Zirkeln oder

sogar täuferischen Gruppierungen.» Hans Schneider, Rückblick und Ausblick, in: Wolfgang
Breul / Marcus Meier / Lothar VogelL (Hg.), Der radikale Pietismus. Perspektiven der
Forschung (AGP 55), Göttingen 2010, 451-468, 456.

17



zum Unort, zum abortus zu machen. Es gebe Pfarrer, die für sich die Salbung
mit dem Heiligen Geist, die wahre «Unction», beanspruchten, was regelrechte
Wallfahrten des Landvolks zu diesen «Heiligen» zur Folge habe. Neben der
Kirche sah Bauernkönig auch den Staat in Gefahr: «Es werden ihre Bauren zu
solchen armen tropfen gemacht, daß sie im fahl der noth nit zugebrauchen, dem
vatterland keine dienst leisten, u. ihre mitt Eignoßen bey actionen in compromiß
setzen thäten, da man meinte, sie würden sich wehren, würden sie nach ihrer
Lehr die wehr im Nothfall niederlegen, ihre socios abandonnieren, das ein cor-
dater [verständiger] Zürcher sich besinnen würde, in einer action nebent einem
Berner zufechten».19

Die Kirchgemeinde Bolligen lag am Rand jener Region, von der im
Zusammenhang mit Güldin bereits die Rede war, und die einen hohen Anteil an
Täufern und Pietisten aufwies. Bauernkönig erwähnte Täufer und Pietisten in
einem Atemzug, strich, obwohl er auch ihre Protektion durch ranghohe Patrizier
beklagte, die Attraktivität der Pietisten für den Bauernstand hervor und bezweifelte

ihre entschlossene Wehrbereitschaft. Er traute Pazifismus und damit die

Schwächung von Berns Bündnisfähigkeit auch ihnen zu. Das kann man als

Verunglimpfung lesen. Man kann darin aber auch ein weiteres Indiz für die
faktische oder doch befürchtete Nähe zwischen Täufertum und Pietismus sehen.20

Im andern Brief- er ist an den Zürcher Pfarrer Johann Jakob Ulrich gerichtet -
spricht Berns Dekan Samuel Bachmann von einer doppelten Bedrohung für
seine Kirche, einer äusseren durch das zunehmende Täufertum und einer inneren

durch den anschwellenden Pietismus: «Unsere Kirchen wird mächtig betrü-
ebt, von außen, durch unsere Wiedertaüfer, die an etlichen Ohrten unsers Landts

zunemmen; von innen durch die, so genanten Pietisten, welche hier in der statt
fortsetzen Ihre Conventicula Pietatis, und die ofentlichen Versamlungen verlassen».

Pietistische Pfarrer stünden in der Gunst einflussreicher Patrizierinnen und
hätten «einen gar großen Zulauf von gemeinem Unerkanten Landtvolck, weil

19 Dellsperger 1984, 87f.
20 Nähe zum Täufertum in puncto Pazifismus und zudem in puncto Gütergemeinschaft hat den

Pietisten und Philadelphiern zur selben Zeit auch der Zürcher Griechischprofessor und Chorherr
am Grossmünster Johann Heinrich Schweizer (1646-1705) angelastet. Er tat es in einer nur
handschriftlich verbreiteten Schrift vom 31. Juli 1698 mit dem Titel «Ursachen und Gründe,
warum die sogenannte Philadelphische Societet oder Pietistische Brüderschafft, wie sie in
Engelland, Teutschland und Holland dißmahlen ist, beydes, der Kirchen Godtes und dem gemeinen

Wesen, sonderlich in der reformierten Eydgnoßschafft gefahrlich und hiemit unleidenlich
seye»: Pietisten stellten für Kirche und Staat eine Gefahr dar, «weil etliche von dem Almosen
solche hochsteigende Pflicht Regien treiben, daß wenig Unterschied zwischen der widertäuffe-
rischen Gemeinschafft der Gütern und ihrer Lehr zu finden», und «weil sie zwar die Nothwehr
zur Beschirmung des gemeinen Wesens, wo sie oberkeitlich Mißfallen befürchten, nicht laüg-
nen, aber wo sie äußert Gefahr, ein andere Sprach führen und auch dahin ihre Principia zielen.»
Hans Schneider, Ein Dokument zur Frühgeschichte des Zürcher Pietismus. Johann Heinrich
Schweizers «Ursachen und Gründe» (1698), in: Jürgen Seidel (Hg.), Gegen den Strom. Der
radikale Pietismus im schweizerischen und internationalen Beziehungsfeld, Zürich 2011, 123—

149, 143f.

18



selbige gantz popular Predigen».21 Bachmann unterscheidet zwischen Täufern
und Pietisten, er wirft sie nicht in einen Topf, aber er versteht sie als gemeinsame

Bedrohung, die Pietisten speziell als Gefahr für die «reinigkeit und einigkeit
in unser Helvetischen Kirchen».
Machen wir einen Zwischenhalt. Beide Bewegungen sind im Verlauf der neunziger

Jahre angewachsen. Auch wenn der Pietismus sich tendenziell als kirchliche

Reformbewegung und das Täufertum sich dezidiert als eigene Kirche
verstand, waren sie nicht leicht voneinander zu unterscheiden. In theologischen und
ethischen Fragen und in der Pflege gottesdienstlicher Gemeinschaft gab es
zwischen ihnen eine weit gehende Übereinstimmung. Der Pietismus war längst nicht
mehr nur eine städtische Bewegung. Er hatte auf dem Land, ja in täuferischen
«Stammlanden», Fuss gefasst. Von Konkurrenz fehlt aber jede Spur, im
Gegenteil: Pietisten und Täufer scheinen miteinander solidarisch gewesen zu
sein.

Die religiöse Lage war für die Amtsträger in Staat und Kirche unübersichtlich
geworden. Eine Klärung drängte sich auf, und zwar, da man sich mit den Täufern
in einer Sackgasse befand, mit den Pietisten. Als Huber und Bachmann ihre
Briefe schrieben, war die amtliche Untersuchung durch die
Religionskommission bereits im Gang. Ziel
des Verfahrens war es, «sothane
der reinen religion undt gottes-
dienst widrige ding gentzlichen
zuzernichten».22 Im Februar 1699

lag die Relation, der
Kommissionsbericht zu Händen des

Grossen Rates, vor.
Was gibt die Relation und was

gibt die gegen sie gerichtete

Abb. 1 Titelblatt von Samuel Güldins
Kurtze[r] APOLOGIE oder
Schutz=Schriffi. Der Druckort
Philadelphia ist fiktiv und programmatisch

gemeint. Die Schrift wird 1718

in Deutschland gedruckt worden sein.
Entstanden ist sie aber wahrscheinlich
um das Jahr 1702. Sie ist eine wertvolle
Quelle für die Beziehungen zwischen
Berns Täufern und Pietisten um 1700.

21 Dellsperger 1984, 88. Zum Wortlaut des für die Zeit unmittelbar nach dem Prozess wichtigen
Briefs Bachmanns an Ulrich vom 27.9.1699 vgl. Rudolf Dellsperger, Der radikale Pietismus
in der Schweiz und seine Beziehungen zu Deutschland. Ein fragmentarischer Überblick und ein
Exempel vom Spätsommer 1699, in: Breul / Meier / Vogel 170-187, 185-187.

22 Dellsperger 1984, 83.

ÄUt|C

APOLOGIE
«im» tifft

Km «ni»

üfetjffttt
m te w&fâtixiqt

to (jalfmft

I* "ölC flC QCtfy&ïlC Relation bit CommifUon
m einer fa&eit Ofctfefr î><*fe(6f?/

fO bw 9. Junii 1655.

II. £>i< Apologie ober©cÇuf.©grifftbargen/

aowknra ÎSttMatt not Diacono in nam Mm«
•PflUPPÄintm DflitHtlï.

-1«°»"-»^—«öS»—
äkbtttcft in PbibMpfcfa

ht Strewn 171t,

19



Apologie Samuel Güldins fur unsere Thematik her? Güldin hatte, als er sie im
Jahr 1718 publizierte, einen weiten Weg hinter sich. Er war nach dem Prozess

zunächst abgesetzt und später, nachdem er den antipietistischen Assoziationseid
geleistet hatte, zum Pfarrer von Boltigen im Simmental ernannt worden. Als er
den Eid aus Gewissensgründen widerrief, wurde er am 18. Januar 1702 auf
Beschluss des Grossen Rates aus Bern verbannt. Er emigrierte mit seiner Familie
nach Deutschland und von dort 1710 nach Pennsylvania.23
Als Druckort der Relation und der Apologie wird Philadelphia angegeben (vgl.
Abb. 1 ).24 Das ist fiktiv, denn in Pennsylvania gab es damals noch keine deutsche

Druckerpresse. Die heute sehr seltene Schrift wird in Deutschland gedruckt worden

sein. Das Erscheinungsjahr hingegen ist richtig, denn im selben Jahr schrieb
Güldin aus Frankfurt einen Brief an den Berner Schultheissen Samuel Frisching
(1638-1721), dem er die gedruckte Schrift beilegte und der Sinn und Zweck
sowie Schicksal und Kontext der Apologie zum Thema hat.25 Das

Erscheinungsjahr stimmt im Fall der Apologie aber nicht mit dem

Entstehungsjahr überein. Güldin wird sie wesentlich früher geschrieben haben.

Das kann aus mehreren Quellen, unter anderem aus einem undatierten Brief
Güldins an den späteren Schultheissen Christoph I. Steiger (1651-1735),
geschlossen werden.26 Die beiden Briefe Güldins an Frisching und Steiger werden

im Anhang zu diesem Aufsatz wiedergegeben. Vorerst aber sollen die

Gründe, die für eine frühe Datierung der Apologie sprechen, in einem kurzen
Exkurs dargelegt werden.

IV EXKURS ZUR DATIERUNG DER APOLOGIE

Zahlreiche Gründe sprechen für die Entstehung der Apologie um das Jahr 1702.

Erstens: Die Schrift ist in Kenntnis des Wortlauts der Relation der

23 Die Nachweise bei Rudolf Dellsperger, Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Samuel
Güldins Einspruch gegen Zinzendorfs Unionstätigkeit in Pennsylvania 1742, in: Rudolf
Dellsperger, Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Studien zur Kirchen- und
Theologiegeschichte der reformierten Schweiz: Ereignisse, Gestalten, Wirkungen (BSHST 71),
Bern u. a. 2001, 196, Anm. 33.

24 [Samuel Güldin,] Kurtze APOLOGIE oder Schutz=Schrifft der unschuldig ver-
dächtig=gemachten und verworffenen Pietisten zu Bern in der Schweitz: in sich haltend I. Die
wider sie gethane Relation der Commission vor einer hohen Oberkeit daselbst, so beschehen den
9. Junii 1699. II. Die Apologie oder Schutz=Schrifft dagegen/ auffgesetzt und ans Licht gegeben

von Samuel Güldin/ gewesenen Prediger und Diacono in allen dreyen Haupt=Kirchen
daselbst. Gedruckt zu Philadelphia im Jahr Christi 1718. - Im April 2010 ist in Jahrgang 33 der
Zeitschrift Pennsylvania Mennonite Heritage als Nummer 2 unter dem Titel «Samuel Güldin and
the Mennonite Voyage of 1710» ein ausschliesslich Güldin gewidmetes Heft mit Beiträgen von
Andreas Mielke und Sandra Yelton, mit sorgfältig edierten und kommentierten Quellentexten
und einer umfangreichen Bibliographie erschienen.

25 Die Herausgeber von Henri Vuilleumier, Histoire de l'Église Réformée du Pays de Vaud sous
le régime bernois, III: Le refuge, le piétisme, l'orthodoxie libérale, Lausanne 1930, Tafel 2

(gegenüber 242) und 745f. zogen gemeinsam mit Emil Bioesch und Adolf Fluri Bern als
Druckort in Erwägung, was aber mit dem Brief Güldins an Frisching hinfällig geworden ist.

26 Vgl. unten IX. 1.

20



Religionskommssion abgefasst worden. Diese Voraussetzung war Ende 1701

noch nicht gegeben (vgl. unter viertens). Zweitens: In seinem Brief an Christoph
I. Steiger bedauert Güldin, dass nun, da die Apologie nicht übergeben worden
sei, eine nicht namentlich genannte Person, die er auch als «1. persohn» bezeichnet,

nicht mit der Wahrheit konfrontiert werden könne. Nun sei es dafür «so weit
zuspath». Mit dieser Person, deren Namen Güldin wegen der Postzensur nicht
nennen durfte, wird Dekan Samuel Bachmann (1636-1709) gemeint sein.

Bachmann, der sich als Mitglied der Religionskommission durch besondere
Schärfe hervortat, erlitt am 25. Januar 1703 auf der Kanzel einen Schlaganfall,
infolge dessen er sein Amt nicht mehr ausüben konnte.27 Drittens: Güldin spricht
Steiger als «ancien Seigneur Baillif de Lentzbourg» an, welches Amt dieser bis
1693 versah, nicht jedoch als Schultheissen, zu dem Steiger 1718 ernannt wurde.
Die Apologie kann folglich nicht erst 1718, im Jahr ihrer Drucklegung, entstanden

sein. Viertens: Die Tatsachen, dass Güldin bei der Übergabe der Apologie
auf Drittpersonen angewiesen war, und dass er sich brieflich an Steiger wendete,

sprechen dafür, dass er sich zu diesem Zeitpunkt bereits ausser Landes
befand. Das Verbannungsurteil des Grossen Rates datiert vom 18. Januar 1702.28

Viertens: Wichtig ist ein weiterer undatierter Brief Güldins. Er ist an die

Religionskommission gerichtet. Nach ihm waren Güldins Wahl zum Pfarrer von
Boltigen vom 18. August 1701 und sein als bedenklich beurteilter Auftritt vor
Schultheiss Emanuel von Graffenried vom 29. August 1701, bei dem er offenbar
um Entbindung vom Assoziationseid nachsuchte, bereits Vergangenheit. In
diesem Brief kündigt Güldin seine Apologie wie folgt an: «Wan Meine
HochgeEhrte Herren mir ihre relation communicieren und ich darauß ersehen

werde, wie Sie alles genohmen, so will ich Ihnen dan auch auff alle und jede
Puncten schrifftlich antworten.»29 Fünftens: Zwei weitere Anhaltspunkte können
der Apologie selber entnommen werden. Nach ihr war Johannes Müller
«sel[ig]>>, also kürzlich verstorben,30 und Samuel Schumacher war nicht mehr im

27 Vgl. Samuel Bachmann an Hans Jakob Ulrich, 21. September 1703, «mit gar schwacher und
mater hand». Dies ist der letzte Brief Bachmanns in seiner umfangreichen Korrespondenz mit
Ulrich. (ZBZH, S 360). Vgl. auch oben Anm. 21. Hans-Beat Flückiger, Art. «Bachmann,
Samuel», in: HLS 1(2002) 641. Ein Teil der Amtsgeschäfte wurde nach Bachmanns Erkrankung
vom Theologieprofessor Johann Rudolf Rudolf (1646-1718) wahrgenommen. Vgl. Friedrich
Trechsel, Johann Rudolf Rudolf. Professor und Dekan. Ein Theologenbild der alten Schule, in:
Berner Taschenbuch 1882, 1-99, 94.

28 Es sei nicht verschwiegen, dass der Brief an Steiger Probleme aufgibt, für die ich noch keine
Lösung habe. Vier Passagen lassen es nämlich als möglich erscheinen, dass Güldin ihn von Bern
aus geschrieben hat, dass also die Apologie auf 1701 zu datieren wäre. Erstens rechnet Güldin
damit, dass ihm Gefahr droht. Er war 1701 tatsächlich hinter Gittern. Zweitens bleibt er, wie er
es 1701 in Muri getan hat, dem Gottesdienst fern. Drittens ist er zur Annahme einer allfälligen
Berufung nicht bereit, und viertens findet er es zwecklos, auf den Wortlaut der Theologischen
Thesen der Synode vom 5. Juli 1699 zu warten.

29 Samuel Güldin [an die Religionskommission], o. O. u. D. (ZBZH, S 277).
30 Apologie 17, iy 15. (Die erste arabische Zahl des Nachweises bezieht sich auf die Seite, die

[wenn vorhanden] römische Zahl auf das Kapitel und die zweite arabische Zahl auf den
Paragraphen. Dies gilt auch für die Nachweise aus der Relation.)

21



Amt. Die erste Angabe kann ich noch nicht datieren, die zweite aber führt ins
Jahr 1701.31

Alle diese Gründe machen eine Entstehung der Apologie um das Jahr 1702

wahrscheinlich. Spätestens in diese Zeit fallen auch die apologetischen Texte von
Güldins Freund Beat Ludwig von Muralt.32 Vielleicht hat Güldin die Schrift
geschrieben, während er sich mit seiner Familie beim Ehepaar Petersen in
Niederndodeleben bei Magdeburg aufhielt. Auch wenn eine spätere Bearbeitung
nicht ausgeschlossen werden kann, fallt es für unsere Fragestellung ins Gewicht,
ob die Schrift in Pennsylvania, wo dem Umgang mit Täufern nichts mehr im
Weg stand, oder in zeitlicher Nähe zu denjenigen Ereignissen entstanden ist, die
sich um die Jahrhundertwende in Bern abgespielt haben. Mit diesem Vorzeichen
soll es nun um die Frage gehen, wie sich unser Thema im offiziellen
Untersuchungsbericht und in Güldins Verteidigungsschrift spiegelt.

V. DIE RELATION DER RELIGIONSKOMMISSION
UND GÜLDINS APOLOGIE

Hanspeter Jecker hat zwischen den oben beobachteten erwecklichen Aufbrüchen
der neunziger Jahre, die Täufer und Pietisten erfassten, und der Langenbrucker
Erweckung der Jahre 1696 bis 1698 erstaunliche inhaltliche Parallelen festgestellt.

Er hat zudem herausgearbeitet, wie komplex der Zusammenhang
zwischen Pietismus und Täufertum sein konnte: Wird ein kirchlich-pietistischer
Aufbruch abgewehrt, indem man ihn als «täuferisch» verunglimpft, so weckt
bzw. verstärkt eben dies bei den Betroffenen das Interesse am Täufertum.33 Lässt
sich für Bern Ähnliches beobachten? Vergleichen wir Stellen aus der Relation,
die Pietisten bzw. pietistisches Verhalten als «täuferisch» bezeichnen, also

disqualifizieren, mit entsprechenden Passagen aus Samuel Güldins Apologie.
Mit peinlicher Genauigkeit legt der Bericht den Pietisten die Verbreitung
«täuferischen» Gedankenguts, die Befolgung «täuferischer» Praktiken, die
Durchführung «täuferischer» Versammlungen und die Teilnahme an solchen zur Last.34

Einige Beispiele mögen dies illustrieren. Samuel König, dem Vikar an der
Berner Spitalkirche, einem glänzenden Gelehrten und Vertreter eines chiliasti-

31 Apologie 29, X, 11. Nach Auskunft des Taufrodels der Kirchgemeinde Melchnau K 6 im StABE
vollzog Schumacher im Juni 1701 seine letzte, und sein Amtsnachfolger am 3. Juli seine erste
Taufe.

32 Rudolf Dellsperger, Beat Ludwig von Muralts Emigration aus der Kirche - Hinweise zu sei¬

nem Weg zwischen Pietismus und Aufklärung, in: Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit.
Studien zur Kirchen- und Theologiegeschichte der reformierten Schweiz: Ereignisse, Gestalten,
Wirkungen (BSHST 71), Bern u. a. 2001, 66-84.

33 Hanspeter Jecker, Ketzer - Rebellen - Heilige. Das Basler Täufertum von 1580 bis 1700,
Liestal 1998, 530-583, 582.

34 Relation 14, V; 16, VII, 2; 25, 7; 26, 3.

22



sehen Pietismus,35 wird vorgeworfen, er habe behauptet, in der ersten Kirche
seien nicht die «Gelehrten und Weisen dieser Welt» zu Predigern gewählt worden,

sondern «Baurs- und Handwercksleut» - was «wiedertäufferisch» sei.36

Güldin entgegnet, dies sei weder ein «Irrthumm noch Wiedertäufferisch/ sondern
die praxis der ersten Kirchen gewesen».37 Möglicherweise haben er und König
Gottfried Arnolds «Wahre Abbildung der ersten Christen» gelesen, die damals in
Bern zirkulierte.38
Mehrmals moniert der Bericht, im Verlauf des pietistischen «Predigtgeläufs»,
mithin unter Missachtung des Parochialprinzips, sei es zu
«Täuffer=Versammlungen» gekommen. Täufer und Pietisten würden sich

gegenseitig einladen, «wie dann insgemein die Sag gaht/ daß die so genannten
Pietisten und die Täuffer sich wol mit einander verstehend/ ja daß die vom Exilio
ins Land wiederkehrende Täuffer sich mit dem Exempel der Pietisten beschönen/

und damit stärcken wollend [...]: item/ daß Täuffer an gewissen Orten in
der Nachbarschaft Versammlung gehalten/ und einige Pietisten/ so ihnen ohne

Zweiffei bekannt waren/ darzu eingeladen, selbige auch erschienen sind/ laut
ihrem eigenen Bekanntniß.»39 Neben der Feststellung eines geschwisterlichen
Einvernehmens zwischen Täufern und Pietisten ist der Vorwurf brisant,
heimkehrende Täufer stützten sich im Sinne eines Präzedenzfalls auf im Land lebende

Pietisten. Güldin schweigt dazu. Offenbar verhielt es sich so.

Dafür platzt ihm an jener Stelle der Kragen, wo er liest, «daß es viel absonderlichen

Zusammenlauffens/ heimlicher gottsdienstlicher Versammlungen/ auch so

gar mit den Wiedertäuffern/ gibt».40 Er entgegnet, das Stichwort «absonderlich»
aufnehmend: «Daß man auch absonderlich sich viel zusammen erbauet/ und nit
zum Fressen und Sauffen/ sondern im Namen JEsu/ zusammengekommen/
gesungen/ und keine Menschen sectirisch angesehen/ sondern jedermann/ auch

gar die Täuffer/ geliebet»,41 das sei so. Nur habe man früher «die ersten Christen/
und auch hernach die Reformirte und Hugenotten in Franckreich/ vor den

Heyden und denen antichristischen Gemeinds=Genossen daran erkannt und

gesagt: Sie singen Psalmen. Nun aber wird das wieder zur Sünde gemacht und
als eine Klage vor Obrigkeit gebracht. Unter was Leuten leben wir denn?»42

35 Dellsperger 1984, 93-114. Rudolf Dellsperger, Samuel Königs «Weg des Friedens» (1699—

1711). Ein Beitrag zur Geschichte des radikalen Pietismus in Deutschland, in: PuN 9 (1983),
152-179. Rudolf Dellsperger, Samuel Königs «Grundsätze von der Allgemeinen Gnade
Gottes» (1723), in: Wilfried Härle / Barbara Mahlmann-Bauert (Hg.), Prädestination und
Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre Wirkungsgeschichte (MThSt 99), Leipzig
2009, 223-236.

36 Relation 10, III, 9.
37 Apologie III, 23. Fettdruck im Original wird kursiv wiedergegeben.
38 Dellsperger 2010, 183f.
39 Relation 26, 4.
40 Relation 25, 7.
41 Apologie 31, 7.
42 Apologie 23, VIII, 8.

23



Den Vorwurf, das Täufertum negiere den obrigkeitlichen Stand, lässt Güldin
nicht gelten,43 und schon gar nicht die refrainartige Beschwörung des

Schreckgespensts des Münsteraner Täufertums.44 Der Pietismus als friedliche
Bewegung unterscheide sich davon in Lehre und «Conduite». Nicht die Lehre

vom Tausendjährigen Reich sei der Grund fur die Münsteraner Unruhen gewesen,

sondern «Beschwerungen/ ungerechte Aufflagen und andere Ungerechtigkeiten,

[...] wie solches der Bauren=Krieg hin und her außweiset.»45 Solche
Unruhen seien die «elenden Früchte der Reformation [...]/ da beides Obere und
Untere zu viel Freyheit genommen/ und die christliche Freyheit so elendig
mißbraucht haben.»46

In der Relation wird eindringlich vor dem kirchenspaltenden Potential des

Pietismus gewarnt: Es genüge «ein einziger Irrthumm/ obgleich nicht capital,
[...] allermassen die leydige Erfahrung der alten Montanisten/ Donatisten/
heutigen Täuffern und Schwärmern/ so in dero Fußstapffen tretten/ solches erweißt:

so bleibt es denn nit dabey; die Irrthümmer nemmen gemeinlich zu/ fressen

starck um sich/ und werden je länger je böser.»47 Güldins Entgegnung ist ein
leidenschaftliches Plädoyer für die Glaubens- und Gewissensfreiheit. Bestehe nämlich

Orthodoxie darin, in der Kirche «nit die geringste neuerliche Meynung» zu
dulden, weder «Glantz oder Erleuchtung der Hertzen», noch «Licht und Glantz
der Heiligkeit und Reinigkeit des Lebens», sondern allein die Finsternis, so

werde «alle christliche Freyheit des Gewissens und Glaubens gehemmt/ auch/

wo jemand anders haltet/ außgejagt und verfolgt [...]/ wie an dem Exempel der
Täuffern seit der Reformation her/ und auch heut zu tag an andern bekannt».48

Die Reformierten Schweizer Kirchen täten gut daran, sich auf ihre Orthodoxie
nichts einzubilden. Er habe auf seiner akademischen Studienreise, zumal in
Holland «viel ein anders erfahren; als da man so wol wegen der Formulae

consensus, als auch wegen Verfolgung der Täuffern/ sehr verächtlich und verkleiner-
lich gesprochen. Und was die Herren Holländer von den heutigen Proceduren in
Bern halten; werden die Herren C[ommittierten] so wol als eine hohe Oberkeit
auß ihren eigenen Schreiben selbst verstanden haben.»49

Samuel Güldin ist ein Kronzeuge für die engen Beziehungen, die in Bern um
1700 zwischen Täufern und Pietisten bestanden haben, und es scheint in der Tat

so gewesen zu sein, dass der von Seiten der Obrigkeit und der Pfarrerschaft erhobene

Vorwurf der Nähe zum Täufertum Pietisten nicht abgeschreckt, sondern

43 Apologie 33, 8.
44 Relation 12, III, 11 besagt, aus dem Chiliasmus würden «bey unruhigen neugierigen Köpffen/

nun und dann allerhand Unheyl/ gefahrliche Bewegung/ und gar auch Auffstand wider die
Oberkeiten/ erwachsen: wie solches die leydigen Exempel des Müntzers/ Johannes van Leiden,
Knipperdollings/ und anderer Münsterischen Schwärmern im vergangenen Seculo, und die in
Engelland in diesem Jahrhundert entstandene Unruhe/ erwahren.»

45 Apologie 32f., 6.
46 Apologie 33, 6.
47 Relation 24, 3.
48 Apologie 30, 1.
49 Apologie 30, 4.

24



eher neugierig gemacht hat. Güldin streitet diese den Pietismus belastende Nähe
nicht ab, er bestätigt sie vielmehr. Insofern waren sich die Religionskommission
und er einig. Aber sie werteten diese Nähe verschieden. Während Güldin darin
eine Chance für eine Erneuerung von Staat, Kirche und Gesellschaft sah,

befürchteten Berns Obrigkeit und Kirche davon mehrheitlich deren Zersetzung.
Es ist paradox: Wenn in Bern um 1700 eine Volksgruppe Grund gehabt hätte, an
einem politisch motivierten Trauma zu leiden, dann wären es die Täufer gewesen.

Insofern mag es deplatziert sein zu sagen, Bern sei im Pietistenprozess auch
seinem Täufer-Trauma erlegen. Aber man wollte, aus der leidigen
Täufergeschichte «klug» geworden, gegenüber einer devianten religiösen Minorität
rechtzeitig auf der Hut sein - und beging prompt die alten Fehler. Das haben
bereits Zeitgenossen so gesehen. Sie machten sich im Grossen Rat für die

Angeklagten stark, drangen aber bei weitem (noch) nicht durch.

VI. DER KONTEXT DER APOLOGIE

In der Apologie erinnerte Güldin daran, Bern geniesse in den Niederlanden

wegen seiner Täuferpolitik und wegen seines Beharrens auf der Formula consensus

einen zweifelhaften Ruf. Neben der anhaltenden Täuferverfolgung50 dürfte in
den Consensusstreitigkeiten in der Waadt denn auch ein wichtiger Grund für die

Veröffentlichung der Relation und der Apologie gelegen haben, wobei wohl auch
das Erscheinungsjahr 1718 alles andere als zufallig war.
In der Formula Consensus ecclesiarum helveticarum von 1675 hatten die
reformierten Schweizer Kirchen ihren Willen bekundet, gegen den Einfluss der
reformierten Hochschule von Saumur, wo Moïse Amyraut (1596-1664) gewirkt
hatte, an der Lehre von der doppelten Prädestination, wie die Dordrechter
Synode sie definiert hatte, und an der pünktlichen Unantastbarkeit des
biblischen Wortlauts festzuhalten. Sie hatten sich damit unter Europas Protestanten
isoliert und gegen jegliche Unionsbestrebungen immunisiert. Wohlmeinende
Interventionen des Erzbischofs von Canterbury, der Könige von England und
Preussen und des Corpus Evangelicorum blieben wirkungslos. Zwar verhielten
sich die Kirchen von Basel, Neuenburg und Genf der Formel gegenüber reserviert

- in ihnen machte sich der Einfluss der «Vernünftigen Orthodoxie»
bemerkbar -,51 aber Zürich und Bern hielten unbeirrt an ihr fest. In Berns Fall

war dies insofern gravierend, als sich an der Lausanner Akademie dagegen
Widerstand regte. Dort lehrten Professoren, die für fortschrittliche Ideen aus
Frankreich empfanglich waren. Zwischen Lausanne und Bern begann ein zähes

Ringen, in dem politische Interessen mit eine Rolle spielten und das sich über

50 Vgl. Jecker 2007, 123.
51 Rudolf Dellsperoer, Der Beitrag der «vernünftigen Orthodoxie» zur innerprotestantischen

Ökumene. Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphonse Turretini als

Unionstheologen, in: Heinz Duchhardt u. Gerhard May (Hg.), Union - Konversion - Toleranz.
Dimensionen der Annäherung zwischen den christlichen Konfessionen im 17. und 18.

Jahrhundert (VIEG 50), Mainz 2000, 289-300.

25



ein Vierteljahrhundert hinzog. Die Verpflichtung der Geistlichen auf die
Consensusformel wurde in der Waadt zu einem Symbol für geistige und politische

Unterdrückung. Der Konflikt erreichte in den Jahren 1717 und 1718, als

anonyme handschriftliche Satiren gegen die Formel herumgeboten wurden,
einen Höhepunkt.52
Mit den Verfolgungen, von denen Güldin in seiner Apologie spricht, und die es

nach seinem Brief an Schultheiss Frisching zu stoppen galt, war gewiss die

Repression gegen Täufer und Pietisten gemeint. Der aktuelle Anlass aber für
seine Intervention dürfte der Konflikt um die Consensusformel gewesen sein,
dessen - so Güldin im erwähnten Brief - «ubel gelegte[s] fundament» er in der

Unterdrückung des Pietismus sah. In der Tat mussten nach dem Prozess vom
Sommer 1699 alle Burger, Amtleute und Pfarrer mit dem Assoziationseid dem
Pietismus abschwören. Dieser Eid, den die Kandidaten der Theologie mit der
Unterschrift unter die Consensusformel zu leisten hatten, wurde für die Waadt

eigens um die Stichworte Sozinianismus und Arminianismus verschärft.53

Gewiss gab es zwischen Täufern, Pietisten und vom Geist der Frühaufklärung
bewegten Waadtländer Theologen erhebliche Unterschiede, aber im Verhältnis

zum bernischen Staat und seiner Kirche gehörten sie mit ihrem Hunger nach
Glaubens- und Gewissensfreiheit zusammen. Deshalb nahm im Jahr 1718 der
mittlerweile radikale Pietist Güldin offen für sie Partei. Er sollte damit nicht
allein bleiben: Fünf Jahre später hat - verdeckter als er, aber ebenso unmissver-
ständlich - auch Samuel König aus seinem Exil in der Wetterau in die

Consensusstreitigkeiten eingegriffen.54 Damals erreichte der Konflikt mit einem

gescheiterten Aufstandsversuch und der Hinrichtung des Anführers Major Davel
seinen Höhepunkt - tragische Ereignisse, aus denen Schultheiss Christoph I.

Steiger den Schluss zog, man solle sich von den Theologen weniger dreinreden
lassen, in Glaubenssachen «minder dictieren als suadieren» und die Erörterung
schwerer, unnötiger Fragen vermeiden. «Hoc religiosum, hoc christianum et

sanum (Das ist [wahrhaft] fromm, das ist christlich und vernünftig).»55
«... minder dictieren als suadieren»: Für das Gespräch im Umgang mit
Menschen anderer Glaubensüberzeugung, konkret mit Schwarzenauer Neutäufern
und Berner Täufern, hatten sich im Jahrzehnt zuvor auch Samuel König und
Nicolas Samuel de Treytorrens eingesetzt. Bei ihnen schwangen wie bei Güldin
leidvolle eigene Erfahrungen mit. Von ihnen und ihren Stellungnahmen aus den

Jahren 1712 und 1717 soll nun noch kurz die Rede sein.56

52 Emil Bloesch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen, Bd. 2, Bern 1899, 77-98,
bes. 88-98. Vuilleumier 632-740. Kurt Guogisberg, Bernische Kirchengeschichte, Bern
1958, 458-461. Rudolf Pfister, Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2: Von der Reformation
bis zum zweiten Villmerger Krieg, Zürich 1974, 11-14.

53 Vuilleumier 312-315.
54 Dellsperger 2009.
55 Zitiert nach Peter Herren, Zwei Predigten zum Tod des Major Davel, Seminararbeit phil. I,

Spiez 1972, 4f. (Typoskript).
56 Auf Elisabeth Tscharner, die sich in selbstloser Diakonie unermüdlich um die Opfer der obrig¬

keitlichen Täuferpolitik kümmerte, geht Hanspeter Jecker in seinem Beitrag ein.

26



VII. SAMUEL KÖNIG UND NICOLAS SAMUEL DE TREYTORRENS

1711 wurde König nach bewegten Jahren des Exils, die er vorwiegend in Hessen,

Magdeburg und Halle verbracht hatte, von Graf Ernst Casimir von Ysenburg-
Büdingen zum Hofprediger, Ersten Pfarrer, Inspektor und Konsistorialrat
berufen.57 Im Territorium mit den Landesteilen Büdingen und Marienborn, dessen

Kirchenwesen er während vier Jahren an leitender Stelle mitprägte, genossen
nach dem Toleranzpatent vom März 1712 Neuzuzüger, Wohlverhalten vorausgesetzt,

Gewissensfreiheit und wirtschaftliche Privilegien. Dies betraf neben anderen

die aus dem radikalen Pietismus hervorgegangene Gemeindebildung der
Schwarzenauer Neutäufer. Ihretwegen kam es um Taufen, die Alexander Mack
in den Jahren 1711 und 1712 im Marienborner Gebiet vollzog, dennoch zum
Konflikt. Der für Marienborn zuständige Graf Karl August (1667-1727) ordnete

aus Sorge über die Sakramentsspendung durch Unbefugte und die Entstehung
einer neuen Denomination ein Verhör an, bei dem König mitwirken sollte.
Dieser bat jedoch um Dispens und empfahl statt eines Verhörs ein freundliches

Gespräch mit den Betroffenen, um sie von der «partheiischen liebe und sectire-

rey» abzubringen und von der «unpartheiyschen Christ=brüderlichen liebe» zu
überzeugen. Man solle ihnen klarmachen, dass sie aus dem Sakrament der
Einheit ein Sakrament der Zertrennung und des Parteigeistes gemacht hätten,
aber von einer Landesverweisung absehen. Es scheint König gelungen zu sein,
die Mitglieder des Konsistoriums davon und von der Ansicht zu überzeugen,
dass «diese Taufe an sich selbst nicht verwerflicher als die Kindertaufe» sei.58

Zwei Jahre später, 1714, wurde der Neutäufer Christian Liebe aus Schwarzenau,
ein Prediger der Pfälzer Täufer, in Bern zur Galeerenstrafe verurteilt. Wiederum
waren es niederländische Mennoniten, die sich, unterstützt von Nicolas Samuel

de Treytorrens (1671-1728), für ihn stark machten. De Treytorrens, aus adliger
Waadtländer Familie und als Meier von Cudrefin früh schon in bernischen

Diensten, hatte sich, des Pietismus verdächtigt, von der Religionskommission
nicht einschüchtern lassen, sondern Hab und Gut verschenkt und war der
angedrohten Verbannung zuvorgekommen. Er erwarb in Schwarzenau ein Haus,
tauchte 1715 in Bern auf, um sich für Liebes Befreiung einzusetzen, wurde

wegen Pietisterei inhaftiert und anschliessend ausgewiesen. Erschüttert von
dem, was er am eigenen Leib erfahren, mehr aber noch von dem, was er in den

bernischen Gefangnissen gesehen hatte, schrieb er sich 1717 die «Lettre missive»

von der Seele. Darin malte er den Berner Exzellenzen die Korruption der
Christenheit und den Abfall der Konfessionskirchen von der Religion Jesu und
der Apostel drastisch vor Augen. Er warf ihnen vor, in ihrem Namen geschehe

«Anabaptisten, Pietisten und anderen mehr» Unrecht. Namentlich aber rief er sie

57 Dellsperger 1983.
58 Heinz Renkewitz, Hochmann von Hochenau (1670-1721). Quellenstudien zur Geschichte des

Pietismus (AGP 5), Witten 1969, 278-280. Hans Schneider, Der radikale Pietismus im 18. Jh.,
in: Martin Brecht u. a. (Hg.), Geschichte des Pietismus, Bd. 2, Göttingen 1995, 121-123.

27



angesichts des nahen Weltgerichts zur Umkehr auf. Sie sollten die unschuldigen
«Kinder Gottes» gewähren zu lassen.59

Als de Treytorrens dies schrieb, hatte unter den bernischen Täufern infolge einer
befristeten Amnestie von 1711 bereits ein Massenexodus vorwiegend amischer

Gläubiger eingesetzt. Der Erlass gewährte freien Abzug unter Mitnahme der
Güter bei Verlust des Heimatrechts. Die Emigranten begaben sich, seitdem auch

Louis XIV die Täufer aus dem Elsass ausgewiesen hatte, vor allem ins
Fürstbistum Basel, ins Neuenburgische, in den Raum Montbéliard und später
nach Nordamerika.60
Damit sind wir beim Thema unseres Kolloquiums angelangt. Fassen wir die
Resultate dieses Versuchs zum Schluss zusammen.

VIII. BILANZ UND OFFENE FRAGEN

Erstens: Stichproben aus den neunziger Jahren, der Jahrhundertwende und des

zweiten Jahrzehnts des 18. Jahrhunderts ergeben unabhängig von ihrer pietistischen,

antipietistischen bzw. antitäuferischen Tendenz ein einheitliches Bild: Die
Quellen bezeugen eine beträchtliche Nähe zwischen Täufern und Pietisten. Eine
inhaltliche Bestimmung dieser Nähe fallt bei der repressionsbedingten
Diskretion der Texte allerdings nicht leicht. Neben nachbarschaftlichen
Kontakten sind Einladungen zu Versammlungen und deren Besuch bezeugt.
Solche Besuche geschahen offenbar oft im Rahmen des pietistischen
«Predigtgeläufs». Über ihr Ausmass und die Frage, inwiefern die Zusammenkünfte

auf Gegenseitigkeit beruhten, sind wir schlecht im Bild. Sie scheinen aus

Bibellektüre, Gebet und Gesang bestanden und ein erweckliches Gepräge gehabt
zu haben. Täuferische Propria wie die Eid- und Wehrdienstverweigerung wurden
von ihren Gegnern zwar auch Pietisten angelastet, jedoch dürfte es sich dabei um
bewusste Verunglimpfungsversuche gehandelt haben. Hingegen ist es

wahrscheinlich, dass pietistische Pfarrer des Berner Ministeriums sich bei ihren

Bestrebungen um eine gemässigte Kirchendisziplin neben calvinistischen auch

von täuferischen Vorbildern leiten Hessen.61 Literarische Einflüsse, wie sie
Marcus Meier vom Täufertum auf den radikalen Pietismus nachgewiesen hat,
sind auch für Bern möglich, wenn nicht wahrscheinlich.62 Ich bin aber, Irrtum

59 Pierre Barthel, Die «Lettre missive» (1717) des Nicolas S. de Treytorrens, in: Alfred
Schindler u. a. (Hg.), Hoffnung der Kirche und Erneuerung der Welt. Beiträge zu den
ökumenischen, sozialen und politischen Wirkungen des Pietismus. Festschrift für Andreas Lindt zum
65. Geburtstag (PuN 11), Göttingen 1985, 1-39. Schneider 138f., 183.

60 Jecker 2007, 122f.
61 Rudolf Dellsperoer, Calvins Bedeutung im reformierten Pietismus. Ein Versuch anhand des

Themas Kirchenzucht, in: Marco Hofheinz / Wolfgang Lienemann / Martin Sallmann
(Hg.), Calvins Erbe. Beiträge zur Wirkungsgeschichte Johannes Calvins (Reformed Historical
Theology 9), Göttingen 2011, 257-279.

62 Marcus Meier, Die Schwarzenauer Neutäufer. Genese einer Gemeindebildung zwischen
Pietismus und Täufertum (AGP 53), Göttingen 2008, 112-118.

28



vorbehalten, in meinen Quellen auf keine entsprechenden Spuren gestossen.63

War die Nähe zwischen Täufern und Pietisten primär inhaltlich bestimmt, also
nicht bloss auf den Druck zurückzuführen, dem beide Seiten ausgesetzt waren,
so handelte es sich bei ihr, wie anhand von Güldins Apologie gezeigt wurde,
auch nicht um eine Rückprojektion aus zeitlicher Distanz.
Zweitens: Fasst man Protagonisten des bernischen Pietismus ins Auge, so gilt es

im Blick auf ihr Verhältnis zum Täufertum zu differenzieren. Georg Thormann,
der einen innerkirchlichen Pietismus vertrat, steuerte einen, wenn auch gemässigten,

antitäuferischen Kurs, indem er die Täufer für die Staatskirche, deren
Schäden er nicht verschwieg, zu gewinnen versuchte. Während Samuel
Schumacher und Johannes Müller am Prozess zerbrachen, haben sich Samuel Güldin,
Samuel König und Nicolas Samuel de Treytorrens, welche dieses Ätzbad überlebt

und sich in der Folge radikalisiert haben, in ihrem Exil für die Duldung der
Täufer eingesetzt. Sie taten es aufgrund ihrer eigenen Erfahrungen und immer
auch mit einem Seitenblick auf die in die Consensusstreitigkeiten verwickelten
Waadtländer Theologen. Die Formulierung des Waadtländers de Treytorrens,
Bern tue «Anabaptisten, Pietisten und anderen mehr» Unrecht, dürfte in dieser
Hinsicht vielsagend, wenn auch verschlüsselt sein. Dies würde bedeuten, dass

für Bern die Thematik «Täufertum und Pietismus» im ersten Viertel des 18.

Jahrhunderts nicht isoliert betrachtet werden darf, sondern in einem weiteren
Horizont nonkonformistischer Strömungen gesehen werden muss.

63 Hadorn, Pietismus, 120, spricht von einem Büchlein mit dem Titel «Apologie oder

Verteidigungsschrift für die sogenannten Pietisten gegen einige Beschuldigungen und
Lästerungen», das 1701 in Zürich erschienen und sofort verboten worden sei. Er bemerkt dazu:
«Man möchte sich, wenn man dieses Büchlein liest, ernstlich fragen, ob unter diesen Leuten von
früher her wohl noch täuferische Anschauungen verbreitet gewesen waren?» Auf diese Schrift,
die ohne Verfasser- und Ortsangabe als «APOLOGIE, oder Vertheidigungs=Schrift/ Für die so

genandten Pietisten/ Gegen einige Beschuldigungen und Lästerungen/ womit sie durchgehends
überschüttet werden. Nebst angehängter Anrede An Christliche Obrigkeiten» (Bayerische
Staatsbibliothek München) im Jahr 1700 erstmals erschienen ist, hat bereits 1877 Julius Studer
hingewiesen: Der Pietismus in der Zürcherischen Kirche im Anfang des vorigen Jahrhunderts,
nach ungedruckten Urkunden, besonders des Zürcher Staatsarchivs, in: Jahrbuch der
Historischen Gesellschaft Züricher Theologen, hg. v. Gustav Volkmar, Erster Halbband, Zürich
1877, 109-209, hier 117f. Nach Studer durchgeht die Apologie «alle die ungerechten
Beschuldigungen, welche im Allgemeinen gegen die lebendigen Christen aller Zeiten, im
Besondern gegen die damaligen Pietisten erhoben wurden, deckt Zweck und Anlass dieser

Lästerungen auf, welche sowohl gegen die Lehren als gegen die Praxis des Pietismus ersonnen
werden und wendet sich schliesslich an die Obrigkeit, die allezeit durch die Bösen, d.h. die
Priester gegen die Frommen aufgehetzt worden sei. [...] Auch ohne Gewissenszwang könne die
Obrigkeit Handhaberin der zwei Gesetzestafeln Mosis sein [...]. Die Regierung möge daher
wohl bedenken, dass sie nicht Herrscherin, sondern Dienerin sei, und dass alle Herrschaften und
Republiken durch Gewissensfreiheit gesegnet worden seien.» Studer vermutet in der Schrift mit
guten Gründen den Einfluss von Gottfried Arnolds «Unpartheiischer Kirchen-und
Ketzerhistorie», auf die in der Schrift auf Seite 28 denn auch ausdrücklich Bezug genommen
wird. Das Büchlein kann anhand zahlreicher Indizien dem radikalen Pietismus lutherischer
Provenienz zugewiesen werden. Die von Hadorn vermuteten älteren täuferischen Traditionen
dürften durch Arnold vermittelt sein. Vgl. auch Schneider, The Attitude (Anm. 9), 214f. Ich

sage Hans Rudolf Lavater und Frau Eva-Maria Ansorg von der Universitäts- und
Forschungsbibliothek Erfurt/Gotha für wertvolle Hinweise zu dieser interessanten Schrift, die
ein vertieftes Studium lohnen würde, herzlichen Dank.

29



Drittens. Die hier herangezogenen Quellen sprechen durchwegs von «den»

Täufern, nehmen sie also als Einheit wahr und scheinen von der Spaltung in
Amische und Reistische von 1693 entweder nichts zu wissen oder doch davon
nicht Notiz zu nehmen. Dieser merkwürdige Sachverhalt könnte aber sehr wohl
auf den vorliegenden Versuch in dem Sinn zurückfallen, als sich darin die
einseitig pietistische bzw. antipietistische Quellenbasis spiegelt, die zudem alles
andere als vollständig ist. Die Trennungsbriefe wurden nicht befragt, und auch

Güldins zweite Schrift von 1718 wurde für diesen Versuch nicht ausgewertet.64

Mit anderen Worten und einem problematischen Vergleich: Der Tunnel wurde
nur von einer Seite vorangetrieben, und bis zum Durchstich, wenn denn
überhaupt einer möglich ist, ist es noch weit.

IX. ANHANG

1. Samuel Güldin an [Christoph I. Steiger]65, o. O.und o. D.66

Zusammenfassung
Wie Güldin erfahren hat, ist die «Apologie» nicht übergeben worden. Er ist enttäuscht,
weil die Gegner so nicht gewarnt würden. Er hätte sich eine gelegentliche Publikation
gewünscht. Die Schrift sei nicht zu scharf im Ton. Das Argument, sie hätte ihn in Gefahr
gebracht, lässt er mit Hinweis aufStephanus nicht gelten. Nun könne eine gewisse Person
nicht mehr mit der Wahrheit konfrontiert werden. Güldin bleibt dem Gottesdienstfern. Zu

Kompromissen ist er nicht einmal um den Preis einer Berufung bereit. Auch habe es keinen

Zweck aufdie Thesen zu warten. Güldin erwartet das Signal zum Sturm aufBabel.

Text
In Christo Jesu geEhrtfer] und hertzlich gelfiebter] H[err] Gv[atter].67
Die Weisheit Gottes sey ob uns!

Habe vernommen durch empfang der Apologie, wie sie hiemit nit übergeben worden.68

64 Kurtze Lehr= und Gegensätze zur Erläuterung der göttlichen Wahrheit: Jn sich haltend I. Die
falschen Theses, so wider den so genannten Pietismum zu Bern in der Schweitz auffgesetzt/ und
um deren Widerstands willen einige Lehrer abgesetzt und verfolgt worden sind; II. Die
Gegensätze/ dadurch die göttliche Wahrheit erläutert und gerettet wird. Zur Ehre GOttes und zur
Beförderung der Wahrheit und seines Reichs aufgesetzt von Samuel Güldin/ gewesenem
Prediger und Diacono in den dreyen Haupt=kirchen daselbst. Gedruckt zu Philadelphia Anno 1718.

-Vielleicht ist beispielsweise auch Güldins Brief vom 17. März 1701 an Jakob Bucher wegen
dessen Kindstaufe, von dem das Berner Ratsmanual unterm 23., 25. und 30.4.1701 berichtet
(StAB A II 588) - Güldin kam deswegen ins Gefängnis -, für die vorliegende Thematik relevant
und ein Hinweis darauf, dass die Quellen bei weitem nicht ausgeschöpft sind.

65 Christoph I. Steiger (1651-1731) studierte nach der Promotion an der Berner Hohen Schule
Theologie in Lausanne und die Rechte in Orléans, wurde 1680 Mitglied des Grossen Rates,
1683 Grossweibel, 1687 Landvogt in Lenzburg, 1709 Heimlicher von Burgern, 1712 Kleinrat
und Welschseckelmeister und war von 1718 bis 1731 Schultheiss des Standes Bern. Barbara
Braun-Bucher, Art. "Steiger, Christoph von", in: HLS 11(2012) 851.

66 BBBE, M.h.h. XIII 102, Nr. 21.
67 Christoph Steiger war Taufpate (berndeutsch: Gvatter) von Samuel Güldins drittem Kind

Christoph.
68 Die Apologie war an die Religionskommission gerichtet. Vgl. zu Anm. 29.

30



So ich mich selbs betrachte, bin ich dessen gar wol zufrieden. Wann ich aber alles andere

betrachte, so kan ich nit finden daß es gut sey, daß sie nit übergeben worden. Dann also

hab ich kein antwort auff die gründ meines ersten brieffs;69 dardurch wirt niemands

gewarnet; ein solches zeügnuß were nohtwendig gewesen der persohn,70 wie ich es einmal

damals meinte; die feind werden nur frecher, wo die warheit nit an tag komt, und
liegen71 mehr und mehr. Der H[err] Gjvatter] hat wollen dass unsere Verantwortungen vor
diesem publiciert wurden,72 dass hette ich lieber nit gethan, sonder hinder 3 p. und

unpartheyische zeugen gelegt. Jetzund hette ich gern gehabt, dass sie hinder den N.73

gelegt wurde, oder auch zu seiner zeit publiciert, H[err] Gvfatter] aber nit, ja es ist die

frag wer recht habe. Für mich selbs soll ich schweigen und wollte es auch lieber thun, weil
ich für mich nichts als gefahr sehe, ja wann aber dann der sach geholffen were.
1st etwas darinn hart geredt, so hette es von deßwegen doch nit völlig sollen underwegen
bleiben; sondern nur corrigiert werden, wie ich es der Correction doch gern underworf-
fen. Allein es ist doch nichts so hart geredt, dass es nit alles wahr, und [2] noch härter
hette können außgetruckt werden. Die sach selbs ist hart und noch härter zugangen, man
muß sie sagen, wie sie ist. Es heist: Nennt fein das kind mit namen, wie ihrs findt, und

schmieret nit ein pflaster auff den schaden. Ich hab ja auch nur die namen Babel,

Antich[ristus], falscher prophet, wolff p. gar wol brauchen können und habe es doch nit
gethan, sondern nur wie und was man hette fassen und gestehen müßen. Sagte man die

liebe hette es nit können tragen und wol außdeuten, es hette hart angegriffen.
R[es]p[onsio][:] Was ist es jetz mehr74 für ein zeit[,] der liebe also zugebrauchen, da sie

nüt mehr hilfft, es manglet jetz schärffe, etzwaßer. Wann man warten will zusagen, du bist
ein Antichrist p. wie lang wirt man müssen warten? Wann wirt mans ertragen können?
Nimmermehr. Die Wölff wollen allzeit underm schaafspelz angesechen werden.75 Finde
also so viel gründ, dass ich mich nimmer explizieren kann, dass es nit gut gewesen were.
Ein eintziger grund von meiner gefahr hergenommen, kenne ich wol, aber ist mir nit

genugsam. Stephanus hat auch hart geredt und ist gestorben Act. 7: Hat er darumb nit
recht gethan? Wanns zeit und noht erfordert, so sollen wir zeugen und heißen darumb die

martyres./.zeugen, dass wir zeugen sollen, wann es uns schon ein leiden kostet. Was hat

es bißharo geholffen, dass es nit geschechen? Der Wolff hat desto frecher gebissen? Ich
habe allzeit gemeint, man hette die Improcedur der Commission16 angreiffen sollen.
Allein es wirt doch noch einmal hervormüßen, were es aber nit besser gewesen früh als

spath? [3]
Diese und andere gründ mehr zeigen ein nohtwendigkeit dass auffs wenigste das hette

geschechen sollen, was 1. persohn77 betrifft. Nun es ist jetz so weit zuspath, ich schreibe

aber nit den H[errn] Gvjatter] zustraffen, sondern einmal zuzeigen, wie ich das nit wol

von mir selbs begehrt, sondern aus vielen gründ darzu getrieben war; Und dann auch dar-

mit zu begehren gründ warumb es ist underlaßen worden, zur antwort auf die meinen. Ich

69 Es muss offen bleiben, ob der Brief an die Religionskommission von Ende 1701 (Anm. 29)
gemeint ist.

70 Höchst wahrscheinlich meint Güldin Dekan Samuel Bachmann (vgl. IV Exkurs).
71 lügen.
72 Die Verhörprotokolle, welche die von der Religionskommission Befragten nach der

Einvernahme anfertigten (BBBE, M.h.h. XIII, 102). Sie blieben unpubliziert.
73 Nicht ermittelt.
74 Dieses Wort streichen (Zeilenversehen).
75 Vgl. Mt 7,15.
76 Die Religionskommission.
77 Vgl. IV Exkurs.

31



für mein theil bin nach dem fleisch, besser zufrieden also, als wann es geschechen were,
aber ins heiligthum zugehen, finde ich warlich einen scrupel. Es sey aber gnug, der H[err]
Gvfatter] kann nach gelegenheit antworten, vil ist nit von nöthen. Der H[err] wolle uns

zeigen und das signal geben, wann babel angegriffen und gestürmt werden soll. Die mate-
rie ist einmal da, und lasst sich Babel nit mehr heilen, auch werden wir es auff unserer
Seiten warlich nicht plätzen lassen durch ein einiche vocation worzu es sey, dass nit alles

zuvor heraus gekommen und das mysterium iniquitatis entdekt. Were es aber nit besser es

gescheche bey Zeiten, als erst in 1. jähr p. Auff die theses zuwarten, ist nüt, diese Sachen

hangen ja nüt an einander.78 Der H[err] zeige uns hiemit die stund, das tocsin79 were
schon gelaütet, man sollte nun die wölff jagen, und nit regieren lassen. Gott der zeit und

stund seiner macht vorbehalten, offenbahre selbs alles, und leite uns nach seinem

Wolgefallen, wie es zu seiner ehr am meisten gereicht. Sein gnad sey ob dem gantzen
haus Amen.
Sein geringer] diener am creütz des H[errn] J[esus] Chfristus]
S[amuel] G[üldin].
[Adresse:] Monsieur Steiguer ancien seigneur Baillif de Lentzbourg à Berne.

78 Die 20 von den Professoren Johann Rudolf Rudolf und David Wyss verfassten und anlässlich der
Synode vom 5. Juli 1699 verabschiedeten antipietistischen Thesen. Sie erlangten nie
Bekenntnisstatus, sondern blieben als theologische Lehrnorm ungedruckt, bis Güldin sie 1718 zusammen
mit seinen Gegenthesen veröffentlichte. Dellsperger 1984,144-164 und oben Anm. 64.

79 Engl. Sturmglocke.

32



H öam iicl .Jnsch ini
Sujzremus (churh u

rfRcipublica jitrri crisis.

Abb. 2: Samuel Frisching (1638-1721).
Kupferstich von Martin Bernigeroth,
Titelbild zu Sinold v. Schütz, Die Europäische
Fama (Zeitschrift 1702-1735), 187. Theil,
Leipzig 1716.

2. Samuel Güldin an Schultheiss Samuel Frisching, Frankfurt am Main, 6. Mai
171880

Zusammenfassung
Güldin gratuliert Frisching zu seiner Wahl. Er ist überzeugt, dass dieser über das
ungerechte Verfahren gegen den Pietismus informiert ist und schickt ihm die «Relation» und
zuhanden des Grossen Rates 100 Druckexemplare der «Apologie» in der Hoffnung, er
werde für die Wahrheit eintreten. Güldin bezweckt nicht eine Wiedergutmachung oder
seine Rechtfertigung, sondern ein Ende der Verfolgungen und die Überführung der
Verfolger. Er fordert eine öffentliche, freie und unparteiische Untersuchung des

Verfahrens vor der Religionskommission. Er ist, sollte er sein Ziel erreichen, bereit, die

«Apologie» zu kassieren, droht aber andernfalls auch mit ihrer Verbreitung. Güldin
schliesst in der Hoffnung auf die Rettung der Ehre Gottes und der Kirche sowie der
Wahrheit mit guten Wünschen.

80 BBBE, M.h.h. XXXIV. 175. Ich danke Frau Anne Schmidt-Lange für ihren freundlichen Hinweis
auf diesen mir bisher unbekannten Brief.

33



Text

Hochgeachter Gnädiger Herr Schultheiß.
Daß Ew[er] Gn[aden] durch Göttliche] Providentz zu einem Hoch-ansehnlichen
EhrenHaubt eines H[ohen] Stands erwehlt:81 dazu wünsche von hertzen allen Göttlichen]
segen, daß dero Regierung zu vielfältigem heil u[nd] frieden wie des gantzen Lands, also
auch u[nd] sonderlich] der streitenden Kirchen82 Jesu Christi bey ihnen ausschlagen,
u[nd] sein reich u[nd] warheit dadurch warhafftig befördert u[nd] befestigt werden möge.
Wie nun der erste grand des Streits u[nd] der undertrükung der warheit u[nd] dero

Liebhabern, folgends auch aller der daher entstandnen proceduren geleget; wie nur eine

Parthey u[nd] dero klägden vor Obrigkeit verhört, die andere aber u[nd] ihre Verantwortung

dagegen gäntzl[ich] supprimiert worden: werden Ew[er] Gn[aden] als unter dero

prœsidio es damals geschehen,83 selbs am besten wissen.
Weil aber die zeit da ist, daß die warheit nit allzeit undertrükt bleiben, sonder endtlfich]
ans liecht u[nd] emporkommen, auch allen den Verfolgungen endtlfich] gesteueret werden

soll; solches aber auch nit fuglicher geschehen kan, als wenn das erst u[nd] ubel

gelegte fundament gantz umbgestossen wirt: kommt so wol dise Relation selbs, als auch
dero ungrund durch eine kurtze, doch gründtlfiche] Apologie an tag, u[nd] wirt solche

Ew[er] Gnafden] in aller underthänigkeit prœsentiert, in der getrosten hoffnung, Ew[er]
Gnafden] werden nach dero wolbekannten hertzhafftigkeit die undertrükte sache Gottes

u[nd] seine warheit, wenn Sie solche hieraus erkannt, nit weniger als das irrdische vatter-
land, unerschroken verfechten,84 u[nd] nit menschen ansehen noch förchten, sondern Gott
allein vertrawen, der Sie denn auch nit lassen,85 sondern Selbs vor Sie streiten, u[nd] sie

secundieren wirt.
Doch ist mein sinn gar nit, die alten geschichten darumb hervorzuziehen, umb das an uns
geschehene unrecht zu redressieren,86 oder einiche persönliche] justification zusuchen,

u[nd] deswegen unruhe zumachen; sondern mein zwek allein ist, die Verfolgungen zu
stopfen, u[nd] denselben, so weit möglfich] daselbsten ein ende zumachen, u[nd] zu dem
ende zu zeigen, daß nit die verfolgten, sondern die verfolgere selber, wie allezeit also
auch hier, in dieser gantzen sache unrecht gehabt, u[nd] voller frrthumm gestekt seyen;
zu dem ende, damit die göttl[iche]

81 Samuel II. Frisching (1638-1721), Oberbefehlshaber der Reformierten im Zweiten
Villmergerkrieg (1712), wurde 1715 nach einer erfolgreichen Ämterlaufbahn in hohem Alter
Schultheiss des Standes Bern. Zu seiner Herkunft und Jugend vgl. Barbara Braun-Bucher,
Der Berner Schultheiss Samuel Frisching 1605-1683. Schrifttum, Bildung, Verfassung und
Politik des 17. Jahrhunderts auf Grund einer Biographie, Bern 1991, 219-226, ferner das Porträt
von Johann Rudolf Huber (1713), in: André Holenstein u. a. (Hg.), Berns goldene Zeit. Das
18. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 2008, 478.

82 Die irdische Kirche der im Streit mit der «Welt» verwickelten Menschen im Unterschied zur
himmlischen Kirche der Erlösten.

83 Die 1698 zur Untersuchung des Pietismus eingesetzte Religionskommission kann nicht gemeint
sein, denn Samuel II. Frisching gehörte ihr nicht an. Hingegen zeigte sich Frisching 1713 als
Präsident einer Kommission, in der auch Johann Rudolf Rudolf mitwirkte, für eine
«Verbesserung der Mänglen, so sich in Schulen und Kirchen der Stadt und Landschaft Bern
eräugen», aufgeschlossen. Die Kommission nahm mit den Forderungen nach geistlicher
Motivation zum Pfarrerberuf, christozentrischer Verkündigung, nachgehender Seelsorge und
verinnerlichter Kirchenzucht Desiderate auf, die 15 Jahre zuvor noch als pietistisch abgewiesen
worden waren. Nicolas Samuel de Treytorrens hat in seiner Lettre missive für Frisching denn
auch lobende Worte gefunden. Will Güldin Frisching als ehemaligen Präsidenten derjenigen
Kommission ansprechen, die 1713 das an den Pietisten begangene Unrecht de facto, wenn auch
nicht de iure anerkannt hat? Bloesch 78f. Hadorn 259f. Vuilleumier 622 und 525, Anm. 2.

34



tyféLi wyf-V. *A

\ jS^'prrvmXtbvi, </W»5^ :

•^ijéWti^,
^ /)%JSß'ir~^-n9^!>

t.V*r,y ° /*.j7< n n

Abb. 3

84 Eine Verbeugung vor dem Sieger von Villmergen.
85 verlassen.
86 wiedergutzumachen.

35



[2] warheit selber vertheidigt u[nd] gerettet, auch dadurch besser untersucht; u[nd]
hingegen das bisherige verfahren billicher selber in verdacht gezogen, der verworffnen u[nd]
undertrükten warheit aber eine offene thür gegeben werde.

Zwar wirt dabey unserer justification in alle wege auch billich gedacht, weil das unrechte

verfahren u[nd] der ungrund der Verfolgungen nit besser entdekt, noch eher gestopfft
werden kan: Dennoch aber hat man umb unsere person keines wegs zustreiten, noch sich

zubemühen, wofern der warheit eine offene thür gelassen, u[nd] selbige öffentlich] u[nd]
unpartheyisch untersucht, auch der gefundnen warheit beygestanden, u[nd] folge geleistet,

die entdekten irrthummen aber, darinn nit wir, sondern viele andere, auch die gewes-
nen Hferren] Religions Committierte87 selbs steken, verworffen u[nd] abgethan werden.

Falls eine öffentliche] freye u[nd] allgemeine Untersuchung der warheit geschieht: So ist

es alles, was hier gesucht wirt. Widrigen falls aber, wenn die warheit nur immerfort
undertrükt werden u[nd] bleiben solte; solche aber eine Sache Gottes ist: ist leicht zu
erachten, daß solche endtl[ich] durch den geschehnen truk werde gemein gemacht, u[nd]
also befördert werden müssen.
Es ist aber auch unschwer zu ermessen, daß dadurch nit nur der Oberkeitl[iche] Stand

selbs, sonder auch die gantze Kirche blamiert werden möchte: deßwegen wir auch diese

schrifft nit hinderrruks ans Liecht, sondern erst vor Ew[er] Gna[den] u[nd] dadurch

M[einen] G[nädigen] Fl[erren] Räht u[nd] Burgern in aller underthänigkeit gebührend

vortragen lassen, eher solche durch den geschehenen truk öffentlich] distrahiert wirt,
oder auch falls sie ihren zwek erreicht, von mir selbs confisquiert werden soll.
Weil aber hier ein leichtes u[nd] Christliches] mittel vorgeschlagen wirt, wodurch beides

die Ehre Gottes u[nd] der Kirchen, wie auch die warheit gerettet, u[nd] dem langen streit
der Kirchen ein ende gemacht u[nd] dero friede erhalten werden kann: Als weiß ich nit,
wie solches wol außgeschlagen, oder diese meine Schrifft u[nd] Christlicher] Sinn in
Ungnaden aufgenommen werden könne.
In hoffnung daß endtl[ich] die warheit doch siegen u[nd] das feld behalten werde, es mag
auch geschehen, wenn es will; glükselig aber der, durch dessen hand u[nd] regierung es

geschieht! So wünsche allezeit u[nd] von hertzen, daß Ewfer] Gna[den] hierzu auch mit
weißheit von oben, u[nd] mit einem dapfern Muht, wie bißhero angezogen, u[nd] beides
dero Regierung u[nd] Hohe Person in Zeit u[nd] Ewigkeit wol gesegnet seyn u[nd] bleiben

mögen. Womit ich mit tieffem respect verharre

Hochgeachter Gnädiger H[err] Schultheiß

Ew[er] Gn[aden] underthänigster Knecht
Samuel Güldin.
Frankfurth am Mayn d[en] 6. May 1718.88 [3]

87 Die Mitglieder der Religionskommission von 1698/99.
88 Den näheren Umständen von Güldins Aufenthalt in Deutschland im Jahr 1718 habe ich noch

nicht nachgehen können. Der vorliegende Brief war und ist bisher das einzige Zeugnis seiner für
mich überraschenden Reise nach Europa.

36



Abb. 4

37



p.s. Hier kommen 100. Exemplaria von der Apologie mit. Denn weil man nit wüste, solche

Mjeinen] g[nädigen] H[erren] sicher anzubringen: hat man die Zuflucht zu Ew[er]
Gna[den] genommen, selbige an Sie zu adressieren, umb unter M[einen] g[nädigen]
H[erren] Räht und Burger kommen zulassen, es sey auf der Cantzley, oder wo Ihr

Gna[den] befehlen werden.

[Siegel]

[Notiz von der Hand Samuel Frischings:] Frankfort am Main. 6. May 1718. Nach Inhalt
diß briefs hab ich den[,] Welcher an M[eine] g[nädigen] H[erren] R[ät] u[nd] B[urger]
gestelt[,] Ware den 6. Junij 1718.[,] samt mitkomnen Exemplaren der Apologei
M[einen]g[nädigen] H[erren] den Rähten vorgelegt. Die sind mit dem brieff per Maien 6

zu versiglen der Canzley dito anbefohlen worden.89

[Adresse.:] Dem Hochgeachten, Gestrengen, WolEdlen, Vesten, Frommen Vornehmen

Fürsichtigen und Weisen Herrn Herren Samuel Frisching, Schultheiß Löblicher] Statt

Bern, Meinem Insonders Hochgeachten Gnädigen Herrn, in Bern.

89 Ich danke Herrn Dr. Vinzenz Bartlome vom Staatsarchiv Bern für seine freundliche Hilfe bei der

Entzifferung der Handschrift des Schultheissen. - In seiner Sitzung vom 6. Juni 1718 beschloss
der Kleine Rat, von der Apologie nicht Kenntnis zu nehmen und diese in der Kanzlei zu verwahren:

«Zedel an meinen Herrn Stadtschreiber. Es hat der äußert Landts sich befindliche
Predigkant Güldj Meinen Gnädigen Herren in einer Enveloppe an Meinen Gnädigen Herrn
Cons[ul] Frisching ein schreiben zusambt zweyen bündten von Exemplaren seiner Apologey
überschikt. Ihr Gnaden aber habendt darauff nichts reflectiren noch die Apologey ablesen lassen

wollen, sondern das besserre befunden, Ihme Meinem Gnädigen Herrn himit aufzutragen diese-
re beydt bündt uneröffnet zusambt dem Schreiben in der Cantzley wohlverwahrt auffzubehalten,
damit kein Exemplar darvon komme: Inmaßen Er Mein Gnädiger Herr die dißöhrtige anstalt
Irthum [die darin enthaltenen Irrtümer?] bestens wüßen werde.» (StABE, A II 662, S. 160).

38



Abb. 5

stfhdlr &+4~-,

Abb. 6

Prof. Dr. RudolfDellsperger-von Dobschiitz
Quellenhofweg 52B, 3705 Faulensee

39



VERZEICHNIS DER ABKÜRZUNGEN
UND DER MEHRFACH ZITIERTEN LITERATUR

AKThG
Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte. Weimar 1(1996) ff.

Apologie
[Samuel Güldin,] Kurtze APOLOGIE oder Schutz=Schrifft der unschuldig ver-
dächtig=gemachten und verworffenen Pietisten zu Bern in der Schweitz: in sich
haltend I. Die wider sie gethane Relation der Commission vor einer hohen
Oberkeit daselbst, so beschehen den 9. Junii 1699. II. Die Apologie oder
Schutz=Schrifft dagegen/ auffgesetzt und ans Licht gegeben von Samuel Güldin/
gewesenen Prediger und Diacono in allen dreyen Haupt=Kirchen daselbst.
Gedruckt zu Philadelphia im Jahr Christi 1718.

AGP
Arbeiten zur Geschichte des Pietismus. Witten 1(1976) ff.

BBBE
Burgerbibliothek Bern.

Bloesch
Emil Bloesch, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen, Bd. 2, Bern
1899.

BSHST
Basler Studien zur historischen und systematischen Theologie. Zürich 1(1963)-
22(1974).
Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie.
Zürich 23(1975) ff.

Breul/Meier/Vogel
Wolfgang Breul / Marcus Meier / Lothar Vogel (Hg.), Der radikale
Pietismus. Perspektiven der Forschung (AGP 55), Göttingen 2010.

Dellsperger 1983

Rudolf Dellsperger, Samuel Königs «Weg des Friedens» (1699-1711). Ein
Beitrag zur Geschichte des radikalen Pietismus in Deutschland, in: PuN 9(1983)
152-179.

Dellsperger 1984

Rudolf Dellsperger, Die Anfange des Pietismus in Bern. Quellenstudien
(AGP 22), Göttingen 1984.

Dellsperger / Lavater 2007
Rudolf Dellsperger / Hans Rudolf Lavater (Hg.), Die Wahrheit ist untödlich.

Berner Täufer in Geschichte und Gegenwart. Beiträge eines Vortragszyklus
an der Universität Bern im Winter 2006/2007 (MH 30(2007)), Bern 2007.

40



Dellsperger 2009
Rudolf Dellsperger, Samuel Königs «Grundsätze von der Allgemeinen Gnade
Gottes» (1723), in: Wilfried Härle / Barbara Mahlmann-Bauer (Hg.),
Prädestination und Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre
Wirkungsgeschichte (MThSt 99), Leipzig 2009, 223-236.

Dellsperger 2010
Rudolf Dellsperger, Der radikale Pietismus in der Schweiz und seine
Beziehungen zu Deutschland. Ein fragmentarischer Überblick und ein Exempel
vom Spätsommer 1699, in: Breul/Meier/Vogel 170-187.

Hadorn
Wilhelm Hadorn, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen
Reformirten Kirchen, Konstanz / Emmishofen, o.J. [1901].

HLS
Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 1(2002) ff.

Jecker 2007
Hanspeter Jecker, «Biss das gantze Land von disem Unkraut bereinigt sein
wird." Repression und Verfolgung des Täufertums in Bern - ein kurzer Überblick

zu einigen Fakten und Hintergründen, in: Dellsperger / Lavater 2007,
97-131.

Lavater 1991

Hans Rudolf Lavater, Die vereitelte Deportation emmentalischer Täufer nach
Amerika 1710. Nach dem Augenzeugenbericht der «Röthenbacher Chronik», in:
MH 14(1991), 51-124.

Lavater 2000
Hans Rudolf Lavater, Anmerkungen zur historischen Täuferstatistik, in: MH
23(2000) 77-98.

MH
Mennonitica Helvetica, o. O. 1(1973) ff.

MThSt
Marburger Theologische Studien. Marburg 1(1931)—7(1937), [NS] 1(1963) ff.

Müller
Ernst Müller, Geschichte der bernischen Täufer. Nach den Urkunden dargestellt,

Frauenfeld 1895.

Noth
Isabelle Noth, Ekstatischer Pietismus. Die Inspirationsgemeinden und ihre
Prophetin Ursula Meyer (1682-1743) (AGP 46), Göttingen 2005.

41



PuN
Pietismus und Neuzeit. Ein Jahrbuch zur Geschichte des neueren
Protestantismus. Göttingen 1(1974) ff.

Relation
[Samuel Güldin,] Kurtze APOLOGIE oder Schutz=Schrifft der unschuldig ver-
dächtig=gemachten und verworffenen Pietisten zu Bern in der Schweitz: in sich
haltend I. Die wider sie gethane Relation der Commission vor einer hohen
Oberkeit daselbst, so beschehen den 9. Junii 1699. II. Die Apologie oder
Schutz=Schrifft dagegen/ auffgesetzt und ans Licht gegeben von Samuel Güldin/
gewesenen Prediger und Diacono in allen dreyen Haupt=Kirchen daselbst.
Gedruckt zu Philadelphia im Jahr Christi 1718.

SAMH
Studies in Anabaptist and Mennonite History. Goshen, Ind. 1(1929) ff.

Schneider
Hans Schneider, Der radikale Pietismus im 18. Jh., in: Martin Brecht u. a.

(Hg.), Geschichte des Pietismus, Bd. 2, Göttingen 1995, 107-197.

StABE
Staatsarchiv des Kantons Bern, Bern.

UBBS
Universitätsbibliothek Basel.

VIEG
Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte Mainz. Wiesbaden
[etc.] 1(1952) ff.

VUILLEUMIER
Henri Vuilleumier, Histoire de l'Église Réformée du Pays de Vaud sous le

régime bernois, Vol. 3: Le refuge, le piétisme, l'orthodoxie libérale, Lausanne
1930.

ZBZH
Zentralbibliothek Zürich.

42


	Täufertum und Pietismus um 1700 : das Beispiel Bern

