Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins flr
Taufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte

Band: 34-35 (2011-2012)

Artikel: Taufertum und Pietismus um 1700 : das Beispiel Bern
Autor: Dellsperger, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUDOLF DELLSPERGER

TAUFERTUM UND PIETISMUS UM 1700.
DAS BEISPIEL BERN

Bern ist fiir die Beziehungen zwischen Tdufertum und Pietismus an der Wende
vom 17. zum 18. Jahrhundert ein reprisentatives Beispiel. Der méchtige
Stadtstaat umschloss das «letzte schweizerische Tauferreservat»! und gehorte
zugleich zu den Zentren des Pietismus in der Schweiz. Gewiss waren die Taufer
auch hier eine Minoritidt. Thr Anteil an der Bevolkerung betrug nicht ganz 3
Promille.? Aber sie waren eine Minderheit, an der sich der Staat seit mehr als
anderthalb Jahrhunderten die Zéhne ausgebissen hatte. Gegen Ende des 17.
Jahrhunderts nahm die Bewegung an Grésse und Ansehen erneut zu, und als der
Magistrat 1710 und 1711 zu den Mitteln der Deportation und der erzwungenen
Auswanderung griff, stiess er, wie schon 1659 in den Niederlanden, nicht nur bei
Mennoniten, sondern bei Politikern und Gelehrten weithin auf Protest und
Unverstiandnis. Die bernischen Taufer spielten auf der Biihne Europas und bald
auch auf derjenigen England-Amerikas eine bedeutende Rolle.

Im Vergleich zum Taufertum war der bernische Pietismus jung.? Er trat Ende der
achtziger, Anfang der neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts in Erscheinung und
war eine komplexe soziale Bewegung ohne feste Organisation und Leitung.
Rasch entstanden Konventikel, waren mystische und pietistische, nach dem
Massstab der Zensur heterodoxe Biicher im Umlauf. Innert weniger Jahre brei-
tete sich der Pietismus in der Stadt und auf dem Land aus, ohne sich an die
Grenzen von Stand und Geschlecht zu halten. Er war eine kirchliche
Reformbewegung und zugleich mehr als dies: Er trug auch separatistische Ziige,
wobei die Grenzen zwischen kirchlichen und radikalen Auspriagungen fliessend
waren. Seine weitere Geschichte braucht uns noch nicht zu beschiftigen.
Wichtig ist vorerst nur, dass er in Bern zehn Jahre nach seiner Entstehung fiir
immer hitte ausgeldscht sein sollen. Dies war das Ziel eines grossen Prozesses
vom Jahr 1699. Philipp Jakob Spener in Berlin und August Hermann Francke in
Halle haben von dieser Staatsaktion mit Sorge gehort, und Nikolaus Ludwig von
Zinzendorfs Grossmutter Henriette Katharina von Gersdorf hat die «Schweizer»,
wie man in Deutschland die verbannten oder emigrierten Berner Pietisten nann-
te, tatkriftig unterstiitzt. So spielte auch der bernische Pietismus auf der europa-
ischen und bald auch auf der englisch-amerikanischen Biihne eine Rolle. Am

I Hans RUDOLF LAVATER, Die vereitelte Deportation emmentalischer Taufer nach Amerika 1710.
Nach dem Augenzeugenbericht der «Rdthenbacher Chroniky, in: MH 14(1991) 51-124, 59.

2 Vgl. HANS RUDOLF LAVATER, Anmerkungen zur historischen Tduferstatistik, in: MH 23(2000)
77-98, 87.

3 RUDOLF DELLSPERGER, Die Anfinge des Pietismus in Bern. Quellenstudien (AGP 22), Géttingen
1984. IsaBELLE NoTH, Ekstatischer Pietismus. Die Inspirationsgemeinden und ihre Prophetin
Ursula MeyeRr (1682-1743) (AGP 46), GOTTINGEN 2005, 54-76.

11



Anfang der schweizerischen Auswanderung in die Neue Welt standen neben
Berner Taufern Berner Pietisten.

Darf man von einer Schicksalsgemeinschaft zwischen den beiden Bewegungen
sprechen? Taufertum und Pietismus waren im fraglichen Zeitraum in Bern mas-
sivem staatlichen — und das heisst im Rahmen der damaligen politischen
Strukturen immer auch: kirchlichen — Druck ausgesetzt. Beide sollten sie voll-
stindig unterdriickt, zum Verschwinden gebracht werden. Bei der Wahl der
Mittel, um dieses Ziel zu erreichen, war die Obrigkeit nicht zimperlich. Auch
Pietisten sind scharf iiberwacht, vor Gericht gestellt, verurteilt, gebiisst, ihres
Amtes enthoben oder verbannt worden. Einige haben diese Prozedur nicht lange
iiberlebt.* Aber ins Exil wurden insgesamt wenige geschickt. Andere haben die-
sen Weg, weil sie es in der heimischen Enge nicht mehr aushielten, selber
gewdbhlt.

Fasst man hingegen das Schicksal der Tdufer ins Auge, so ergibt sich trotz
Gemeinsamkeiten ein anderes Bild: Sie sind iiber eine lange Zeit hinweg, um
1700 erneut energisch und in grosser Zahl systematisch aufgespiirt, zum Zweck
geistlicher Belehrung eingesperrt und, wenn sie hartnédckig oder besser: wenn sie
ihrer Uberzeugung treu blieben, im besten Fall unter Verlust von Hab und Gut
verbannt worden. Ein antipietistisches Pendant zum Tauferjdager fehlt. Es hat
wohl mehr oder weniger rabiate Pietistengegner, aber keine Pietistenjdger gege-
ben, und dies hingt, wie sich zeigen wird, mit der sozialen Verwurzelung, der
religiosen und politischen Identitit der beiden Bewegungen und ihrem unter-
schiedlichen Alter zusammen.

I. MOTIVE UND ZIELE OBRIGKEITLICHER TAUFERPOLITIK

Worin bestand die religiose und politische Identitdt der bernischen Taufer-
bewegung und welches waren — um die Thematik aufzunehmen, die Hans Rudolf
Lavater im Rahmen dieses Kolloquiums hitte behandeln wollen — die Motive
und Ziele der obrigkeitlichen Tauferpolitik? Oberstes Ziel war die endliche und
ganzliche Reinigung des ganzen Landes vom — so der offizielle Sprachregelung
— «Unkraut» der Tédufer, von diesem «schiddlichen Krebs, welcher, so man ihm
nit gebiithrend und bey Zeiten begegnet, umb sich frist und also bald ein Glid
nach dem andern angreift, bis der ganze Leib in duflerstes Verderben und Unheil
grathet.»® Der Grund fiir die Sduberung vom Unkraut und die Amputation vom

4 Johannes Miiller, dem Vikar und weithin beliebten Prediger in Belp, wurde die Predigterlaubnis
entzogen. Er wurde an die Hochschule relegiert und starb kurz nach Prozessende. DELLSPERGER
1984, 136. WILHELM HADORN, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen Reformirten
Kirchen, Konstanz/Emmishofen [1901], 108. Samuel Schumacher, von dem noch die Rede sein
wird und der seit 1696 Pfarrer in Melchnau war, hat die Sanktionen des Prozess bei angegriffe-
ner psychischer und physischer Gesundheit ebenfalls nicht lange iiberlebt. Er ist 1701 gestorben.
RUDOLF DELLSPERGER, Art. «Schumacher, Samuel», in: HLS (11[2012] 237).

5 ERNST MULLER, Geschichte der bernischen Tdufer. Nach den Urkunden dargestellt, Frauenfeld
1895, 168.

12



Krebsschaden der Taufer war ein primér politischer Dissens. Lavater hat ihn tref-
fend so formuliert: Die tduferische «Verweigerung von Kindertaufe, Eid und
Waffendienst war das dussere Zeichen einer radikalen Nachfolge Christi, die den
Riickzug aus dem sozialen und politischen Leben — die Entfremdung auf sich
nahm. In der Aufrichtung der reinen Gemeinde sah die Geistlichkeit das alte
Sektenmotiv aufscheinen, im passiven Gehorsam erkannte die Obrigkeit das
anarchische Moment. Mit der tduferischen Dissoziation von Christen- und
Biirgergemeinde war die gemeinsame Basis von Kirche und Staat in Frage
gestellt.»® Die Begriffe «Entfremdungy, «Sekte», «Anarchie» und «Dissoziation
von Christen- und Biirgergemeinde» leiten zu den Motiven obrigkeitlicher
Tauferpolitik iiber.

Lavater unterscheidet deren zwei. Das eine nennt er das politische Argument.
Der stadtische Geistlichkeitskonvent driickte sich in seinem Gutachten vom
April 1659 differenziert aus, wenn er schrieb, die Tdufer stimmten in wichtigen
Stiicken des Glaubens wie dem Apostolischen Glaubensbekenntnis, den Zehn
Geboten und dem Unser Vater mit der Kirche iiberein.” Gewiss fehlen die
Sakramente in dieser Aufzihlung, und auch vom Kirchen- und Bibelverstandnis
ist nicht die Rede. Dennoch handelte es sich um die Feststellung eines
Teilkonsenses, welche die zustindige Kommission in ihren Bericht an den Rat
ibernahm. Da der Glaube nicht eingetrichtert werden konne, meinte sie, sei von
der Verhdngung der Todes- und Galeerenstrafe abzusehen. Die Gnidigen Herren
sollten, «wo die theologischen Griind bei ihnen [den Tdufern] niit verfangen,
politice procedieren [...] und sy [die Téufer] ufl ihren Landen und Gebieten
schaffen».?

«Politice procedieren»: Diese Formulierung verweist auf das andere Motiv
obrigkeitlicher Tauferpolitik, das Lavater als das «biirgerlich-militdrische»
bezeichnet. Er erinnert an den Dreissigjdhrigen Krieg und an die Belagerung
Wiens durch die Tiirken. Bern war davon nicht direkt betroffen, wohl aber vom
Bauernkrieg von 1653, vom Ersten Villmerger Krieg drei Jahre danach, von der
Aufhebung des Ediktes von Nantes und deren Folgen fiir die Reformierten
Frankreichs und Savoyens. Auch stellte die Expansionspolitik Ludwigs XIV. fur
Bern eine stindige Bedrohung dar. Deswegen habe der Gesandte der evangeli-
schen Orte im Haag den dortigen Mennoniten 1710 zu bedenken gegeben, Bern
weise Tdufer nicht aus dogmatischen Griinden aus, «sondern weil in ihrem
Glauben Dinge sind, die der Staatsverfassung direkt zuwiderlaufen. Keine Macht
kann es miBbilligen, wenn Ihre Exzellenzen [der Berner Magistrat], welche kein
stehendes Heer unterhalten und ihren Unterthanen keine andern Lasten auferle-
gen, als die Pflicht der Verteidigung des Vaterlandes, eine Religion nicht dulden
konnen, welche die einzigen Grundlagen ihrer Sicherheit umstiirzt.»® Wir wer-
den diesem Argument, dann auf Pietisten gemiinzt, wieder begegnen.

6  LAVATER 1991, 53.
7 MULLER 168.
8  MULLER 171.
9  MOLLER 281f

13



Nun stellten viele Zeitgenossen zwischen Pietismus und Téufertum eine diffuse
oder offensichtliche, jedenfalls verddchtige Affinitit fest. Damit wéren wir beim
Thema, wenn nicht noch zwei Vorbemerkungen nétig wéren.

II. ZUR FRAGESTELLUNG

Erstens: Es geht hier nicht um die Frage, ob der bernische Pietismus traditions-
geschichtlich betrachtet ein Ableger des Taufertums war. Eine derartige
Abhingigkeit ist den Pietisten von ihren Gegnern im 18. Jahrhundert oft angelas-
tet und von ihnen ebenso oft bestritten worden. Im 19. Jahrhundert haben Max
Goebel und Albrecht Ritschl den Pietismus zwar theologisch verschieden quali-
fiziert, aber iibereinstimmend als eine abgeschwichte, moderate Form bzw. als
eine Erneuerung tauferischer Tendenzen des 16. Jahrhunderts verstanden. Sie
stellten, ohne einen direkten Einfluss des Tadufertums auf den Pietismus zu
behaupten, zwischen den beiden Bewegungen Ahnlichkeiten und vergleichbare
Strukturen fest. In der gegenwirtigen Forschung spielt die Frage nach dem
Verhiltnis der beiden Bewegungen eine untergeordnete Rolle, was auf ihr diffe-
renzierteres Verstindnis zuriickzufiihren sein diirfte. Die Wurzeln des Pietismus
werden eher in der Orthodoxie oder im mystischen Spiritualismus als im
Téaufertum vermutet.'

Wenn nicht die Frage nach der Abhéngigkeit der jiingeren von der &dlteren
Bewegung zur Debatte steht, worum geht es denn? Es geht um die Fragen nach
Beziechungen und Interaktionen, nach Ahnlichkeiten und Unterschieden zwi-
schen diesen ecigenstindigen Bewegungen. Worin bestanden diese Gemein-
samkeiten und Unterschiede zwischen Taufertum und Pietismus? Ich will, ehe
wir uns mit den Quellen befassen, den Versuch einer vorldufigen Antwort
wagen. Wihrend das Taufertum sich genuin als radikale Reformation verstand,
intendierte der Pietismus die zweite, die Vollendung der Reformation. Wihrend
jenes geographisch und sozial im 18. Jahrhundert auf die Landschaft und den
Bauernstand fokussiert war, strahlte dieser von stiadtischen Milieus und deren
Umgebung zunehmend in landliche Gebiete aus und rekrutierte seine Mitglieder
aus allen Gesellschaftsschichten. Dennoch war die Aussenwahrnehmung einer
betrdchtlichen Nidhe zwischen den beiden Bewegungen nicht unbegriindet. Diese
bestand in der radikalen Nachfolge Jesu und einer verbindlichen Glaubens-
praxis. In sozialer und kirchlicher Hinsicht verfiigten beide Bewegungen zudem
tiber ein erhebliches kritisches Potential.

10 Hans ScHNEIDER, The Attitude of Pietists towards Anabaptism, in: HANS SCHNEIDER,
Gesammelte Aufsitze I. Der radikale Pietismus (AKThG 36), Leipzig 2011, 207f. ROBERT
FRIEDMANN, Mennonite Piety Through the Centuries. Its Genius and Its Literature (SAMH 7
(1949)) konstatiert bei einem theologischen Vergleich von Téufertum und Pietismus deren sub-
stantielle Verschiedenheit. Vgl. auch ERNST CrOUS, Art. «Pietismusy, in: Mennonitisches
Lexikon, Bd. 3, Karlsruhe 1958, 372-374.

14



Meine zweite Vorbemerkung ist eine Einschrankung: Die Quellen, die meinem
Versuch zu Grunde liegen, sind staatlicher, kirchlicher und pietistischer, jedoch
nur selten tduferischer Herkunft. Das mag auch mit der Quellenlage zu tun
haben, liegt aber mehr noch an meinen Grenzen: Ich bin in der Pietismus-
forschung besser zu Hause als in der Tauferforschung. Wenn ich nun Briefe,
Verhorprotokolle, Untersuchungsberichte, theologische Thesen und Vertei-
digungsschriften aus der Geschichte des bernischen Pietismus auf unsere
Fragestellung hin lese, kann ich bestenfalls einen Beitrag zu unserer Thematik
leisten, den andere ergidnzen und korrigieren, auf dem andere weiter bauen wer-
den.

III. SPUREN AUS DEM LETZTEN JAHRZEHNT
DES 17. JAHRHUNDERTS

Versuchen wir das Verhiltnis von Tdufertum und Pietismus anhand einiger
Beispiele aus den neunziger Jahren zu beleuchten. Zu den Griindern und
Multiplikatoren in Berns pietistischer Bewegung gehorten junge Theologen.
Drei von ihnen sind fiir unsere Fragestellung wichtig: Samuel Giildin, Samuel
Schumacher und Samuel Dick. Sie hatten auf ihren Studienreisen durch
Deutschland und Holland wichtige Zentren und Exponenten des Pietismus auf-
gesucht und amtierten seit 1792/1793 als Vikare und Pfarrer in Liitzelfliith im
Emmental, in Stettlen 6stlich von Bern und in Spiez am Thunersee.
Samuel Schumacher begann im Sommer 1693 in seiner Vikariatsgemeinde
Liitzelfliih unter grossem Zulauf Hausversammlungen durchzufiihren, die ein
erweckliches Geprige hatten. Ein Kollege sah darin «Winkel-Predigten» und
«Wiedertaufferische Versamlungen» und zeigte Schumacher beim Landvogt an.
Ob es sich beim Denunzianten wohl um jenen Kollegen handelte, von dem
Schumacher 1691 an Johann Heinrich Gernler in Basel schrieb, er fiirchte, bald
keine Predigthorer mehr zu haben, so sehr hitten die Tdufer in der Umgebung
zugenommen? ! Der Vormarsch des Taufertums war eine Tatsache und hing, wie
Mark Furner gezeigt hat, auch mit der Hungersnot der frithen neunziger Jahre
zusammen, mit der die tduferische Spiritualitit besser zurecht kam als die kol-
lektive Straftheologie der Berner Staatskirche. !> Der Rat reagierte mit einem
11" Samuel Schumacher an Johann Heinrich Gernler, 30.9.1691 (UBBS, Ms. Ki. Ar. 130a, Nr. 175).
12 MARK FURNER, Die Téufer, in: André Holenstein u. a. (Hg.), Berns michtige Zeit, Bern 2006,
257-262, 257f. MARK FURNER, The repression and survival of Anababtism in the Emmental,
Switzerland 1659-1743, 0. O. 1998, Chapter 2, v.a. 95-114: «Within the seventeenth century
political, economic and demographic crises, Anababtism may have answered a popular and per-
sonal religion need that the more authoritarian, uncharismatic state church could not meet.”
(113). Zur Geschichte des Berner Tadufertums vgl. jetzt HANSPETER JECKER, «Biss das gantze
Land von disem Unkraut bereinigt sein wird.” Repression und Verfolgung des Téufertums in
Bern — ein kurzer Uberblick zu einigen Fakten und Hintergriinden, in: RUDOLF DELLSPERGER /
HANS RuDOLF LavaTer (Hg.), Die Wahrheit ist untédlich. Berner Tdufer in Geschichte und

Gegenwart. Beitridge eines Vortragszyklus an der Universitdt Bern im Winter 2006/2007, Bern
2007, 97-131.

15



Mandat, nach dem alle renitenten Taufer verbannt werden sollten. 1* Schumacher
berichtet im Brief an Gernler weiter, Georg Thormann, der Pfarrer in Liitzelfliih
und zugleich sein, Schumachers, Kostherr war, habe dagegen interveniert und
erreicht, dass der Rat den Vollzug des Mandats aufgeschoben habe. Thormann
arbeite an einem Buch, in dem er den Tdufern so weit wie moglich entgegen
komme und mit Kritik am geistlichen und weltlichen Stand nicht spare, aber
auch offen sage, inwiefern die Téufer Unrecht hitten. Gemeint ist Georg
Thormanns Buch «Probier-Stein [...] DeB Taufferthums», das 1693 in eben dem
Jahr erschien, als Schumacher mit seinen Hausversammlungen begann, und des-
sen Doppelstrategie er gut wiedergibt: Das Ziel war nicht Toleranz, sondern die
Bekehrung der Taufer im Gleichschritt mit einer Reform von Kirche und Staat.'

Wir wissen iiber die Zusammensetzung der bis zu 90 Teilnehmerinnen und
Teilnehmer an Schumachers Versammlungen nicht Bescheid. Aber der Kontext,
in dem sie stattgefunden haben, lisst es als moglich, wenn nicht als wahrschein-
lich erscheinen, dass auch Tdufer und so genannte Halbtdufer daran teilnahmen,
dass also der Vorwurf, es seien «Wiedertdufferische Versamlungen», nicht oder
doch nicht nur iible Nachrede war. Waren in Liitzelflih und Umgebung die
Grenzen zwischen dem Pietismus eines Samuel Schumacher und eines Georg
Thormann und dem Taufertum durchldssig? Stand ihr Pietismus als
Erweckungsbewegung dem Taufertum und umgekehrt das Tdufertum ihrem
Pietismus so nahe, dass Zeitgenossen sie nur schwer voneinander unterscheiden
konnten?

Ahnliche Fragen ergeben sich, wenn man die zum Kapitel Bern gehorenden
Kirchgemeinden Bolligen, Stettlen, Vechigen, Worb, Schlosswil und Biglen ins
Auge fasst. Die Visitation von 1696 ergab, dass der mancherorts schlechte
Kirchenbesuch mit der rigiden Handhabung der Tdufermandate durch die
Ortspfarrer in direktem Zusammenhang stand. Wer die Tdufer angreife, der grei-
fe das ganze Land an, ging die Rede, und die Pfarrer beklagten sich, sie mach-
ten sich durch die amtliche Verwicklung in die obrigkeitliche Tauferpolitik mehr
und mehr verhasst. Viele ihrer Gemeindeglieder besuchten den Gottesdienst statt
am Ort in Stettlen. Manche machten sich dazu schon am Samstag auf und trie-
ben unterwegs ihr «tiuffer-wesen», «so daB3 under der hand das Taufferthum tag-
lich also zunemme». Der so angesprochene Priddikant von Stettlen, Samuel

13 Mandat vom 16.3.1691 bei MULLER 145: Den Tdufern wird angelastet, dass sie «den hochobrig-
keitlichen Stand verwerfen, ihnen den Eydt der Treuw nie leisten, sich aller militdrischen
Exercicien und was sonsten zu Schutz und Schirmb des Vatterlands dinet, sich gentzlich entzie-
hen.» Man habe deshalb «bey disen so gefehrlichen Zeiten hochst néthig befunden, sollche
Leuth alls unserem Landt nur beschwihrlich und unseres Schutzes unwiirdig in unsern Landen
nit mehr zu gedulden.»

14 Zu Thormanns «Probier-Stein» vgl. DELLSPERGER 1984, 53-55; RES RYCHENER, «Der Probier-
Stein». Pfarrer Georg Thormanns «Gewissenhaffte Priiffung des Téufferthumbs» 1693, in: MH
14(1991) 27-50; HANSPETER JECKER / HEINRICH LOFFLER, «Wie dem schidlichen Ubel der
Taiifferey zu remedieren sey». Neue Streiflichter auf die Entstehung der Amischen. Zwei Briefe
des Pfarrers Johann Rudolf Salchli im Emmental (1693 f.), in: MH 28/29(2005/2006) 89-145.

16



Giildin, meinte lakonisch, eigentlich sollte doch in der Art und Weise, wie ein
Weibel und wie ein Pfarrer den Tdufermandaten nachlebe, ein grosser
Unterschied bestehen.!S — Das Beispiel Stettlen lehrt zweierlei: Zum einen
distanzierte sich der Pietist Giildin von der obrigkeitlichen Tauferpolitik. Er soll-
te es spéter noch viel klarer tun. Zum andern ist es moglich, ja wahrscheinlich,
dass der Vorwurf des «tauffer-wesen[s]» Taufer und Pietisten gleichzeitig treffen
sollte und auch tatsachlich traf.

Instruktiv fiir die Affinitdit von Taufertum und Pietismus ist schliesslich das
Missverstandnis, das aufkam, kaum hatte Samuel Dick 1693 seinen Dienst in
Spiez angetreten. Dick legte in seinen Predigten so viel Wert auf die
Notwendigkeit einer geistlichen Wiedergeburt, dass diejenigen unter seinen
Zuhorern, die sich angesprochen fiihlten, zu den Taufern meinten tibertreten zu
miissen, wenn es ihnen mit ihrem Glauben und ihrer Seligkeit ernst sei. Das
Missverstdndnis war vielleicht im Wortsinn nahe liegend, denn Spiez lag am
Rand der Amter Frutigen und Niedersimmental mit ihrem hohen T4uferanteil an
der Wohnbevdlkerung.'é

Ich war 1984 noch der Meinung, die pietistische Reformbewegung habe gegen-
tiber dem Taufertum «bei aller vorhandenen Affinitdt eine Art kirchlicher
Alternative» sein wollen und sei dies tatsédchlich auch gewesen.!” Orientiert man
sich an dem, was Schumacher, Giildin und Dick urspriinglich anstrebten, dann
gibt es fiir diese Ansicht nach wie vor gute Griinde, und auf Georg Thormann
trifft sie erst recht zu. Blickt man hingegen auf das, was die jungen Theologen in
ihren Wirkungskreisen mit auslosten, dann diirfte die Alternative zwar intendiert,
aber auch durchkreuzt worden sein. Die Wirklichkeit war komplexer, als ich frii-
her angenommen habe.!®

Zwei Briefe vom Juli 1698 mogen an dieser Stelle weiterfiihren. Im einen berich-
tete Marx Huber, Pfarrer in der Ziircher Gemeinde Rafz, Biirgermeister Heinrich
Escher iiber ein Gesprich, das er mit seinem Amtskollegen Abraham
Bauernkénig von Bolligen gefiihrt hatte: Der Irrgeist der alten Téufer und nun
derjenige der Pietisten nehme iiberhand und drohe die Berner Kirche zur Sekte,

15 DELLSPERGER 1984, 57.

16 T AVATER 1991, 59—61; LAVATER 2000, 83-87.

17 DELLSPERGER 1984, 67.

18 Auf die Nihe zwischen den beiden Bewegungen weist iiberzeugend hin NoTH 64-68: «Nicht
ohne Grund wurden die Anhinger des Pietismus anfanglich dem tduferischen Lager zugeordnet.
Es gelang ihnen neben und im Austausch mit den Tdufern lange Zeit nicht, als Triger einer
eigenstéindigen Bewegung aus deren Schatten herauszutreten. [...] Die Grenzen waren aufgrund
der zahlreichen gemeinsamen theologischen Anliegen in der Tat fliessend, obschon es starke
Bestrebungen v. a. von Anhdngern im Theologen- und Pfarrerstand gab, die pietistische
Bewegung als innerkirchliche Reformbewegung zu situieren und sich damit klar von den
Taufern abzugrenzen.» (64f.) Hans Schneider stellt fest, Forschungen zu den Anféngen des
Pietismus forderten hdufig nicht nur ein Nebeneinander von kirchlichen und radikalen
Tendenzen zutage, sondern «oft eine erstaunliche Kontinuitét zu spiritualistischen Zirkeln oder
sogar tduferischen Gruppierungen.» HANS SCHNEIDER, Riickblick und Ausblick, in: WOLFGANG
BREUL / MArcUs MEIER / LoTHAR VOGELL (Hg.), Der radikale Pietismus. Perspektiven der
Forschung (AGP 55), Gottingen 2010, 451-468, 456.

17



zum Unort, zum abortus zu machen. Es gebe Pfarrer, die fiir sich die Salbung
mit dem Heiligen Geist, die wahre «Unction», beanspruchten, was regelrechte
Wallfahrten des Landvolks zu diesen «Heiligen» zur Folge habe. Neben der
Kirche sah Bauernkdnig auch den Staat in Gefahr: «Es werden ihre Bauren zu
solchen armen tropfen gemacht, dal sie im fahl der noth nit zugebrauchen, dem
vatterland keine dienst leisten, u. thre mitt Eignoflen bey actionen in compromif3
setzen thiten, da man meinte, sie wiirden sich wehren, wiirden sie nach ihrer
Lehr die wehr im Nothfall niederlegen, ihre socios abandonnieren, das ein cor-
dater [verstdndiger] Ziircher sich besinnen wiirde, in einer action nebent einem
Berner zufechten».!

Die Kirchgemeinde Bolligen lag am Rand jener Region, von der im
Zusammenhang mit Giildin bereits die Rede war, und die einen hohen Anteil an
Tdufern und Pietisten aufwies. Bauernkonig erwihnte Téufer und Pietisten in
einem Atemzug, strich, obwohl er auch ihre Protektion durch ranghohe Patrizier
beklagte, die Attraktivitit der Pietisten fiir den Bauernstand hervor und bezwei-
felte ihre entschlossene Wehrbereitschaft. Er traute Pazifismus und damit die
Schwichung von Berns Biindnisfahigkeit auch ihnen zu. Das kann man als
Verunglimpfung lesen. Man kann darin aber auch ein weiteres Indiz fiir die fak-
tische oder doch befiirchtete Nihe zwischen Taufertum und Pietismus sehen.?°
Im andern Brief — er ist an den Ziircher Pfarrer Johann Jakob Ulrich gerichtet —
spricht Berns Dekan Samuel Bachmann von einer doppelten Bedrohung fiir
seine Kirche, einer dusseren durch das zunehmende Tadufertum und einer inne-
ren durch den anschwellenden Pietismus: «Unsere Kirchen wird méchtig betrii-
ebt, von aullen, durch unsere Wiedertaiifer, die an etlichen Ohrten unsers Landts
zunemmen; von innen durch die, so genanten Pietisten, welche hier in der statt
fortsetzen Thre Conventicula Pietatis, und die ofentlichen Versamlungen verlas-
sen». Pietistische Pfarrer stiinden in der Gunst einflussreicher Patrizierinnen und
hitten «einen gar groflen Zulauf von gemeinem Unerkanten Landtvolck, weil

19 DELLSPERGER 1984, 87f.

20 Nihe zum T#ufertum in puncto Pazifismus und zudem in puncto Giitergemeinschaft hat den
Pietisten und Philadelphiern zur selben Zeit auch der Ziircher Griechischprofessor und Chorherr
am Grossmiinster Johann Heinrich Schweizer (1646—1705) angelastet. Er tat es in einer nur
handschriftlich verbreiteten Schrift vom 31. Juli 1698 mit dem Titel «Ursachen und Griinde,
warum die sogenannte Philadelphische Societet oder Pietistische Briiderschafft, wie sie in
Engelland, Teutschland und Holland diBmahlen ist, beydes, der Kirchen Godtes und dem gemei-
nen Wesen, sonderlich in der reformierten Eydgnof3schafft gefahrlich und hiemit unleidenlich
seyen: Pietisten stellten fiir Kirche und Staat eine Gefahr dar, «weil etliche von dem Almosen
solche hochsteigende Pflicht Reglen treiben, dafl wenig Unterschied zwischen der widertéuffe-
rischen Gemeinschafft der Giitern und ihrer Lehr zu finden», und «weil sie zwar die Nothwehr
zur Beschirmung des gemeinen Wesens, wo sie oberkeitlich Mif3fallen beforchten, nicht laiig-
nen, aber wo sie aulert Gefahr, ein andere Sprach fithren und auch dahin ihre Principia zielen.»
HANS SCHNEIDER, Ein Dokument zur Frithgeschichte des Ziircher Pietismus. Johann Heinrich
Schweizers «Ursachen und Griinde» (1698), in: JURGEN SEIDEL (Hg.), Gegen den Strom. Der
radikale Pietismus im schweizerischen und internationalen Beziehungsfeld, Ziirich 2011, 123—
149, 143f.




selbige gantz popular Predigen». 2! Bachmann unterscheidet zwischen Taufern
und Pietisten, er wirft sie nicht in einen Topf, aber er versteht sie als gemeinsa-
me Bedrohung, die Pietisten speziell als Gefahr fiir die «reinigkeit und einigkeit
in unser Helvetischen Kircheny.

Machen wir einen Zwischenhalt. Beide Bewegungen sind im Verlauf der neun-
ziger Jahre angewachsen. Auch wenn der Pietismus sich tendenziell als kirchli-
che Reformbewegung und das Taufertum sich dezidiert als eigene Kirche ver-
stand, waren sie nicht leicht voneinander zu unterscheiden. In theologischen und
ethischen Fragen und in der Pflege gottesdienstlicher Gemeinschaft gab es zwi-
schen ihnen eine weit gehende Ubereinstimmung. Der Pietismus war lingst nicht
mehr nur eine stidtische Bewegung. Er hatte auf dem Land, ja in tduferischen
«Stammlanden», Fuss gefasst. Von Konkurrenz fehlt aber jede Spur, im
Gegenteil: Pietisten und Tadufer scheinen miteinander solidarisch gewesen zu
sein.

Die religiose Lage war fiir die Amtstrager in Staat und Kirche uniibersichtlich
geworden. Eine Kliarung drangte sich auf, und zwar, da man sich mit den Taufern
in einer Sackgasse befand, mit den Pietisten. Als Huber und Bachmann ihre
Briefe schrieben, war die amtliche Untersuchung durch die Religions-
kommission bereits im Gang. Ziel

des Verfahrens war es, «sothane
der reinen religion undt gottes- Kurge
dienst widrige ding gentzlichen APO L 0 GIE
zuzernichteny. 22 Im Februar 1699
lag die Relation, der Kom- @ @u /@ ttﬂ‘ t
missionsbericht zu Handen des
Grossen Rates, vor. Ot Wﬁﬁ"msm-amaq‘:tm d
Was gibt die Relation und was %““ ﬁen
gibt die gegen sie gerichtete 31 Ben m wt gﬁﬁ’ﬂg
+
L. Oie ivfbct ﬁc qct NERclatzon et Commiffion
ner Goben Oberfeit dafelbf/
Abb, 1 Titelblatt von Samuel Giildi L9 fwmm’ ook
L 1teliblatt von sSamue uldims s DiCA lo: ubcr

Kurtze[r] APOLOGIE oder % Poﬁﬂ?f;fwl &m%ﬁmgcgm/
Schutz=Schrifft. Der Druckort
Philadelphia ist fiktiv und programma- ﬁ‘m‘m‘l iﬁﬁmﬂ/
tisch gemeint. Die Schrift wird 1718 mm&mﬁ” allen depen
in Deutschland gedruckt worden sein. OG5 30 5 OE o IO SOE R -0l
Entstanden ist sie aber wahrscheinlich Gedends 3 Poiladelpbia e
um das Jahr 1702. Sie ist eine wertvolle 0 oy Chrifti 1718,
Quelle fiir die Beziehungen zwischen
Berns Taufern und Pietisten um 1700.

2l DELLSPERGER 1984, 88. Zum Wortlaut des fir die Zeit unmittelbar nach dem Prozess wichtigen
Briefs Bachmanns an Ulrich vom 27.9.1699 vgl. RUDOLF DELLSPERGER, Der radikale Pietismus
in der Schweiz und seine Beziehungen zu Deutschland. Ein fragmentarischer Uberblick und ein
Exempel vom Spétsommer 1699, in: BREUL / MEIER / VOGEL 170187, 185-187.

22 DELLSPERGER 1984, 83.

19



Apologie Samuel Giildins fiir unsere Thematik her? Giildin hatte, als er sie im
Jahr 1718 publizierte, einen weiten Weg hinter sich. Er war nach dem Prozess
zunichst abgesetzt und spiter, nachdem er den antipietistischen Assoziationseid
geleistet hatte, zum Pfarrer von Boltigen im Simmental ernannt worden. Als er
den Eid aus Gewissensgriinden widerrief, wurde er am 18. Januar 1702 auf
Beschluss des Grossen Rates aus Bern verbannt. Er emigrierte mit seiner Familie
nach Deutschland und von dort 1710 nach Pennsylvania.

Als Druckort der Relation und der Apologie wird Philadelphia angegeben (vgl.
Abb. 1).24 Das ist fiktiv, denn in Pennsylvania gab es damals noch keine deutsche
Druckerpresse. Die heute sehr seltene Schrift wird in Deutschland gedruckt wor-
den sein. Das Erscheinungsjahr hingegen ist richtig, denn im selben Jahr schrieb
Giildin aus Frankfurt einen Brief an den Berner Schultheissen Samuel Frisching
(1638—1721), dem er die gedruckte Schrift beilegte und der Sinn und Zweck
sowie Schicksal und Kontext der Apologie zum Thema hat.?® Das
Erscheinungsjahr stimmt im Fall der Apologie aber nicht mit dem
Entstehungsjahr iiberein. Giildin wird sie wesentlich friither geschrieben haben.
Das kann aus mehreren Quellen, unter anderem aus einem undatierten Brief
Giildins an den spiteren Schultheissen Christoph 1. Steiger (1651-1735),
geschlossen werden.?® Die beiden Briefe Giildins an Frisching und Steiger wer-
den im Anhang zu diesem Aufsatz wiedergegeben. Vorerst aber sollen die
Griinde, die fiir eine frithe Datierung der Apologie sprechen, in einem kurzen
Exkurs dargelegt werden.

IV. EXKURS ZUR DATIERUNG DER APOLOGIE

Zahlreiche Griinde sprechen fiir die Entstehung der Apologie um das Jahr 1702.
Erstens: Die Schrift ist in Kenntnis des Wortlauts der Relation der

23 Die Nachweise bei RUDOLF DELLSPERGER, Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Samuel
Giildins Einspruch gegen Zinzendorfs Unionstdtigkeit in Pennsylvania 1742, in: RUDOLF
DELLSPERGER, Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit. Studien zur Kirchen- und
Theologiegeschichte der reformierten Schweiz: Ereignisse, Gestalten, Wirkungen (BSHST 71),
Bern u. a. 2001, 196, Anm. 33.

24 [SAMUEL GULDIN,] Kurtze APOLOGIE oder Schutz=Schrifft der unschuldig ver-
dichtig=gemachten und verworffenen Pietisten zu Bern in der Schweitz: in sich haltend I. Die
wider sie gethane Relation der Commission vor einer hohen Oberkeit daselbst, so beschehen den
9. Junii 1699. 1I. Die Apologie oder Schutz=Schrifft dagegen/ auffgesetzt und ans Licht gege-
ben von Samuel Giildin/ gewesenen Prediger und Diacono in allen dreyen Haupt=Kirchen
daselbst. Gedruckt zu Philadelphia im Jahr Christi 1718. — Im April 2010 ist in Jahrgang 33 der
Zeitschrift Pennsylvania Mennonite Heritage als Nummer 2 unter dem Titel «Samuel Giildin and
the Mennonite Voyage of 1710» ein ausschliesslich Giildin gewidmetes Heft mit Beitrigen von
Andreas Mielke und Sandra Yelton, mit sorgféltig edierten und kommentierten Quellentexten
und einer umfangreichen Bibliographie erschienen.

25 Die Herausgeber von HENRI VUILLEUMIER, Histoire de 1’Eglise Réformée du Pays de Vaud sous
le régime bernois, III: Le refuge, le piétisme, ’orthodoxie libérale, Lausanne 1930, Tafel 2
(gegeniiber 242) und 745f. zogen gemeinsam mit Emil Bloesch und Adolf Fluri Bern als
Druckort in Erwégung, was aber mit dem Brief Giildins an Frisching hinfillig geworden ist.

26 Vgl. unten IX.1.

20



Religionskommssion abgefasst worden. Diese Voraussetzung war Ende 1701
noch nicht gegeben (vgl. unter viertens). Zweitens: In seinem Brief an Christoph
I. Steiger bedauert Giildin, dass nun, da die Apologie nicht iibergeben worden
sei, eine nicht namentlich genannte Person, die er auch als «1. persohn» bezeich-
net, nicht mit der Wahrheit konfrontiert werden konne. Nun sei es dafiir «so weit
zuspath». Mit dieser Person, deren Namen Giildin wegen der Postzensur nicht
nennen durfte, wird Dekan Samuel Bachmann (1636-1709) gemeint sein.
Bachmann, der sich als Mitglied der Religionskommission durch besondere
Schirfe hervortat, erlitt am 25. Januar 1703 auf der Kanzel einen Schlaganfall,
infolge dessen er sein Amt nicht mehr ausiiben konnte. >’ Drittens: Giildin spricht
Steiger als «ancien Seigneur Baillif de Lentzbourg» an, welches Amt dieser bis
1693 versah, nicht jedoch als Schultheissen, zu dem Steiger 1718 ernannt wurde.
Die Apologie kann folglich nicht erst 1718, im Jahr ihrer Drucklegung, entstan-
den sein. Viertens: Die Tatsachen, dass Giildin bei der Ubergabe der Apologie
auf Drittpersonen angewiesen war, und dass er sich brieflich an Steiger wende-
te, sprechen dafiir, dass er sich zu diesem Zeitpunkt bereits ausser Landes
befand. Das Verbannungsurteil des Grossen Rates datiert vom 18. Januar 1702 .28
Viertens: Wichtig ist ein weiterer undatierter Brief Giildins. Er ist an die
Religionskommission gerichtet. Nach ihm waren Giildins Wahl zum Pfarrer von
Boltigen vom 18. August 1701 und sein als bedenklich beurteilter Auftritt vor
Schultheiss Emanuel von Graffenried vom 29. August 1701, bei dem er offenbar
um Entbindung vom Assoziationseid nachsuchte, bereits Vergangenheit. In die-
sem Brief kiindigt Giildin seine Apologie wie folgt an: «Wan Meine
HochgeEhrte Herren mir ihre relation communicieren und ich daraul} ersehen
werde, wie Sie alles genohmen, so will ich Thnen dan auch auff alle und jede
Puncten schrifftlich antworten.» ? Fiinftens: Zwei weitere Anhaltspunkte kénnen
der Apologie selber entnommen werden. Nach ihr war Johannes Miiller
«sel[ig]», also kiirzlich verstorben, *° und Samuel Schumacher war nicht mehr im

27 Vgl. Samuel Bachmann an Hans Jakob Ulrich, 21. September 1703, «mit gar schwacher und
mater hand». Dies ist der letzte Brief Bachmanns in seiner umfangreichen Korrespondenz mit
Ulrich. (ZBZH, S 360). Vgl. auch oben Anm. 21. HANS-BEAT FLUCKIGER, Art. «Bachmann,
Samuely, in: HLS 1(2002) 641. Ein Teil der Amtsgeschifte wurde nach Bachmanns Erkrankung
vom Theologieprofessor Johann Rudolf Rudolf (1646—1718) wahrgenommen. Vgl. FRIEDRICH
TRECHSEL, Johann Rudolf Rudolf. Professor und Dekan. Ein Theologenbild der alten Schule, in:
Berner Taschenbuch 1882, 1-99, 94.

28 Es sei nicht verschwiegen, dass der Brief an Steiger Probleme aufgibt, fiir die ich noch keine
Losung habe. Vier Passagen lassen es ndmlich als moglich erscheinen, dass Giildin ihn von Bern
aus geschrieben hat, dass also die Apologie auf 1701 zu datieren wire. Erstens rechnet Giildin
damit, dass ihm Gefahr droht. Er war 1701 tatsidchlich hinter Gittern. Zweitens bleibt er, wie er
es 1701 in Muri getan hat, dem Gottesdienst fern. Drittens ist er zur Annahme einer allfilligen
Berufung nicht bereit, und viertens findet er es zwecklos, auf den Wortlaut der Theologischen
Thesen der Synode vom 5. Juli 1699 zu warten.

29 Samuel Giildin [an die Religionskommission], 0. O. u. D. (ZBZH, S 277).

30 Apologie 17, 1V, 15. (Die erste arabische Zahl des Nachweises bezieht sich auf die Seite, die
[wenn vorhanden] romische Zahl auf das Kapitel und die zweite arabische Zahl auf den
Paragraphen. Dies gilt auch fiir die Nachweise aus der Relation.)

21



Amt. Die erste Angabe kann ich noch nicht datieren, die zweite aber fiihrt ins
Jahr 1701.3

Alle diese Griinde machen eine Entstehung der Apologie um das Jahr 1702
wahrscheinlich. Spétestens in diese Zeit fallen auch die apologetischen Texte von
Giildins Freund Beat Ludwig von Muralt. 3> Vielleicht hat Giildin die Schrift
geschrieben, wihrend er sich mit seiner Familie beim Ehepaar Petersen in
Niederndodeleben bei Magdeburg aufhielt. Auch wenn eine spitere Bearbeitung
nicht ausgeschlossen werden kann, fillt es fiir unsere Fragestellung ins Gewicht,
ob die Schrift in Pennsylvania, wo dem Umgang mit Tdufern nichts mehr im
Weg stand, oder in zeitlicher Nihe zu denjenigen Ereignissen entstanden ist, die
sich um die Jahrhundertwende in Bern abgespielt haben. Mit diesem Vorzeichen
soll es nun um die Frage gehen, wie sich unser Thema im offiziellen
Untersuchungsbericht und in Giildins Verteidigungsschrift spiegelt.

V. DIE RELATION DER RELIGIONSKOMMISSION
UND GULDINS APOLOGIE

Hanspeter Jecker hat zwischen den oben beobachteten erwecklichen Aufbriichen
der neunziger Jahre, die Taufer und Pietisten erfassten, und der Langenbrucker
Erweckung der Jahre 1696 bis 1698 erstaunliche inhaltliche Parallelen festge-
stellt. Er hat zudem herausgearbeitet, wie komplex der Zusammenhang zwi-
schen Pietismus und Téufertum sein konnte: Wird ein kirchlich-pietistischer
Aufbruch abgewehrt, indem man ihn als «tduferisch» verunglimpft, so weckt
bzw. verstirkt eben dies bei den Betroffenen das Interesse am Taufertum. ** Lisst
sich fiir Bern Ahnliches beobachten? Vergleichen wir Stellen aus der Relation,
die Pietisten bzw. pietistisches Verhalten als «tduferisch» bezeichnen, also dis-
qualifizieren, mit entsprechenden Passagen aus Samuel Giildins Apologie.

Mit peinlicher Genauigkeit legt der Bericht den Pietisten die Verbreitung «tdufe-
rischen» Gedankenguts, die Befolgung «tduferischer» Praktiken, die Durch-
fiihrung «tduferischer» Versammlungen und die Teilnahme an solchen zur Last.*
Einige Beispiele mogen dies illustrieren. Samuel Konig, dem Vikar an der
Berner Spitalkirche, einem glidnzenden Gelehrten und Vertreter eines chiliasti-

31 Apologie 29, X, 11. Nach Auskunft des Taufrodels der Kirchgemeinde Melchnau K 6 im StABE
vollzog Schumacher im Juni 1701 seine letzte, und sein Amtsnachfolger am 3. Juli seine erste
Taufe.

32 RupOLF DELLSPERGER, Beat Ludwig von Muralts Emigration aus der Kirche — Hinweise zu sei-
nem Weg zwischen Pietismus und Aufklirung, in: Kirchengemeinschaft und Gewissensfreiheit.
Studien zur Kirchen- und Theologiegeschichte der reformierten Schweiz: Ereignisse, Gestalten,
Wirkungen (BSHST 71), Bern u. a. 2001, 66-84.

33 HANSPETER JECKER, Ketzer — Rebellen — Heilige. Das Basler Tiufertum von 1580 bis 1700,
Liestal 1998, 530-583, 582.

34 Relation 14, V; 16, VII, 2; 25, 7; 26, 3.

22



schen Pietismus,*® wird vorgeworfen, er habe behauptet, in der ersten Kirche
seien nicht die «Gelehrten und Weisen dieser Welt» zu Predigern gewihlt wor-
den, sondern «Baurs- und Handwercksleut» — was «wiedertaufferisch» sei.¢
Giildin entgegnet, dies sei weder ein «Irrthumm noch Wiedertdufferisch/ sondern
die praxis der ersten Kirchen gewesen».’” Moglicherweise haben er und Koénig
Gottfried Arnolds «Wahre Abbildung der ersten Christen» gelesen, die damals in
Bern zirkulierte. **

Mehrmals moniert der Bericht, im Verlauf des pietistischen «Predigtgeldaufsy,
mithin  unter Missachtung des Parochialprinzips, sei es zu
«Tauffer=Versammlungen» gekommen. Tdufer und Pietisten wiirden sich
gegenseitig einladen, «wie dann insgemein die Sag gaht/ da3 die so genannten
Pietisten und die Tauffer sich wol mit einander verstehend/ ja da3 die vom Exilio
ins Land wiederkehrende Tauffer sich mit dem Exempel der Pietisten bescho-
nen/ und damit stircken wollend [...]: item/ daB3 Tauffer an gewissen Orten in
der Nachbarschafft Versammlung gehalten/ und einige Pietisten/ so ithnen ohne
Zweiffel bekannt waren/ darzu eingeladen, selbige auch erschienen sind/ laut
ihrem eigenen Bekanntnif}.»** Neben der Feststellung eines geschwisterlichen
Einvernehmens zwischen Tdufern und Pietisten ist der Vorwurf brisant, heim-
kehrende Taufer stiitzten sich im Sinne eines Prizedenzfalls auf im Land leben-
de Pietisten. Giildin schweigt dazu. Offenbar verhielt es sich so.

Dafiir platzt ihm an jener Stelle der Kragen, wo er liest, «dal es viel absonderli-
chen Zusammenlauffens/ heimlicher gottsdienstlicher Versammlungen/ auch so
gar mit den Wiedertduffern/ gibt».*® Er entgegnet, das Stichwort «absonderlich»
aufnehmend: «Daf} man auch absonderlich sich viel zusammen erbauet/ und nit
zum Fressen und Sauffen/ sondern im Namen JEsu/ zusammengekommen/
gesungen/ und keine Menschen sectirisch angesehen/ sondern jedermann/ auch
gar die Tauffer/ geliebet»,*' das sei so. Nur habe man friiher «die ersten Christen/
und auch hernach die Reformirte und Hugenotten in Franckreich/ vor den
Heyden und denen antichristischen Gemeinds=Genossen daran erkannt und
gesagt: Sie singen Psalmen. Nun aber wird das wieder zur Siinde gemacht und
als eine Klage vor Obrigkeit gebracht. Unter was Leuten leben wir denn?»*

35  DELLSPERGER 1984, 93—114. RUDOLF DELLSPERGER, Samuel Konigs « Weg des Friedens» (1699—
1711). Ein Beitrag zur Geschichte des radikalen Pietismus in Deutschland, in: PuN 9 (1983),
152—179. RupOLF DELLSPERGER, Samuel Konigs «Grundsitze von der Allgemeinen Gnade
Gottes» (1723), in: WILFRIED HARLE / Barbara Mahlmann-Bauert (Hg.), Pradestination und
Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre Wirkungsgeschichte (MThSt 99), Leipzig
2009, 223-236.

36 Relation 10, III, 9.

37 Apologie III, 23. Fettdruck im Original wird kursiv wiedergegeben.

38  DELLSPERGER 2010, 183f.

39 Relation 26, 4.

40 Relation 25, 7.

41 Apologie 31, 7.

42 Apologie 23, VIII, 8.

23



Den Vorwurf, das Taufertum negiere den obrigkeitlichen Stand, ldsst Giildin
nicht gelten, und schon gar nicht die refrainartige Beschwdrung des
Schreckgespensts des Miinsteraner Taufertums.* Der Pietismus als friedliche
Bewegung unterscheide sich davon in Lehre und «Conduite». Nicht die Lehre
vom Tausendjdhrigen Reich sei der Grund fiir die Miinsteraner Unruhen gewe-
sen, sondern «Beschwerungen/ ungerechte Aufflagen und andere Ungerechtig-
keiten, [...] wie solches der Bauren=Krieg hin und her auBBweiset.»* Solche
Unruhen seien die «elenden Friichte der Reformation |...]/ da beides Obere und
Untere zu viel Freyheit genommen/ und die christliche Freyheit so elendig mif3-
braucht haben.» 4

In der Relation wird eindringlich vor dem kirchenspaltenden Potential des
Pietismus gewarnt: Es geniige «ein einziger Irrthumm/ obgleich nicht capital,
[...] allermassen die leydige Erfahrung der alten Montanisten/ Donatisten/ heu-
tigen Tduffern und Schwirmern/ so in dero FuBlstapffen tretten/ solches erweilt:
so bleibt es denn nit dabey; die Irrthiimmer nemmen gemeinlich zu/ fressen
starck um sich/ und werden je linger je boser.» *’ Giildins Entgegnung ist ein lei-
denschaftliches Plidoyer fiir die Glaubens- und Gewissensfreiheit. Bestehe nim-
lich Orthodoxie darin, in der Kirche «nit die geringste neuerliche Meynung» zu
dulden, weder «Glantz oder Erleuchtung der Hertzen», noch «Licht und Glantz
der Heiligkeit und Reinigkeit des Lebens», sondern allein die Finsternis, so
werde «alle christliche Freyheit des Gewissens und Glaubens gehemmt/ auch/
wo jemand anders haltet/ auBBgejagt und verfolgt [...]/ wie an dem Exempel der
Tauffern seit der Reformation her/ und auch heut zu tag an andern bekannt».*
Die Reformierten Schweizer Kirchen titen gut daran, sich auf ihre Orthodoxie
nichts einzubilden. Er habe auf seiner akademischen Studienreise, zumal in
Holland «viel ein anders erfahren; als da man so wol wegen der Formula con-
sensus, als auch wegen Verfolgung der Tauffern/ sehr verichtlich und verkleiner-
lich gesprochen. Und was die Herren Holldnder von den heutigen Proceduren in
Bern halten; werden die Herren C[ommittierten] so wol als eine hohe Oberkeit
auf ihren eigenen Schreiben selbst verstanden haben.»*

Samuel Giildin ist ein Kronzeuge flir die engen Beziehungen, die in Bern um
1700 zwischen Taufern und Pietisten bestanden haben, und es scheint in der Tat
so gewesen zu sein, dass der von Seiten der Obrigkeit und der Pfarrerschaft erho-
bene Vorwurf der Nidhe zum Téufertum Pietisten nicht abgeschreckt, sondern

43 Apologie 33, 8.

44 Relation 12, 111, 11 besagt, aus dem Chiliasmus wiirden «bey unruhigen neugierigen Kopffen/
nun und dann allerhand Unheyl/ gefdhrliche Bewegung/ und gar auch Auffstand wider die
Oberkeiten/ erwachsen: wie solches die leydigen Exempel des Miintzers/ Johannes van Leiden,
Knipperdollings/ und anderer Miinsterischen Schwirmern im vergangenen Seculo, und die in
Engelland in diesem Jahrhundert entstandene Unruhe/ erwahren.»

45 Apologie 32f., 6.

46 Apologie 33, 6.

47 Relation 24, 3.

48 Apologie 30, 1.

49 Apologie 30, 4.

24



eher neugierig gemacht hat. Giildin streitet diese den Pietismus belastende Nihe
nicht ab, er bestitigt sie vielmehr. Insofern waren sich die Religionskommission
und er einig. Aber sie werteten diese Nédhe verschieden. Wihrend Giildin darin
eine Chance fir eine Ermeuerung von Staat, Kirche und Gesellschaft sah,
befiirchteten Berns Obrigkeit und Kirche davon mehrheitlich deren Zersetzung.
Es ist paradox: Wenn in Bern um 1700 eine Volksgruppe Grund gehabt hitte, an
einem politisch motivierten Trauma zu leiden, dann wéren es die Taufer gewe-
sen. Insofern mag es deplatziert sein zu sagen, Bern sei im Pietistenprozess auch
seinem Tiaufer-Trauma erlegen. Aber man wollte, aus der leidigen Téaufer-
geschichte «klugy» geworden, gegeniiber einer devianten religiosen Minoritét
rechtzeitig auf der Hut sein — und beging prompt die alten Fehler. Das haben
bereits Zeitgenossen so gesehen. Sie machten sich im Grossen Rat fiir die
Angeklagten stark, drangen aber bei weitem (noch) nicht durch.

VI. DER KONTEXT DER APOLOGIE

In der Apologie erinnerte Giildin daran, Bern geniesse in den Niederlanden
wegen seiner Tduferpolitik und wegen seines Beharrens auf der Formula consen-
sus einen zweifelhaften Ruf. Neben der anhaltenden Tauferverfolgung® diirfte in
den Consensusstreitigkeiten in der Waadt denn auch ein wichtiger Grund fiir die
Veroffentlichung der Relation und der Apologie gelegen haben, wobei wohl auch
das Erscheinungsjahr 1718 alles andere als zufillig war.

In der Formula Consensus ecclesiarum helveticarum von 1675 hatten die refor-
mierten Schweizer Kirchen ihren Willen bekundet, gegen den Einfluss der refor-
mierten Hochschule von Saumur, wo Moise Amyraut (1596-1664) gewirkt
hatte, an der Lehre von der doppelten Pridestination, wie die Dordrechter
Synode sie definiert hatte, und an der piinktlichen Unantastbarkeit des bibli-
schen Wortlauts festzuhalten. Sie hatten sich damit unter Europas Protestanten
isoliert und gegen jegliche Unionsbestrebungen immunisiert. Wohlmeinende
Interventionen des Erzbischofs von Canterbury, der Konige von England und
Preussen und des Corpus Evangelicorum blieben wirkungslos. Zwar verhielten
sich die Kirchen von Basel, Neuenburg und Genf der Formel gegeniiber reser-
viert — in ithnen machte sich der Einfluss der «Verniinftigen Orthodoxie»
bemerkbar —°! aber Ziirich und Bern hielten unbeirrt an ihr fest. In Berns Fall
war dies insofern gravierend, als sich an der Lausanner Akademie dagegen
Widerstand regte. Dort lehrten Professoren, die fiir fortschrittliche Ideen aus
Frankreich empfinglich waren. Zwischen Lausanne und Bern begann ein zdhes
Ringen, in dem politische Interessen mit eine Rolle spielten und das sich tiber

50 Vgl. JECKER 2007, 123.

51 RuUDOLF DELLSPERGER, Der Beitrag der «verniinftigen Orthodoxie» zur innerprotestantischen
Okumene. Samuel Werenfels, Jean-Frédéric Ostervald und Jean-Alphonse Turretini als
Unionstheologen, in: Heinz Duchhardt u. Gerhard May (Hg.), Union — Konversion — Toleranz.
Dimensionen der Anndherung zwischen den christlichen Konfessionen im 17. und 18.
Jahrhundert (VIEG 50), Mainz 2000, 289-300.

25



ein Vierteljahrhundert hinzog. Die Verpflichtung der Geistlichen auf die
Consensusformel wurde in der Waadt zu einem Symbol fiir geistige und politi-
sche Unterdriickung. Der Konflikt erreichte in den Jahren 1717 und 1718, als
anonyme handschriftliche Satiren gegen die Formel herumgeboten wurden,
einen Hohepunkt.*?

Mit den Verfolgungen, von denen Giildin in seiner Apologie spricht, und die es
nach seinem Brief an Schultheiss Frisching zu stoppen galt, war gewiss die
Repression gegen Tédufer und Pietisten gemeint. Der aktuelle Anlass aber fir
seine Intervention diirfte der Konflikt um die Consensusformel gewesen sein,
dessen — so Giildin im erwéhnten Brief — «ubel gelegte[s] fundament» er in der
Unterdriickung des Pietismus sah. In der Tat mussten nach dem Prozess vom
Sommer 1699 alle Burger, Amtleute und Pfarrer mit dem Assoziationseid dem
Pietismus abschworen. Dieser Eid, den die Kandidaten der Theologie mit der
Unterschrift unter die Consensusformel zu leisten hatten, wurde fiir die Waadt
eigens um die Stichworte Sozinianismus und Arminianismus verschirft.>
Gewiss gab es zwischen Taufern, Pietisten und vom Geist der Frithaufklarung
bewegten Waadtlander Theologen erhebliche Unterschiede, aber im Verhaltnis
zum bernischen Staat und seiner Kirche gehorten sie mit threm Hunger nach
Glaubens- und Gewissensfreiheit zusammen. Deshalb nahm im Jahr 1718 der
mittlerweile radikale Pietist Giildin offen fiir sie Partei. Er sollte damit nicht
allein bleiben: Fiinf Jahre spéter hat — verdeckter als er, aber ebenso unmissver-
stindlich — auch Samuel Ko6nig aus seinem Exil in der Wetterau in die
Consensusstreitigkeiten eingegriffen.’* Damals erreichte der Konflikt mit einem
gescheiterten Aufstandsversuch und der Hinrichtung des Anfiihrers Major Davel
seinen Hoéhepunkt — tragische Ereignisse, aus denen Schultheiss Christoph I.
Steiger den Schluss zog, man solle sich von den Theologen weniger dreinreden
lassen, in Glaubenssachen «minder dictieren als suadieren» und die Erérterung
schwerer, unnétiger Fragen vermeiden. «Hoc religiosum, hoc christianum et
sanum (Das ist [wahrhaft] fromm, das ist christlich und verniinftig).»*

«... minder dictieren als suadieren»: Fiir das Gesprdach im Umgang mit Men-
schen anderer Glaubensiiberzeugung, konkret mit Schwarzenauer Neutiufern
und Berner Tédufern, hatten sich im Jahrzehnt zuvor auch Samuel Ko6nig und
Nicolas Samuel de Treytorrens eingesetzt. Bei ihnen schwangen wie bei Giildin
leidvolle eigene Erfahrungen mit. Von ihnen und ihren Stellungnahmen aus den
Jahren 1712 und 1717 soll nun noch kurz die Rede sein.*¢

52 EMIL BLOEScH, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen, Bd. 2, Bern 1899, 77-98,
bes. 88-98. VUILLEUMIER 632-740. Kurt GUGGISBERG, Bernische Kirchengeschichte, Bern
1958, 458-461. RupoLF PFISTER, Kirchengeschichte der Schweiz, Bd. 2: Von der Reformation
bis zum zweiten Villmerger Krieg, Ziirich 1974, 11-14.

53 VUILLEUMIER 312-315.

54 DELLSPERGER 2009.

55 Zitiert nach PETER HERREN, Zwei Predigten zum Tod des Major Davel, Seminararbeit phil. I,
Spiez 1972, 4f. (Typoskript).

56 Auf Elisabeth Tscharner, die sich in selbstloser Diakonie unermiidlich um die Opfer der obrig-
keitlichen Tauferpolitik kiimmerte, geht Hanspeter Jecker in seinem Beitrag ein.

26



VII. SAMUEL KONIG UND NICOLAS SAMUEL DE TREYTORRENS

1711 wurde K6nig nach bewegten Jahren des Exils, die er vorwiegend in Hessen,
Magdeburg und Halle verbracht hatte, von Graf Ernst Casimir von Ysenburg-
Biidingen zum Hofprediger, Ersten Pfarrer, Inspektor und Konsistorialrat beru-
fen.’” Im Territorium mit den Landesteilen Biidingen und Marienborn, dessen
Kirchenwesen er wiahrend vier Jahren an leitender Stelle mitprigte, genossen
nach dem Toleranzpatent vom Mirz 1712 Neuzuziiger, Wohlverhalten vorausge-
setzt, Gewissensfreiheit und wirtschaftliche Privilegien. Dies betraf neben ande-
ren die aus dem radikalen Pietismus hervorgegangene Gemeindebildung der
Schwarzenauer Neutdufer. IThretwegen kam es um Taufen, die Alexander Mack
in den Jahren 1711 und 1712 im Marienborner Gebiet vollzog, dennoch zum
Konflikt. Der fiir Marienborn zustindige Graf Karl August (1667—1727) ordne-
te aus Sorge liber die Sakramentsspendung durch Unbefugte und die Entstehung
einer neuen Denomination ein Verhdr an, bei dem Konig mitwirken sollte.
Dieser bat jedoch um Dispens und empfahl statt eines Verhors ein freundliches
Gespriach mit den Betroffenen, um sie von der «partheiischen liebe und sectire-
rey» abzubringen und von der «unpartheiyschen Christ=briiderlichen liebe» zu
liberzeugen. Man solle ihnen klarmachen, dass sie aus dem Sakrament der
Einheit ein Sakrament der Zertrennung und des Parteigeistes gemacht hitten,
aber von einer Landesverweisung absehen. Es scheint Konig gelungen zu sein,
die Mitglieder des Konsistoriums davon und von der Ansicht zu iiberzeugen,
dass «diese Taufe an sich selbst nicht verwerflicher als die Kindertaufe» sei. %

Zwei Jahre spiter, 1714, wurde der Neutdufer Christian Liebe aus Schwarzenau,
ein Prediger der Pfdlzer Téufer, in Bern zur Galeerenstrafe verurteilt. Wiederum
waren es niederlandische Mennoniten, die sich, unterstiitzt von Nicolas Samuel
de Treytorrens (1671-1728), fiir ihn stark machten. De Treytorrens, aus adliger
Waadtlander Familie und als Meier von Cudrefin friih schon in bernischen
Diensten, hatte sich, des Pietismus verdichtigt, von der Religionskommission
nicht einschiichtern lassen, sondern Hab und Gut verschenkt und war der ange-
drohten Verbannung zuvorgekommen. Er erwarb in Schwarzenau ein Haus,
tauchte 1715 in Bern auf, um sich fiir Liebes Befreiung einzusetzen, wurde
wegen Pietisterei inhaftiert und anschliessend ausgewiesen. Erschiittert von
dem, was er am eigenen Leib erfahren, mehr aber noch von dem, was er in den
bernischen Gefingnissen gesehen hatte, schrieb er sich 1717 die «Lettre missi-
ve» von der Seele. Darin malte er den Berner Exzellenzen die Korruption der
Christenheit und den Abfall der Konfessionskirchen von der Religion Jesu und
der Apostel drastisch vor Augen. Er warf ithnen vor, in ithrem Namen geschehe
«Anabaptisten, Pietisten und anderen mehr» Unrecht. Namentlich aber rief er sie

57  DELLSPERGER 1983. -

58 HemNz RENKEWITZ, Hochmann von Hochenau (1670-1721). Quellenstudien zur Geschichte des
Pietismus (AGP 5), Witten 1969, 278-280. HANS SCHNEIDER, Der radikale Pietismus im 18. Jh.,
in: Martin Brecht u. a. (Hg.), Geschichte des Pietismus, Bd. 2, Goéttingen 1995, 121-123.

27



angesichts des nahen Weltgerichts zur Umkehr auf. Sie sollten die unschuldigen
«Kinder Gottes» gewihren zu lassen. %

Als de Treytorrens dies schrieb, hatte unter den bernischen Taufern infolge einer
befristeten Amnestie von 1711 bereits ein Massenexodus vorwiegend amischer
Gléaubiger eingesetzt. Der Erlass gewihrte freien Abzug unter Mitnahme der
Giiter bei Verlust des Heimatrechts. Die Emigranten begaben sich, seitdem auch
Louis XIV. die Taufer aus dem Elsass ausgewiesen hatte, vor allem ins
Fiirstbistum Basel, ins Neuenburgische, in den Raum Montbéliard und spiter
nach Nordamerika. ¢

Damit sind wir beim Thema unseres Kolloquiums angelangt. Fassen wir die
Resultate dieses Versuchs zum Schluss zusammen.

VIII. BILANZ UND OFFENE FRAGEN

Erstens: Stichproben aus den neunziger Jahren, der Jahrhundertwende und des
zweiten Jahrzehnts des 18. Jahrhunderts ergeben unabhéngig von ihrer pietisti-
schen, antipietistischen bzw. antitduferischen Tendenz ein einheitliches Bild: Die
Quellen bezeugen eine betrachtliche Ndhe zwischen Tdufern und Pietisten. Eine
inhaltliche Bestimmung dieser Nidhe fdllt bei der repressionsbedingten
Diskretion der Texte allerdings nicht leicht. Neben nachbarschaftlichen
Kontakten sind Einladungen zu Versammlungen und deren Besuch bezeugt.
Solche Besuche geschahen offenbar oft im Rahmen des pietistischen
«Predigtgeldufs». Uber ihr Ausmass und die Frage, inwiefern die Zusammen-
kiinfte auf Gegenseitigkeit beruhten, sind wir schlecht im Bild. Sie scheinen aus
Bibellektiire, Gebet und Gesang bestanden und ein erweckliches Geprige gehabt
zu haben. Tduferische Propria wie die Eid- und Wehrdienstverweigerung wurden
von ihren Gegnern zwar auch Pietisten angelastet, jedoch diirfte es sich dabei um
bewusste Verunglimpfungsversuche gehandelt haben. Hingegen ist es wahr-
scheinlich, dass pietistische Pfarrer des Berner Ministeriums sich bei ihren
Bestrebungen um eine gemadssigte Kirchendisziplin neben calvinistischen auch
von tduferischen Vorbildern leiten liessen.®! Literarische Einfliisse, wie sie
Marcus Meier vom Téufertum auf den radikalen Pietismus nachgewiesen hat,
sind auch fiir Bern mdglich, wenn nicht wahrscheinlich.®? Ich bin aber, Irrtum

59  PIERRE BARTHEL, Die «Lettre missive» (1717) des Nicolas S. de Treytorrens, in: ALFRED
SCHINDLER u. a. (Hg.), Hoffnung der Kirche und Erneuerung der Welt. Beitrige zu den 6kume-
nischen, sozialen und politischen Wirkungen des Pietismus. Festschrift fiir Andreas Lindt zum
65. Geburtstag (PuN 11), Gottingen 1985, 1-39. ScHNEIDER 138f., 183.

60 JECKER 2007, 122f.

61 RuDOLF DELLSPERGER, Calvins Bedeutung im reformierten Pietismus. Ein Versuch anhand des
Themas Kirchenzucht, in: MARCO HOFHEINZ / WOLFGANG LIENEMANN / MARTIN SALLMANN
(Hg.), Calvins Erbe. Beitrige zur Wirkungsgeschichte Johannes Calvins (Reformed Historical
Theology 9), Géttingen 2011, 257-279.

62 MArcus MEIER, Die Schwarzenauer Neutdufer. Genese einer Gemeindebildung zwischen
Pietismus und Taufertum (AGP 53), Gottingen 2008, 112—118.

28



vorbehalten, in meinen Quellen auf keine entsprechenden Spuren gestossen.®
War die Ndhe zwischen Tdufern und Pietisten primér inhaltlich bestimmt, also
nicht bloss auf den Druck zuriickzufiihren, dem beide Seiten ausgesetzt waren,
so handelte es sich bei ihr, wie anhand von Giildins Apologie gezeigt wurde,
auch nicht um eine Riickprojektion aus zeitlicher Distanz.

Zweitens: Fasst man Protagonisten des bernischen Pietismus ins Auge, so gilt es
im Blick auf ihr Verhéltnis zum Taufertum zu differenzieren. Georg Thormann,
der einen innerkirchlichen Pietismus vertrat, steuerte einen, wenn auch gemaés-
sigten, antitduferischen Kurs, indem er die Taufer fiir die Staatskirche, deren
Schiden er nicht verschwieg, zu gewinnen versuchte. Wihrend Samuel Schu-
macher und Johannes Miiller am Prozess zerbrachen, haben sich Samuel Giildin,
Samuel Konig und Nicolas Samuel de Treytorrens, welche dieses Atzbad iiber-
lebt und sich in der Folge radikalisiert haben, in ihrem Exil fiir die Duldung der
Téufer eingesetzt. Sie taten es aufgrund ihrer eigenen Erfahrungen und immer
auch mit einem Seitenblick auf die in die Consensusstreitigkeiten verwickelten
Waadtldnder Theologen. Die Formulierung des Waadtldnders de Treytorrens,
Bern tue «Anabaptisten, Pietisten und anderen mehr» Unrecht, diirfte in dieser
Hinsicht vielsagend, wenn auch verschliisselt sein. Dies wiirde bedeuten, dass
fir Bern die Thematik «Taufertum und Pietismus» im ersten Viertel des 18.
Jahrhunderts nicht isoliert betrachtet werden darf, sondern in einem weiteren
Horizont nonkonformistischer Stromungen gesehen werden muss.

63  HADORN, Pietismus, 120, spricht von einem Biichlein mit dem Titel «Apologie oder
Verteidigungsschrift fir die sogenannten Pietisten gegen einige Beschuldigungen und
Listerungen», das 1701 in Ziirich erschienen und sofort verboten worden sei. Er bemerkt dazu:
«Man mochte sich, wenn man dieses Biichlein liest, ernstlich fragen, ob unter diesen Leuten von
frither her wohl noch tduferische Anschauungen verbreitet gewesen waren?» Auf diese Schrift,
die ohne Verfasser- und Ortsangabe als «APOLOGIE, oder Vertheidigungs=Schrift/ Fiir die so
genandten Pietisten/ Gegen einige Beschuldigungen und Lasterungen/ womit sie durchgehends
tiberschiittet werden. Nebst angehidngter Anrede An Christliche Obrigkeiten» (Bayerische
Staatsbibliothek Miinchen) im Jahr 1700 erstmals erschienen ist, hat bereits 1877 JuLIUS STUDER
hingewiesen: Der Pietismus in der Ziircherischen Kirche im Anfang des vorigen Jahrhunderts,
nach ungedruckten Urkunden, besonders des Ziircher Staatsarchivs, in: Jahrbuch der
Historischen Gesellschaft Ziiricher Theologen, hg. v. GUSTAV VOLKMAR, Erster Halbband, Ziirich
1877, 109-209, hier 117f. Nach Studer durchgeht die Apologie «alle die ungerechten
Beschuldigungen, welche im Allgemeinen gegen die lebendigen Christen aller Zeiten, im
Besondern gegen die damaligen Pietisten erhoben wurden, deckt Zweck und Anlass dieser
Lasterungen auf, welche sowohl gegen die Lehren als gegen die Praxis des Pietismus ersonnen
werden und wendet sich schliesslich an die Obrigkeit, die allezeit durch die Bosen, d.h. die
Priester gegen die Frommen aufgehetzt worden sei. [...] Auch ohne Gewissenszwang kdnne die
Obrigkeit Handhaberin der zwei Gesetzestafeln Mosis sein [...]. Die Regierung moge daher
wohl bedenken, dass sie nicht Herrscherin, sondern Dienerin sei, und dass alle Herrschaften und
Republiken durch Gewissensfreiheit gesegnet worden seien.» Studer vermutet in der Schrift mit
guten Grinden den Einfluss von Gottfried Arnolds «Unpartheiischer Kirchen-und
Ketzerhistorie», auf die in der Schrift auf Seite 28 denn auch ausdriicklich Bezug genommen
wird. Das Biichlein kann anhand zahlreicher Indizien dem radikalen Pietismus lutherischer
Provenienz zugewiesen werden. Die von Hadorn vermuteten &lteren tduferischen Traditionen
diirften durch Arnold vermittelt sein. Vgl. auch SCHNEIDER, The Attitude (Anm. 9), 214f. Ich
sage Hans Rudolf Lavater und Frau Eva-Maria Ansorg von der Universitdts- und
Forschungsbibliothek Erfurt/Gotha fiir wertvolle Hinweise zu dieser interessanten Schrift, die
ein vertieftes Studium lohnen wiirde, herzlichen Dank.

29



Drittens. Die hier herangezogenen Quellen sprechen durchwegs von «den»
Taufern, nehmen sie also als Einheit wahr und scheinen von der Spaltung in
Amische und Reistische von 1693 entweder nichts zu wissen oder doch davon
nicht Notiz zu nehmen. Dieser merkwiirdige Sachverhalt konnte aber sehr wohl
auf den vorliegenden Versuch in dem Sinn zuriickfallen, als sich darin die ein-
seitig pietistische bzw. antipietistische Quellenbasis spiegelt, die zudem alles
andere als vollstindig ist. Die Trennungsbriefe wurden nicht befragt, und auch
Giildins zweite Schrift von 1718 wurde fiir diesen Versuch nicht ausgewertet.%
Mit anderen Worten und einem problematischen Vergleich: Der Tunnel wurde
nur von einer Seite vorangetrieben, und bis zum Durchstich, wenn denn iiber-
haupt einer moglich ist, ist es noch weit.

IX. ANHANG

1. Samuel Giildin an [Christoph I. Steiger]®, o. O.und o. D.%

Zusammenfassung

Wie Giildin erfahren hat, ist die «Apologie» nicht tibergeben worden. Er ist enttduscht,
weil die Gegner so nicht gewarnt wiirden. Er hdtte sich eine gelegentliche Publikation
gewiinscht. Die Schrift sei nicht zu scharf im Ton. Das Argument, sie hdtte ihn in Gefahr
gebracht, ldsst er mit Hinweis auf Stephanus nicht gelten. Nun kénne eine gewisse Person
nicht mehr mit der Wahrheit konfrontiert werden. Giildin bleibt dem Gottesdienst fern. Zu
Kompromissen ist er nicht einmal um den Preis einer Berufung bereit. Auch habe es kei-
nen Zweck auf die Thesen zu warten. Giildin erwartet das Signal zum Sturm auf Babel.

Text

In Christo Jesu geEhrt[er] und hertzlich gel[iebter] H[err] Gv[atter].

Die Weisheit Gottes sey ob uns!

Habe vernommen durch empfang der Apologie, wie sie hiemit nit iibergeben worden.%®

64  Kurtze Lehr= und Gegensitze zur Erlduterung der gottlichen Wahrheit: Jn sich haltend 1. Die
falschen Theses, so wider den so genannten Pietismum zu Bern in der Schweitz auffgesetzt/ und
um deren Widerstands willen einige Lehrer abgesetzt und verfolgt worden sind; II. Die
Gegensitze/ dadurch die géttliche Wahrheit erldutert und gerettet wird. Zur Ehre GOttes und zur
Beforderung der Wahrheit und seines Reichs aufgesetzt von Samuel Giildin/ gewesenem Pre-
diger und Diacono in den dreyen Haupt=kirchen daselbst. Gedruckt zu Philadelphia Anno 1718.
— Vielleicht ist beispielsweise auch Giildins Brief vom 17. Mérz 1701 an Jakob Bucher wegen
dessen Kindstaufe, von dem das Berner Ratsmanual unterm 23., 25. und 30.4.1701 berichtet
(StAB A 11 588) — Giildin kam deswegen ins Gefingnis —, fiir die vorliegende Thematik relevant
und ein Hinweis darauf, dass die Quellen bei weitem nicht ausgeschopft sind.

65 Christoph I. Steiger (1651-1731) studierte nach der Promotion an der Berner Hohen Schule
Theologie in Lausanne und die Rechte in Orléans, wurde 1680 Mitglied des Grossen Rates,
1683 Grossweibel, 1687 Landvogt in Lenzburg, 1709 Heimlicher von Burgern, 1712 Kleinrat
und Welschseckelmeister und war von 1718 bis 1731 Schultheiss des Standes Bern. Barbara
Braun-Bucher, Art. "Steiger, Christoph von", in: HLS 11(2012) 851.

66 BBBE, M.h.h. XIII 102, Nr. 21.

67  Christoph Steiger war Taufpate (berndeutsch: Gvatter) von Samuel Giildins drittem Kind
Christoph.

68 Die Apologie war an die Religionskommission gerichtet. Vgl. zu Anm. 29.

30



So ich mich selbs betrachte, bin ich dessen gar wol zufrieden. Wann ich aber alles ande-
re betrachte, so kan ich nit finden daf3 es gut sey, daf} sie nit iibergeben worden. Dann also
hab ich kein antwort auff die griind meines ersten brieffs;*® dardurch wirt niemands
gewarnet; ein solches zeiignuB3 were nohtwendig gewesen der persohn,” wie ich es ein-
mal damals meinte; die feind werden nur frecher, wo die warheit nit an tag komt, und lie-
gen’! mehr und mehr. Der H[err] G[vatter] hat wollen dass unsere verantwortungen vor
diesem publiciert wurden,”? dass hette ich lieber nit gethan, sonder hinder 3 p. und
unpartheyische zeugen gelegt. Jetzund hette ich gern gehabt, dass sie hinder den N.7?
gelegt wurde, oder auch zu seiner zeit publiciert, H[err] Gvl[atter] aber nit, ja es ist die
frag wer recht habe. Fiir mich selbs soll ich schweigen und wollte es auch lieber thun, weil
ich fuir mich nichts als gefahr sehe, ja wann aber dann der sach geholffen were.
Ist etwas darinn hart geredt, so hette es von deBwegen doch nit véllig sollen underwegen
bleiben; sondern nur corrigiert werden, wie ich es der Correction doch gern underworf-
fen. Allein es ist doch nichts so hart geredt, dass es nit alles wahr, und [2] noch hérter
hette konnen auBgetruckt werden. Die sach selbs ist hart und noch hirter zugangen, man
muf sie sagen, wie sie ist. Es heist: Nennt fein das kind mit namen, wie ihrs findt, und
schmieret nit ein pflaster auff den schaden. Ich hab ja auch nur die namen Babel,
Antich[ristus], falscher prophet, wolff p. gar wol brauchen konnen und habe es doch nit
gethan, sondern nur wie und was man hette fassen und gestehen miilen. Sagte man die
liebe hette es nit konnen tragen und wol aulldeuten, es hette hart angegriffen.
R[es]p[onsio][:] Was ist es jetz mehr’® fiir ein zeit[,] der liebe also zugebrauchen, da sie
niit mehr hilfft, es manglet jetz schirffe, etzwaller. Wann man warten will zusagen, du bist
ein Antichrist p. wie lang wirt man miissen warten? Wann wirt mans ertragen konnen?
Nimmermehr. Die WoIff wollen allzeit underm schaafspelz angesechen werden.” Finde
also so viel griind, dass ich mich nimmer explizieren kann, dass es nit gut gewesen were.
Ein eintziger grund von meiner gefahr hergenommen, kenne ich wol, aber ist mir nit
genugsam. Stephanus hat auch hart geredt und ist gestorben Act. 7: Hat er darumb nit
recht gethan? Wanns zeit und noht erfordert, so sollen wir zeugen und heilen darumb die
martyres./.zeugen, dass wir zeugen sollen, wann es uns schon ein leiden kostet. Was hat
es biBBharo geholffen, dass es nit geschechen? Der Wolff hat desto frecher gebissen? Ich
habe allzeit gemeint, man hette die Improcedur der Commission’® angreiffen sollen.
Allein es wirt doch noch einmal hervormiifien, were es aber nit besser gewesen friih als
spath? [3]
Diese und andere griind mehr zeigen ein nohtwendigkeit dass auffs wenigste das hette
geschechen sollen, was 1. persohn’” betrifft. Nun es ist jetz so weit zuspath, ich schreibe
aber nit den H[errn] Gv[atter] zustraffen, sondern einmal zuzeigen, wie ich das nit wol
von mir selbs begehrt, sondern aus vielen griind darzu getrieben war; Und dann auch dar-
mit zu begehren griind warumb es ist underlallen worden, zur antwort auf die meinen. Ich
69 Es muss offen bleiben, ob der Brief an die Religionskommission von Ende 1701 (Anm. 29)
gemeint ist.
70 Hochst wahrscheinlich meint Giildin Dekan Samuel Bachmann (vgl. IV. Exkurs).
71 lagen.
72 Dige Verhorprotokolle, welche die von der Religionskommission Befragten nach der
Einvernahme anfertigten (BBBE, M.h.h. XIII, 102). Sie blieben unpubliziert.
73 Nicht ermittelt.
74 Dieses Wort streichen (Zeilenversehen).
75 Vgl Mt 7,15.

76 Die Religionskommission.
77 Vgl. IV. Exkurs.

31



fiir mein theil bin nach dem fleisch, besser zufrieden also, als wann es geschechen were,
aber ins heiligthum zugehen, finde ich warlich einen scrupel. Es sey aber gnug, der H[err]
Gv/[atter] kann nach gelegenheit antworten, vil ist nit von néthen. Der H[err] wolle uns
zeigen und das signal geben, wann babel angegriffen und gestiirmt werden soll. Die mate-
rie ist einmal da, und lasst sich Babel nit mehr heilen, auch werden wir es auff unserer
seiten warlich nicht plitzen lassen durch ein einiche vocation worzu es sey, dass nit alles
zuvor heraus gekommen und das mysterium iniquitatis entdekt. Were es aber nit besser es
gescheche bey zeiten, als erst in 1. jahr p. Auff die theses zuwarten, ist niit, diese sachen
hangen ja niit an einander.”® Der H[err] zeige uns hiemit die stund, das tocsin™ were
schon gelaiitet, man sollte nun die wolff jagen, und nit regieren lassen. Gott der zeit und
stund seiner macht vorbehalten, offenbahre selbs alles, und leite uns nach seinem
Wolgefallen, wie es zu seiner ehr am meisten gereicht. Sein gnad sey ob dem gantzen
haus Amen.

Sein ger[inger] diener am creiitz des H[errn] J[esus] Ch[ristus]

S[amuel] Giildin].

[Adresse:] Monsieur Steiguer ancien seigneur Baillif de Lentzbourg a Berne.

78 Die 20 von den Professoren Johann Rudolf Rudolf und David Wyss verfassten und anlisslich der
Synode vom 5. Juli 1699 verabschiedeten antipietistischen Thesen. Sie erlangten nie Bekennt-
nisstatus, sondern blieben als theologische Lehrnorm ungedruckt, bis Giildin sie 1718 zusammen
mit seinen Gegenthesen veroffentlichte. DELLSPERGER 1984,144—164 und oben Anm. 64.

79 Engl. Sturmglocke.

32



g Abb. 2: Samuel Frisching (1638-1721).
TIPS it Kupferstich von Martin Bernigeroth,

| Drex r.rr:mw@/zorﬁ'um T : : :
R : T Titelbild zu Sinold v. Schiitz, Die Europaische
el Fama (Zeitschrift 1702-1735), 187. Theil,

RS e et

2. Samuel Giildin an Schultheiss Samuel Frisching, Frankfurt am Main, 6. Mai
17183

Zusammenfassung

Giildin gratuliert Frisching zu seiner Wahl. Er ist iiberzeugt, dass dieser tiber das unge-
rechte Verfahren gegen den Pietismus informiert ist und schickt ihm die «Relation» und
zuhanden des Grossen Rates 100 Druckexemplare der «Apologie» in der Hoffnung, er
werde fiir die Wahrheit eintreten. Giildin bezweckt nicht eine Wiedergutmachung oder
seine Rechtfertigung, sondern ein Ende der Verfolgungen und die Uberfiihrung der
Verfolger. Er fordert eine offentliche, freie und unparteiische Untersuchung des
Verfahrens vor der Religionskommission. Er ist, sollte er sein Ziel erreichen, bereit, die
«Apologie» zu kassieren, droht aber andernfalls auch mit ihrer Verbreitung. Giildin
schliesst in der Hoffnung auf die Rettung der Ehre Gottes und der Kirche sowie der
Wahrheit mit guten Wiinschen.

80 BBBE, M.h.h. XXXIV.175. Ich danke Frau Anne Schmidt-Lange fiir ihren freundlichen Hinweis
auf diesen mir bisher unbekannten Brief.

33



Text

Hochgeachter Gnadiger Herr Schultheif.

Dall Ew[er] Gn[aden] durch Géttl[iche] Providentz zu einem Hoch-ansehnlichen
EhrenHaubt eines H[ohen] Stands erwehlt:®! dazu wiinsche von hertzen allen Goéttl[ichen]
segen, daB3 dero Regierung zu vielfaltigem heil u[nd] frieden wie des gantzen Lands, also
auch u[nd] sonderl[ich] der streitenden Kirchen® Jesu Christi bey ihnen ausschlagen,
u[nd] sein reich u[nd] warheit dadurch warhafttig befordert u[nd] befestigt werden méoge.
Wie nun der erste grund des streits u[nd] der undertrilkung der warheit u[nd] dero
Liebhabern, folgends auch aller der daher entstandnen proceduren geleget; wie nur eine
Parthey u[nd] dero klidgden vor Obrigkeit verhort, die andere aber u[nd] ihre verantwor-
tung dagegen géntzl[ich] supprimiert worden: werden Ew[er] Gn[aden] als unter dero
preesidio es damals geschehen,? selbs am besten wissen.

Weil aber die zeit da ist, da} die warheit nit allzeit undertriikt bleiben, sonder endtl[ich]
ans liecht u[nd] emporkommen, auch allen den verfolgungen endtl[ich] gesteueret wer-
den soll; solches aber auch nit fiiglicher geschehen kan, als wenn das erst u[nd] ubel
gelegte fundament gantz umbgestossen wirt: kommt so wol dise Relation selbs, als auch
dero ungrund durch eine kurtze, doch griindtl[iche] 4Apologie an tag, u[nd] wirt solche
Ewl[er] Gna[den] in aller underthinigkeit preesentiert, in der getrosten hoffnung, Ew[er]
Gna[den] werden nach dero wolbekannten hertzhafftigkeit die undertriikte sache Gottes
u[nd] seine warheit, wenn Sie solche hieraus erkannt, nit weniger als das irrdische vatter-
land, unerschroken verfechten,® u[nd] nit menschen ansehen noch forchten, sondern Gott
allein vertrawen, der Sie denn auch nit lassen,® sondern Selbs vor Sie streiten, u[nd] sie
secundieren wirt.

Doch ist mein sinn gar nit, die alten geschichten darumb hervorzuziehen, umb das an uns
geschehene unrecht zu redressieren,®® oder einiche personl[iche] justification zusuchen,
u[nd] deswegen unruhe zumachen; sondern mein zwek allein ist, die verfolgungen zu
stopfen, u[nd] denselben, so weit mogl[ich] daselbsten ein ende zumachen, u[nd] zu dem
ende zu zeigen, daf nit die verfolgten, sondern die verfolgere selber, wie allezeit also
auch hier, in dieser gantzen sache unrecht gehabt, u[nd] voller Irrthumm gestekt seyen;
zu dem ende, damit die gottl[iche]

81 Samuel II. Frisching (1638-1721), Oberbefehlshaber der Reformierten im Zweiten
Villmergerkrieg (1712), wurde 1715 nach einer erfolgreichen Amterlaufbahn in hohem Alter
Schultheiss des Standes Bern. Zu seiner Herkunft und Jugend vgl. BARBARA BRAUN-BUCHER,
Der Berner Schultheiss Samuel Frisching 1605-1683. Schrifttum, Bildung, Verfassung und
Politik des 17. Jahrhunderts auf Grund einer Biographie, Bern 1991, 219-226, ferner das Portrit
von Johann Rudolf Huber (1713), in: ANDRE HOLENSTEIN u. a. (Hg.), Berns goldene Zeit. Das
18. Jahrhundert neu entdeckt, Bern 2008, 478.

82 Die irdische Kirche der im Streit mit der «Welt» verwickelten Menschen im Unterschied zur
himmlischen Kirche der Erlosten.

83 Die 1698 zur Untersuchung des Pietismus eingesetzte Religionskommission kann nicht gemeint
sein, denn Samuel II. Frisching gehorte ihr nicht an. Hingegen zeigte sich Frisching 1713 als
Priasident einer Kommission, in der auch Johann Rudolf Rudolf mitwirkte, fiir eine
«Verbesserung der Minglen, so sich in Schulen und Kirchen der Stadt und Landschaft Bern
erdugen», aufgeschlossen. Die Kommission nahm mit den Forderungen nach geistlicher
Motivation zum Pfarrerberuf, christozentrischer Verkiindigung, nachgehender Seelsorge und
verinnerlichter Kirchenzucht Desiderate auf, die 15 Jahre zuvor noch als pietistisch abgewiesen
worden waren. Nicolas Samuel de Treytorrens hat in seiner Lettre missive fiir Frisching denn
auch lobende Worte gefunden. Will Giildin Frisching als ehemaligen Prisidenten derjenigen
Kommission ansprechen, die 1713 das an den Pietisten begangene Unrecht de facto, wenn auch
nicht de iure anerkannt hat? BLoEscH 78f. HADORN 259f. VUILLEUMIER 622 und 525, Anm. 2.

34



Abb. 3

84 Eine Verbeugung vor dem Sieger von Villmergen.
85  wverlassen.
86 wiedergutzumachen.

35



[2] warheit selber vertheidigt u[nd] gerettet, auch dadurch besser untersucht; u[nd] hin-
gegen das bisherige verfahren billicher selber in verdacht gezogen, der verworffnen u[nd]
undertriikten warheit aber eine offene thiir gegeben werde.

Zwar wirt dabey unserer justification in alle wege auch billich gedacht, weil das unrech-
te verfahren u[nd] der ungrund der verfolgungen nit besser entdekt, noch eher gestopfit
werden kan: Dennoch aber hat man umb unsere person keines wegs zustreiten, noch sich
zubemiihen, wofern der warheit eine offene thiir gelassen, u[nd] selbige offentl[ich] u[nd]
unpartheyisch untersucht, auch der gefundnen warheit beygestanden, u[nd] folge gelei-
stet, die entdekten irrthummen aber, darinn nit wir, sondern viele andere, auch die gewes-
nen H[erren] Religions Committierte®” selbs steken, verworffen u[nd] abgethan werden.

Falls eine offentl[iche] freye u[nd] allgemeine untersuchung der warheit geschicht: So ist
es alles, was hier gesucht wirt. Widrigen falls aber, wenn die warheit nur immerfort
undertriikt werden u[nd] bleiben solte; solche aber eine Sache Gottes ist: ist leicht zu
erachten, da3 solche endtl[ich] durch den geschehnen truk werde gemein gemacht, u[nd]
also befordert werden miissen.

Es ist aber auch unschwer zu ermessen, da3 dadurch nit nur der Oberkeitl[iche] Stand
selbs, sonder auch die gantze Kirche blamiert werden mochte: deBwegen wir auch diese
schrifft nit hinderrruks ans Liecht, sondern erst vor Ew[er] Gna[den] u[nd] dadurch
M[einen] G[nddigen] H[erren] Réht u[nd] Burgern in aller underthinigkeit gebiihrend
vortragen lassen, eher solche durch den geschehenen truk offentl[ich] distrahiert wirt,
oder auch falls sie ihren zwek erreicht, von mir selbs confisquiert werden soll.

Weil aber hier ein leichtes u[nd] Christl[iches] mittel vorgeschlagen wirt, wodurch beides
die Ehre Gottes u[nd] der Kirchen, wie auch die warheit gerettet, u[nd] dem langen streit
der Kirchen ein ende gemacht u[nd] dero friede erhalten werden kann: Als weil} ich nit,
wie solches wol aufigeschlagen, oder diese meine Schrifft u[nd] Christl[icher] Sinn in
ungnaden aufgenommen werden kénne.

In hoffnung daf endtl[ich] die warheit doch siegen u[nd] das feld behalten werde, es mag
auch geschehen, wenn es will; gliikkselig aber der, durch dessen hand u[nd] regierung es
geschicht! So wiinsche allezeit u[nd] von hertzen, dal Ew[er] Gna[den] hierzu auch mit
weilBheit von oben, u[nd] mit einem dapfern Muht, wie bihero angezogen, u[nd] beides
dero Regierung u[nd] Hohe Person in Zeit u[nd] Ewigkeit wol gesegnet seyn u[nd] blei-
ben mégen. Womit ich mit tieffem respect verharre

Hochgeachter Gnédiger H[err] Schultheifl

Ew[er] Gn[aden] underthadnigster Knecht

Samuel Giildin.

Frankfurth am Mayn d[en] 6. May 1718.%8 [3]

87 Die Mitglieder der Religionskommission von 1698/99.

8  Den nédheren Umstiinden von Giildins Aufenthalt in Deutschland im Jahr 1718 habe ich noch
nicht nachgehen kénnen. Der vorliegende Brief war und ist bisher das einzige Zeugnis seiner fiir
mich {iberraschenden Reise nach Europa.

36



Abb. 4

37



p.s. Hier kommen 100. Exemplaria von der Apologie mit. Denn weil man nit wuste, sol-
che M[einen] g[nddigen] H[erren] sicher anzubringen: hat man die zuflucht zu Ew[er]
Gna[den] genommen, selbige an Sie zu adressieren, umb unter M[einen] g[nadigen]
H[erren] Rdht und Burger kommen zulassen, es sey auf der Cantzley, oder wo lhr
Gna[den] befehlen werden.

[Siegel]

[Notiz von der Hand Samuel Frischings:] Frankfort am Main. 6. May 1718. Nach Inhalt
diB briefs hab ich den[,] Welcher an M[eine] g[nddigen] H[erren] R[ét] u[nd] B[urger]
gestelt[,] Ware den 6. Junij 1718.[,] samt mitkomnen Exemplaren der Apologei
M[einen]g[nddigen] H[erren] den Réhten vorgelegt. Die sind mit dem brieff per Maien 6
zu versiglen der Canzley dito anbefohlen worden.®

[Adresse:] Dem Hochgeachten, Gestrengen, WolEdlen, Vesten, Frommen Vornehmen
Fiirsichtigen und Weisen Herrn Herren Samuel Frisching, Schultheil Lobl[icher] Statt
Bern, Meinem Insonders Hochgeachten Gnédigen Herrn, in Bern.

89 Ich danke Herrn Dr. Vinzenz Bartlome vom Staatsarchiv Bern fiir seine freundliche Hilfe bei der
Entzifferung der Handschrift des Schultheissen. — In seiner Sitzung vom 6. Juni 1718 beschloss
der Kleine Rat, von der Apologie nicht Kenntnis zu nehmen und diese in der Kanzlei zu verwah-
ren: «Zedel an meinen Herrn Stadtschreiber. Es hat der auBert Landts sich befindliche
Predigkant Giildj Meinen Gnidigen Herren in einer Enveloppe an Meinen Gnadigen Herrn
Cons[ul] Frisching ein schreiben zusambt zweyen biindten von Exemplaren seiner Apologey
iiberschikt. Thr Gnaden aber habendt darauff nichts reflectiren noch die Apologey ablesen lassen
wollen, sondern das besserre befunden, lhme Meinem Gnédigen Herrn himit aufzutragen diese-
re beydt biindt uner6ffnet zusambt dem Schreiben in der Cantzley wohlverwahrt auffzubehalten,
damit kein Exemplar darvon komme: Inmalien Er Mein Gnédiger Herr die diBohrtige anstalt
Irthum [die darin enthaltenen Irrtiimer?] bestens wiiien werde.» (StABE, A 11 662, S. 160).

38



Prof. Dr. Rudolf Dellsperger-von Dobschiitz
Quellenhofweg 52B, 3705 Faulensee

39



VERZEICHNIS DER ABKURZUNGEN
UND DER MEHRFACH ZITIERTEN LITERATUR

AKThG
Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte. Weimar 1(1996) ff.

Apologie

[Samuel Giildin,] Kurtze APOLOGIE oder Schutz=Schrifft der unschuldig ver-
dachtig=gemachten und verworffenen Pietisten zu Bern in der Schweitz: in sich
haltend I. Die wider sie gethane Relation der Commission vor einer hohen
Oberkeit daselbst, so beschehen den 9. Junii 1699. II. Die Apologie oder
Schutz=Schrifft dagegen/ auffgesetzt und ans Licht gegeben von Samuel Giildin/
gewesenen Prediger und Diacono in allen dreyen Haupt=Kirchen daselbst.
Gedruckt zu Philadelphia im Jahr Christi 1718.

AGP
Arbeiten zur Geschichte des Pietismus. Witten 1(1976) ff.

BBBE
Burgerbibliothek Bern.

BLOESCH
EMIL BLOESCH, Geschichte der schweizerisch-reformierten Kirchen, Bd. 2, Bern
1899.

BSHST

Basler Studien zur historischen und systematischen Theologie. Ziirich 1(1963)—
22(1974).

Basler und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie.
Ziirich 23(1975) ff.

BREUL/MEIER/VOGEL
WOLFGANG BREUL / MARcUS MEIER / LoTHAR VOGEL (Hg.), Der radikale
Pietismus. Perspektiven der Forschung (AGP 55), Géttingen 2010.

DELLSPERGER 1983

RUDOLF DELLSPERGER, Samuel Konigs «Weg des Friedens» (1699—1711). Ein
Beitrag zur Geschichte des radikalen Pietismus in Deutschland, in: PuN 9(1983)
152-179.

DELLSPERGER 1984
RUDOLF DELLSPERGER, Die Anfinge des Pietismus in Bern. Quellenstudien
(AGP 22), Gottingen 1984.

DELLSPERGER / LAVATER 2007

RUDOLF DELLSPERGER / HANS RUDOLF LAVATER (Hg.), Die Wahrheit ist unt6d-
lich. Berner Téufer in Geschichte und Gegenwart. Beitréige eines Vortragszyklus
an der Universitit Bern im Winter 2006/2007 (MH 30(2007)), Bern 2007.

40



DELLSPERGER 2009

RUDOLF DELLSPERGER, Samuel Konigs «Grundsitze von der Allgemeinen Gnade
Gottes» (1723), in: WILFRIED HARLE / BARBARA MAHLMANN-BAUER (Hg.),
Pradestination und Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre
Wirkungsgeschichte (MThSt 99), Leipzig 2009, 223-236.

DELLSPERGER 2010

RupOLF DELLSPERGER, Der radikale Pietismus in der Schweiz und seine
Beziehungen zu Deutschland. Ein fragmentarischer Uberblick und ein Exempel
vom Spitsommer 1699, in: BREUL/MEIER/VOGEL 170—-187.

HADORN
WILHELM HADORN, Geschichte des Pietismus in den Schweizerischen
Reformirten Kirchen, Konstanz / Emmishofen, o.J. [1901].

HLS
Historisches Lexikon der Schweiz, Basel 1(2002) ff.

JECKER 2007

HANSPETER JECKER, «Biss das gantze Land von disem Unkraut bereinigt sein
wird.” Repressmn und Verfolgung des Tiufertums in Bern — ein kurzer Uber-
blick zu einigen Fakten und Hintergriinden, in: DELLSPERGER / LAVATER 2007,
97-131.

LAVATER 1991

Hans RuDOLF LAVATER, Die vereitelte Deportation emmentalischer Tdufer nach
Amerika 1710. Nach dem Augenzeugenbericht der «R6thenbacher Chronik», in:
MH 14(1991), 51-124.

LAVATER 2000
HaNs RUDOLF LAVATER, Anmerkungen zur historischen Tauferstatistik, in: MH
23(2000) 77-98.

MH
Mennonitica Helvetica, o. O. 1(1973) ff.

MThSt
Marburger Theologische Studien. Marburg 1(1931)-7(1937), [NS] 1(1963) ft.

MULLER
ERNST MULLER, Geschichte der bernischen Tdufer. Nach den Urkunden darge-
stellt, Frauenfeld 1895.

NoOTH

IsABELLE NOTH, Ekstatischer Pietismus. Die Inspirationsgemeinden und ihre
Prophetin Ursula Meyer (1682—1743) (AGP 46), Gottingen 2005.

4]



PuN
Pietismus und Neuzeit. Ein Jahrbuch zur Geschichte des neueren
Protestantismus. Gottingen 1(1974) ff.

Relation

[SAMUEL GULDIN,] Kurtze APOLOGIE oder Schutz=Schrifft der unschuldig ver-
déachtig=gemachten und verworffenen Pietisten zu Bern in der Schweitz: in sich
haltend I. Die wider sie gethane Relation der Commission vor einer hohen
Oberkeit daselbst, so beschehen den 9. Junii 1699. II. Die Apologie oder
Schutz=Schrifft dagegen/ auffgesetzt und ans Licht gegeben von Samuel Giildin/
gewesenen Prediger und Diacono in allen dreyen Haupt=Kirchen daselbst.
Gedruckt zu Philadelphia im Jahr Christi 1718.

SAMH
Studies in Anabaptist and Mennonite History. Goshen, Ind. 1(1929) ff.

SCHNEIDER
HANS SCHNEIDER, Der radikale Pietismus im 18. Jh., in: MARTIN BRECHT u. a.
(Hg.), Geschichte des Pietismus, Bd. 2, Gottingen 1995, 107-197.

StABE
Staatsarchiv des Kantons Bern, Bern.

UBBS
Universitatsbibliothek Basel.

VIEG
Veroffentlichungen des Instituts fiir Europdische Geschichte Mainz. Wiesbaden
[etc.] 1(1952) ft.

VUILLEUMIER )

HENRI VUILLEUMIER, Histoire de 1’Eglise Réformée du Pays de Vaud sous le
régime bernois, Vol. 3: Le refuge, le piétisme, I’orthodoxie libérale, Lausanne
1930.

ZBZH
Zentralbibliothek Ziirich.

42



	Täufertum und Pietismus um 1700 : das Beispiel Bern

