
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 31 (2008)

Artikel: Wachsen aus den Wurzeln : Geschichte schreiben! Geschichte
machen!

Autor: Krauss, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055949

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Krauss

WACHSEN AUS DEN WURZELN

Geschichte schreiben! Geschichte machen!

Das Mittel aber ist Christus:
Niemand vermag, Christus wahrlich zu erkennen,

es sei denn, dass er ihm nachfolge mit dem Leben.
Und niemand vermag, ihm nachzufolgen,
denn soviel er ihn zuvor erkennt.1

Hans Denck

Täuferhistorische Quellen begegnen uns als Zeugnisse einer fernen, oft fremden
Zeit. Wir haben es nicht mit irgendwelchen historischen Quellen zu tun, sondern
mit Glaubenszeugnissen. Das Festhalten und Überliefern der eigenen Geschichte
als einer Geschichte des Leidens um Christi willen war den Täufern von Anfang
an wichtig. Welche Bedeutung haben diese Zeugnisse für uns Heutige?2 Welche

Beziehung hat Geschichtsschreibung zu unserer Gemeindepraxis? Welche

Geschichtsschreibung brauchen wir für die Gemeinde?
Der Streit um die täuferische Historiographie schien lange zugunsten der
sogenannten revisionistischen oder neueren Täuferforschung entschieden. Deren
Durchbruch für das deutschsprachige mennonitische Publikum markierte das

vor bald 30 Jahren erschienene Buch „Die Täufer - Geschichte und Deutung"
von Hans Jürgen Goertz.3 Revisionistisch, weil eine auch mennonitisch-konfes-
sionell geprägte Forschung der Revison unterzogen werden sollte. Der zuvor
kirchengeschichtlich-theologischen Orientierung sollte eine nun sozialgeschichtliche

Ausrichtung begegnen.4

1 Hans Denck, Was geredt sei, daß die Schrift sagt, 1526. Nach: Hans Denck, Schriften, 2. Teil,
hg. von Walter Fellmann, Gütersloh 1956, 45.

2 In den 1990er Jahren fand die 1527 paradox formulierte Türkensolidarität Michael Sattlers
Resonanz bei bosnischen Muslimen, die sich im zerfallenden Jugoslawien von den Armeen
zweier Christentümer bedroht sahen. So erlebte ich es immer wieder im Kontext von
Friedensprojekten auf dem Balkan.

3 Hans-Jürgen Goertz, Die Täufer, Geschichte und Deutung, München 1980. Zuvor war diese
Sicht schon skizziert worden in: Hans-Jürgen Goertz (Hg.), Umstrittenes Täufertum 1525-
1575, Neue Forschungen, Göttingen 1975.

4 Vor „Die Täufer" waren einige Studien in englischer Sprache erschienen. Vor allem James
Stayers Untersuchung "Anabaptists and the Sword", Lawrence 1972/1976 hatte grossen
Einfluss. Ich konzentriere mich jedoch auf Goertz als Hauptvertreter im deutschsprachigen men-
nonitischen Kontext, wo er als ehemaliger Pastor der Hamburger Mennonitengemeinde mehr als
andere Forscher zur Kenntnis genommen wurde.

229



Im Frühjahr 1980 referierte Goertz bei einer Tagung mennonitischer
Theologiestudenten5 mehrere Kapitel seines zu diesem Zeitpunkt noch nicht
erschienenen Buches „Die Täufer". Seltsam allgemein und unscharf erschien
mir das da entworfene Bild „der" Täuferbewegung. Vor allem das monokausale

Erklärungsmodell des Antiklerikalismus fand meinen Widerspruch. Warum sollten

wir Monogenese gegen Monokausalität eintauschen? Mein bis heute andauernder

Dissens äusserte sich jedoch nicht im historisch-wissenschaftlichen
Diskurs, sondern indem ich in Gemeindepraxis, Friedensarbeit und ins ökumenische

Gespräch eine andere Perspektive der Täuferbewegung einbrachte. Dieser

theologisch-praktische Widerspruch wuchs aus der Erfahrung, dass die
revisionistischen Grundannahmen nicht taugen zum Bau der Gemeinde.
Antiklerikalismus und Polygenese motivieren nicht zur Erneuerung täuferischer

Friedensgemeinde.
Flarold Bender habe ein Täuferbild ohne Rücksicht auf die historische Realität
konstruiert und mit seiner „Anabaptist Vision" als Norm auf die
Mennonitengemeinden des 20. Jahrhundert projiziert, behauptete die neuere
Forschung und suchte dieses Bild nach Kräften zu dekonstruieren. Benders
Vision fasste Theologie und Praxis der Täuferbewegung zusammen in eine

Ekklesiologie, die Gemeinde und Welt unterscheidet, in der Glaubenstaufe eine

geschwisterliche Gemeinde konstituiert und Nachfolge Jesu in ethischer
Radikalität praktiziert, etwa in gewaltfreier Feindesliebe.6
John H. Yoder entwarf daran anknüpfend seine „Politik Jesu"7: Gemeinde sollte
mitten in der Welt als Alternative zu deren Gewalt- und Machtstrukturen leben.

Aus neutestamentlichen wie täuferischen Impulsen entwickelte er das Konzept
einer hermeneutisehen Gemeinschaft der Nachfolger und Nachfolgerinnen
Jesu.8

Bender und Yoder wollten ein als herausfordernd empfundenes Erbe für die

Gegenwart fruchtbar machen. Den englischen Begriff „Vision" übernahm die

Übersetzung damals noch nicht, sondern verdeutschte ihn im Titel mit
„Leitbild"9. Es sollte also in eine klar beschriebene Richtung gehen. Das eigene
Erkenntnis- bzw. kirchenpolitische Handlungsinteresse wurde schon in den
verwendeten Begriffen deutlich. John H. Yoder, Heinold Fast und andere nahmen in
ihren kirchengeschichtlichen Arbeiten durchaus den (sozial)historischen
Kontext wahr. Ihr Interesse galt allerdings den vorliegenden Texten als primären

5 Weierhof, 29.2./1.3.1980.
6 Harold Bender, Das Täuferische Leitbild, in: Guy F. hershberger (Hg.), Das Täufertum, Erbe

und Verpflichtung, Stuttgart 1963. Das amerikanische Original: Harold Bender, The Anabaptist
Vision, In: MQR 18 (1944), 67-88.

7 John Howard Yoder, Die Politik Jesu - der Weg des Kreuzes, Maxdorf 1981 (The Politics of
Jesus, Grand Rapids, 1971

8 Eine neue Generation an Yoder geschulter Theologen formuliert inzwischen die Heraus¬

forderung postkonstantinischen Kircheseins in eigener kreativer Weise. Etwa: Chris K.
Huebner, A Precarious Peace. Yoderian Explorations on Theology, Knowledge, and Identity,
Waterloo 2006.

9 Im fortlaufenden Text wird meist „Schau" übersetzt.

230



Zeugnissen der Täuferbewegung.10 Zudem lag ihr konfessionelles Interesse an
friedenskirchlich-mennonitischer Identitätsbildung und Erneuerung offen.
Demgegenüber stilisierte sich die revisionistische Forschung als nicht
interessegebundene, vermeintlich objektive Alternative. Zwar spricht Goertz von der

Wertgebundenheit des Forschungsinteresses einerseits, meint jedoch mit Max
Weber, „auf der Ebene des historischen Erkenntnisprozesses dürfen diese Werte
keine Rolle spielen". Stattdessen sollten allgemeinverbindliche, jedermann
zugängliche, einsichtige Regeln gelten. In der sozialhistorischen Forschung gelte
auch gegenüber religiösen Erscheinungen ein „methodologischer Atheismus".11
Die eigenen kirchenpolitischen Interessen waren lange nicht offen formuliert. In
der Rezeption wurde der revisionistische Ansatz als „zweckfrei" wahrgenommen.12

Inzwischen ist aus einer Oppositionsbewegung gegen ein vermeintlich starres
konfessionell geprägtes Forschungsparadigma längst selbst eine herrschende

Meinung geworden, die in der mennonitischen Öffentlichkeit Deutungshoheit
beansprucht. Mir erscheint die nun mehr als ein Viertel Jahrhundert währende

Wirkungsgeschichte der neueren Täuferforschung in mennonitischen
Gemeinden problematisch und ein Symptom für den Erosionsprozess der
Gemeinden.13

Die revisionistischen Grundthesen wurden in zahlreichen Beiträgen in
Zeitschriften, Jahrbüchern und Geschichtsblättern popularisiert zur dominierenden

Auslegung der Geschichte. Wo Goertz noch komplexe erkenntnistheoretische

und forschungsmethodische Überlegungen anstellt, indem er etwa
unterscheidet zwischen dem Handwerk des Historikers und des Theologen, kommt in
der Rezeption der revisionistischen Forschung ein zunehmend flacher werdendes
Bild der Täuferbewegung an die mennonitische Öffentlichkeit. Die Ersetzung

10 Die Anwendung sozialwissenschaftlicher Methoden mag viel über einen sozialhistorischen
Kontext zutage bringen, das Untersuchungsobjekt selbst, sei es ein geschichtliches Phänomen,
ein literarisches Werk oder ein anderer Gegenstand, nimmt jedoch oft nur schemenhafte Formen
an. Wo die wissenschaftliche Aufmerksamkeit vor allem dem Rahmen gilt, wird das Bild kaum
Konturen annehmen. Oder das Spezifische eines Textes geht im Allgemeinen des Kontextes
unter. So in den wiederholten Versuchen, den Pazifismus der Grebelbriefe an Müntzer zu
nivellieren. Schon in „Die Täufer" von 1980 spricht Goertz ironisch vom „vielgerühmten Pazifismus
der Grebelbriefe" (18). Oder es wird der Eindruck erweckt, Müntzers Position färbe im Dialog
quasi auf Grebel ab. Auch wird immer wieder infrage gestellt, ob es sich „um das Konzept einer
pazifistischen Freikirche" handele, oder „doch nur um den Versuch, die konkrete Situation in
Zürich zu verarbeiten". Hans-Jürgen Goertz, Konrad Grebel, Kritiker des frommen Scheins,
Bolanden/Hamburg 1998, 95. Vgl. Hans-Jürgen Goertz, „Ein gmein künftig gsprech", Eine
revisionistische Deutung der Grebelbriefe an Thomas Müntzer vom September 1524, MGB1 57

(2000), 43f. Ich sehe keinen Widerspruch zwischen dem entstehenden friedenskirchlichen
Konzept und der Reaktion auf die Situation. Gerade das Wechselspiel theologischer Einsicht und
gesellschaftlicher Erfahrung fuhrt zur friedenskirchlichen Ekklesiologie der „abgesonderten
Gemeinde". Die Grebelbriefe sind ein wichtiger Schritt auf diesem Weg.

11 Goertz 1980 153.
12 Peter J. Foth, Bin ich täuferisch?, in: MJ (1998), 11-16.
13 Goertz möchte „die Forschung nicht unter Methodenzwang setzen" (Goertz 1980 156). Doch

scheint dies mit der Dogmatisierung des revisionistischen Ansatzes in der populären Rezeption
dann doch geschehen).

231



der alten These von der Monogenese der Täuferbewegung in Zürich durch
Polygenese im mitteldeutschen Umfeld Müntzers, im norddeutsch-niederländischen

Bereich, in Oberdeutschland, der Schweiz etc. wurde nicht selten direkt
funktionalisiert. In der Friedensdebatte etwa äusserten kluge, sonst mit allen her-
meneutischen Wassern gewaschene Pastoren: Es habe viele Täufer gegeben, die
keine Pazifisten waren: Hubmaier, Bauernkrieger, Münster! Warum also sollten
Mennoniten heute generell Pazifisten sein? Auch nicht-gewaltfreie Positionen
seien täuferisch und mennonitisch.14

BEISPIEL GESANGBUCH

Diese Wirkungsgeschichte soll nun am Bild der Täuferbewegung im neuen men-
nonitischen Gesangbuch15 exemplarisch analysiert werden. Das neue
Gesangbuch scheint auf den ersten Blick deutlichere täuferische Akzente zu setzen

als sein Vorgänger.16 So bringt es mehr täuferische Lieder aus dem 16.

Jahrhundert und im Textteil auch einige täuferische Texte. Näheres Hinschauen
entdeckt jedoch merkwürdige Wertungen.
Das Gesangbuch bringt zwei Michael Sattler zugeschriebene Lieder.17 In einer

biografischen Notiz heisst es: „gilt als Hauptverfasser der Sieben Artikel von
Schieitheim' von 1527, die eine stark dualistische, weitabgewandte Sicht des

Christseins vertreten".18 Eine problematische Apostrophierung, denn „stark
dualistisch" und „weitabgewandt" klingen im heutigen Sprachgebrauch doch eher

negativ abwertend. Zudem stellt sich die Frage, ob „Welt" hier theologisch,
soziologisch oder geografisch verstanden werden soll?
Zu einer Vertonung von 1 Kor 3,11 wird angemerkt, dieser Wahlspruch von
Menno Simons sei aus seiner „antiklerikalen Haltung" erwachsen.19 Seltsam,
wie unvermittelt und ohne weitere Erklärung der Antiklerikalismus als
revisionistische „Allzweckwaffe" auf ein Wort des Apostels Paulus gerichtet wird. Es

hat etwas Groteskes, solches in einem zumindest für einige Jahrzehnte zum
ständigen Gemeindegebrauch bestimmten Medium zu lesen.

Dass die hölzernen Verse Johann Molenaars (1810-1868) über den Eid und seine

Verweigerung211 wieder im Gesangbuch zu Ehren kommen, lässt sich wohl nur
daraus erklären, dass „mennonitisches" Liedgut zu Wort kommen soll. Die
Kriterien scheinen eher formaler Natur zu sein. Molenaars Verse reduzieren das

14 Man mag mir verzeihen, dass ich mich hier auf mündliche Überlieferung beziehe. Im folgenden
wird geschildert, wie diese non-normative Haltung im neuen mennonitischen Gesangbuch
Gestalt gewinnt.

15 Mennonitisches Gesangbuch, München 2004, hg. Arbeitsgemeinschaft Mennonitischer Ge¬

meinden in Deutschland und Konferenz der Mennoniten der Schweiz. Weiter zitiert als MG.
16 Gesangbuch. Hg. Konferenz Süddeutscher Mennonitengemeinden, Ludwigshafen 1972.
17 MG 300f. und 816ff.
18 MG 1245.
19 MG 637.
26 MG 828f.

232



Thema Eid auf die Frage der Wahrhaftigkeit. In der frühen Täuferbewegung ging
es jedoch auch um die Frage, soll Foyalität in erster Finie Gott zustehen oder der

Obrigkeit.
Als einziger Text werden die Schleitheimer Artikel ausführlich wiedergegeben.
Wie dies geschieht, lässt exemplarisch die revisionistische Wirkungsgeschichte
aufscheinen. Aufschlussreich ist zunächst die Einleitung der Herausgeber. Da

heisst es: „Seit langem wissen wir, dass es ,das Täufertum' nie gegeben hat, so

wie es ,das Christentum' niemals gab und bis heute nicht gibt."21 Haben wir es

also, ob mit oder ohne Anführungszeichen, mit einem Phantom zu tun? Wie lässt

sich etwas erforschen, das es im Grunde nicht gibt? Liegt die Apotheose der

neueren Täuferforschung darin, dass sie ihren Forschungsgegenstand erledigt,
zum Verschwinden bringt? Eine durchaus umstrittene Folgerung22 aus dem
revisionistischen Ansatz wird dem Gemeindevolk als althergebrachte unumstössli-
che Wahrheit verkündet.
Die Nichtexistenz „des" Täufertums wird durch einen banalen Analogieschluss
begründet: „Wie die christlichen Glaubenszeugnisse in großer Vielfalt überliefert

sind, so werden uns auch ganz unterschiedliche täuferisch-mennonitische

Glaubensüberzeugungen überliefert." Wurde jemals bestritten, dass es verschiedene

täuferische Richtungen gab und gibt? In ähnlicher Weise liesse sich aus der
Vielfalt der ökumenischen Bewegung oder aus der Tatsache, dass es in einer
Partei verschiedene Flügel gibt, auf deren Nichtexistenz schliessen. Die frühen
christlichen Bekenntnisse sind immer zugleich Dokumente der Einigung und der

Abgrenzung. Das Bekenntnis von Nizäa (381 )23 wird in der modernen ökumenischen

Bewegung gerade als Grundlage der „Einheit in Verschiedenheit" angesehen.

Der nächste Abschnitt betont, was gerade bestritten wurde. „Die Themen" von
Schieitheim - nicht die Inhalte! - „haben in unseren ansonsten unterschiedlich
orientierten Gemeinden durchaus die Funktion eines Bindegliedes und geben

uns ein Gefühl der Zusammengehörigkeit". Die Wirkung von Schieitheim und

anderer abgedruckter Texte24 wird ganz individualistisch erwartet. Es scheint, als

bedauere man, dass sich eine Wirkung womöglich nicht vermeiden lässt, wenn
es heisst: „Sollte einer der Texte die eine oder andere Person in ihrem Glauben
und Leben ermutigen oder zur Auseinandersetzung mit unserem Erbe herausfordern,

wäre das erfreulich." Wie auf Zigarettenpackungen darf ein Warnhinweis

jedoch nicht fehlen:

21 MG 1198.
22 Die Gemeinsamkeiten der verschiedenen täuferischen Richtungen betont wieder stärker C.

Arnold Snyder, Anabaptist History and Theology, Kitchener 1995; Ders., Täuferische Saat -
weltweites Wachstum, Die historische Mitte täuferischer Identität, Weisenheim Berg 2003,
;2007 (Amerikanisches Original: From Anabaptist Seed, Kitchener 1999).

« MG 1187.
24 Die anderen Texte sind nur als kurze Schnipsel wiedergegeben. Geboten wird eine grellbunte

Mischung von Hans Denck bis zur Präambel der AMG-Satzung!

233



„Die hier dargebotenen Texte beanspruchen in keiner Weise, normativ für unsere täufe-
risch-mennonitische Tradition zu sein. Es gilt zu bedenken, dass sie in unterschiedlichen
zeitlichen, sozialen und auch kirchlichen Zusammenhängen entstanden sind."

Das liest sich wie: Zu Risiken und Nebenwirkungen fragen Sie Ihren Pastor oder
Historiker! Normativ, damit ist das Schreckgespenst des Revisionismus genannt.
Wissenschaftliche Autorität soll den Warnhinweis unterstreichen:

„Die Äußerungen des kanadischen mennonitischen Theologen Walter Klaassen sind bei
der Lektüre zu beherzigen: ,Es wäre töricht, theologische Formulierungen des 16.

Jahrhunderts unbesehen übernehmen und auf das 21. Jahrhundert anwenden zu wollen.

[...] Das Täufertum sollte nicht als Muster behandelt werden, dem starr zu folgen ist. Das

wäre eine Leugnung der Tradition. [...] Letztlich bedeutet Täufertum eine kritische
Haltung allen sozialen und politischen Mächten gegenüber, welche Ansprüche auf
menschliche Loyalität erheben.'"

Fürsorglich wird der Leser an die Hand genommen und in altertümelndem
Obrigkeitsdeutsch im Namen neuer Norm vor Normativität gewarnt.
„Dargebotene Texte beanspruchen in keiner Weise", „es gilt zu bedenken", „sind
[...] zu beherzigen", „es wäre töricht", „sollte nicht als Muster behandelt
werden" - wenn das keine normative Sprache ist! So wird jeder inhaltliche
Anspruch neutralisiert und auf eine allgemein „kritische Haltung" gegenüber
allem und jedem nivelliert.
Die ungekürzte Übertragung der Schleitheimer Artikel25 hat 19.320 Zeichen mit
Leerzeichen. Die Gesangbuchfassung reduziert auf etwa ein Viertel (4.917
Zeichen). Wie sind die Streichungen von Dreiviertel des Textes vorgenommen?
Vorrede (3.643) und Schluss (2.165) sind komplett gestrichen, das macht zusammen

5.808 Zeichen, also fast ein Drittel. Schade, aber vertretbar, denn die
wesentlichen Inhalte stehen in den Artikeln selbst.

ÜBER DIE ABSONDERUNG

Exemplarisch sollen nun die Streichungen in Artikel 4 „Absonderung" und
Artikel 6 „Schwert" betrachtet werden. In Artikel 4 werden 72% des Textes

gekürzt.
Gekürzt werden die biblischen Begründungen, die starken Dualismen, die
Konkretion, wovon Absonderung geboten sei. Die Streichung der Dualismen
bestätigt den Verdacht auf „Dualismusallergie", den schon die biografische
Notiz nahelegte.
Besonders vermisse ich den gestrichenen Schluss: „So werden dann auch

zweifellos die unchristlichen, ja teuflischen Waffen der Gewalt von uns fallen Diese

Formulierung macht deutlich, wie zentral das Konzept der Absonderung für die
in Schieitheim skizzierte Ekklesiologie ist. Zudem bildet dieser Schluss eine

25 Heinold Fast (Hg.), Der linke Flügel der Reformation, Bremen 1962, 60-71.

234



textliche Brücke zu Art. 6, also vom Gemeindeverständnis zur Gewaltfreiheit.
Schieitheim folgert aus der rechten Unterscheidung, dass das Mittel der Gewalt

sozusagen automatisch nicht mehr in Frage kommt. Gewaltfreiheit ist also kein
starres Prinzip, sondern schlicht Folge der Kontrastekklesiologie.
Absonderung, das mag ein heute absonderlich klingender Begriff sein, doch auf
das damit bezeichnete theologische Konzept kann in einer neutestamentlich

gegründeten Ekklesiologie nicht verzichtet werden. Heutige Terminologie
spricht eher von Gemeinde als Kontrastgesellschaft.26 In diesem Sinn hätte der

Begriff der Absonderung im Interesse einer angemessenen Textrezeption erklärt
und aktualisiert werden können. Etwa auch mit Bezug auf den jüngst von der
Mennonitischen Weltkonferenz veröffentlichten Text „Unsere gemeinsamen
Überzeugungen". Dort heisst es: „Wir wollen in der Welt leben, ohne den

Mächten des Bösen gleich zu werden".27

Die Gesangbuchredaktion nivelliert mit dieser Streichung ein zentrales Konzept
beider Testamente. Schon Israel sollte sich unterscheiden von den Völkern.
Gemeinde Jesu unterscheidet sich von der Welt, vom Rest der Gesellschaft.
Was bleibt als Existenzberechtigung, wenn diese Unterscheidung verlorengeht?

ÜBER DAS SCHWERT

Artikel 6 formuliert, warum Christen „in der Vollkommenheit Christi" andere

Mittel als das Schwert gebrauchen. Die Gesangbuchfassung meint, auf 67% des

Textes verzichten zu können.

Man könnte meinen, die Streichung des Hinweises auf den Bann im 2. Absatz
liesse sich verschmerzen, da der ganze Artikel 2 das Thema Bann behandelt.
Doch leider eliminiert diese Streichung die klassische Gegenüberstellung vom
Schwert als „Gottesordnung ausserhalb der Vollkommenheit Christi" und der

Gemeindedisziplin nach Mt 18 - also dem Bann - als gewaltfreier Alternative
zum Töten. Die „Vollkommenheit Christi" fehlt nun als Pendant zum Schwert

„ausserhalb der Vollkommenheit Christi".
Gestrichene Schriftbelege schwächen die christologische Argumentation. Etwa
im besonders wichtigen Beispiel des Umgangs Jesu mit der Ehebrecherin.
Immerhin gab es damals für Ehebruch noch drastische Strafen, wie heute in
islamistisch regierten Ländern.
Ebenso gestrichen werden der Verweis auf Nachfolge auch im Kreuztragen, auf
den von Jesus geforderten Herrschaftsverzicht, auf das Jesus Gleich-
gestaltetwerden, auf das Vorbild Jesu im Leiden und nicht im Herrschen als

Motivation zur Nachfolge.

27 URL: http://www.mennoniten.de/weltweit.html (Zugriff: 8.1.08)

235



Gestrichen ist die in ihrem scharfen Kontrast erhellende Gegenüberstellung von
waffenstarrender Obrigkeit und den nur mit geistlichen Waffen ausgerüsteten
Christen. Wieder nur revisionistische „Dualismusallergie"? Oder geschieht dies,
weil es in demokratiegläubigen Zeiten schwerfallt, in die Schlussfolgerung
einzustimmen: „darum sollen Christen keine Obrigkeit sein"?!
Auch die ekklesiologische Pointe des Artikels fällt dem Rotstift zum Opfer: Die
Glieder des Leibes Christi sollen wie ihr Haupt Christus gesinnt sein. Spaltung
und damit Zerstörung der Gemeinde soll verhindert werden. Es geht um den

Aufbau der Gemeinde durch die Orientierung an Christus. Ganzheit, Einheit und

Einigkeit als Generalthema des Briefes wird in der gesamten Literatur zu
Schieitheim kaum bemerkt.

Exkurs:
Die gängige Übertragung von Heinold Fast verdeckt diesen Grundaspekt des Textes. Am
Artikelanfang formuliert Fast jeweils technisch pragmatisch: „Wir haben uns geeinigt".
Im frühneuhochdeutschen Original heisst es umständlich „sind wir vereinigt worden"
oder „sind wir eins worden und also vereinbart". In dieser Passivformulierung wollte
Sattler ausdrücken, dass nicht die in Schieitheim Versammelten einfach so geredet und
sich geeinigt haben. Vielmehr sahen sie in ihrem Gespräch und im gemeinsamen Gebet
den Heiligen Geist am Werk. Als Wirkung des Geistes erwarteten sie Konsens - Einheit.
Einheit scheint das Schlüsselthema diesesTextes. Schon der Titel lautet „Brüderliche
Vereinigung". Der Rhythmus des Textes wird bestimmt durch das die meisten Artikel
einleitende göttliche Passiv „wir sind vereinigt worden". Nicht weniger als 63 mal wird in
verschiedenen Bildungen dieses Thema benannt: „vereinigt", „einmütig", „Einheit",
„ein" (Leib) etc. Erstaunlich, dass dieser Betonung bisher nicht nachgegangen wurde.

Einzig die bei Ernst Müller wiedergegebene gekürzte Übertragung gibt diese
Besonderheit durch wörtliche Übernahme wieder.28

Die Betonung der Einheit, des (durch den Geist Christi) Vereinigtwerdens, steht
in krassem Kontrast zu den kühnen Behauptungen der anonymen
Gesangbuchautoren, es habe erstens „das Täufertum" nie gegeben und die Texte

beanspruchten „in keiner Weise, normativ für unsere täuferisch-mennonitische
Tradition zu sein". Trotz aller Kürzung sind die Schleitheimer Artikel der am
ausführlichsten wiedergegebene Text. Der verbliebene Umfang und die
Wiedergabe an erster Stelle betonen - gegen die Intention der Redaktion - die
zentrale Stellung Schieitheims in der täuferisch-mennonitischen Tradition. Sie

dementieren zudem dessen behauptete Nichtnormativität. Die „Brüderliche
Vereinigung etlicher Kinder Gottes" will unbedingt normativ sein. Ihr den

Willen zur Normativität abzusprechen, verdreht ihre Intention ins Gegenteil.
Genauso gut liesse sich sagen, die 10 Gebote hätten keine normative Absicht.
Nicht einem selbstgebastelten starren Muster oder Prinzip wollten die in
Schieitheim Versammelten folgen. Sie wollten das Muster Jesu herausarbeiten,
um ihm folgen zu können. Sie wollten andere, durchaus auch andersmeinende,

28 ernst Müller, Geschichte der Bernischen Täufer, Frauenfeld 1895, 38ff.

236



dazu einladen. In der Einleitung wird von den Artikeln gesprochen, „die wir im
Herrn halten sollen"\ Ihm wollten sie nachfolgen auch in ihrem gesellschaftlichen

und politischen Verhalten. Damit unterschieden sie sich gerade von der

zwinglischen und lutherischen Reformation, die den politischen Bereich
ausnahm aus dem Raum der Nachfolge und damit ganz im konstantinischen Muster
blieb. Nachfolge Jesu auch in den Bereichen, wo es etwas kostete, wurde in
Schieitheim zum hermeneutischen Prinzip, zum Schlüssel im Verstehen der
Schrift und ihrer Umwelt, von Text und Kontext.29 Dem wollten sie sich nicht mit
den üblichen Ausreden entziehen, wie in den Fragen und Antworten des Artikels
zum Schwert deutlich wird. Auch um „der Liebe [zum Nächsten] willen" sollen

Nachfolger Jesu nicht zum Schwert greifen.30
Ein Grossteil der Täuferbewegung sieht explizit die Nachfolge Jesu und ihr
ekklesiologisches Pendant des Leibes Christi als prägende Norm ihrer Ethik und

Ekklesiologie. Und zwar gerade nicht als starre gesetzliche Norm, sondern als

hermeneutisches Regulativ einer in Entwicklung befindlichen, einen Schritt vor
den anderen setzenden Bewegung, die auf der Suche nach ihrer Gestalt ist.
Es ist schon verblüffend, wie unter der Überschrift der Ablehnung von
Normativität neue Normen aufgestellt werden, nämlich, dass nichts als Norm
gelten darf. Ist das nur ein unbeabsichtigter Kollateralschaden der revisionistischen

Wirkungsgeschichte? Lag es in der Logik dieses Ansatzes, wenn nicht in
der bewussten Absicht seiner Vertreter?
Andrea Strübinds detaillierte Untersuchung zur frühen Täuferbewegung in der
Schweiz31 bringt manches auf den Punkt, was neuere Forschung seit den 80er
Jahren an kritischem Einwand begleitet. Strübind arbeitet heraus, dass auch die

neuere Täuferforschung ideologisch interessegeleitete Forschung ist, die ihr
eigenes subjektives Täuferbild konstruiert. Strübind weist zudem auf etliche
handwerkliche Schwächen und Fehlurteile hin. Fast nebenbei rehabilitiert sie

konfessionelles kirchengeschichtliches Interesse als legitime Perspektive der

Kirchengeschichtsschreibung.
Aufklärung über sein eigenes genuin konfessionelles Forschungsinteresse
kommt jedoch inzwischen von Hans Jürgen Goertz selbst. In einem Interview32

gibt er einen deutlichen autobiografischen Blick hinter die Kulissen. Das
täuferische Leitbild habe Gemeinden unter Druck gesetzt. Es müsse in Verzweiflung

enden, da es sich nicht verwirklichen lasse. Der revisionistische Beitrag zur
mennonitischen Theologie sei die Zerstörung der Illusion, das täuferische

29 Herausgearbeitet etwa von Hans Denck, siehe das dem Aufsatz vorangestellte Motto.
30 Neuerdings wird gerade dieses Argument in der vom ORK 2005 angenommenen „Erklärung zur

Schutzpflicht" zur Legitimation militärischer Gewalt in humanitären Einsätzen benutzt.
31 Andrea Strübind, Eifriger als Zwingli, Die frühe Täuferbewegung in der Schweiz, Berlin 2003.
32 Zwischen Historie und Theologie - oder: Muß die revisionistische Täuferforschung schon

ersetzt werden? Ein werkbiografisches Gespräch mit Hans-Jürgen Goertz, In: MGB1 63

(2006), 26ff. Wie eine Endnote informiert, handelt es sich allerdings um ein Selbstinterview. Der
fiktive Interviewer Peter Siebert gibt durch seine Fragen Gelegenheit zu apologetischen
Antworten auf Strübinds revisionismus-kritischen Ansatz.

237



Leitbild könne realisiert werden, weil es ja einmal historisch realisiert gewesen
sei. Die Befreiung von verzweifelter Anstrengung sei der unschätzbare Dienst
für die Gemeinden. Das schaffe Raum für theologische Arbeit.33

Auch im nordamerikanischen Mennonite Quarterly Review gibt Goertz
bekenntnishaften Einblick in sein persönliches Erkenntnisinteresse.34 Bei der Lektüre

von Ciasens „Anabaptism, A Social History" und Stayers, „Anabaptism and the

Sword" habe er sich 1972 von einer grossen Last befreit gefühlt. Er habe begonnen,

die täuferischen Quellen in einem neuen Licht zu lesen und sei begeistert

gewesen über die Vielfalt und Heterogeneität des täuferischen Personals und der
täuferischen Bewegungen. Die polygenetischen Anlange des Täufertums habe er
dann begonnen, anzuwenden auf die Pluralität der heutigen Gemeinden und

Kirchen, der weltweiten mennonitischen Bewegung und der ökumenischen
Szene. Nichts sei von Normen gebunden gewesen; alles noch vorläufig,
experimentell und provisorisch. Er hoffe immer noch, dass Gemeinden Trost und

Ermutigung aus der (revisionistischen) Täuferforschung zukomme und dass sie

neues Vertrauen in den Heiligen Geist erlangen könnten, der „sie in alle
Wahrheit führen" werde.35

Entsprechend kann Andrea Strübinds Infragestellung des Zweiphasenmodels der

Entwicklung des frühen Täufertums und ihre mit vielen Details einer kritischen
Neulektüre gestützte Behauptung, es habe von Anfang an einen inhärenten Zug
zu einem pazifistisch separatischen Gemeindemodell (Schieitheim) gegeben,
wohl nur als Infragestellung der Arbeit „einer ganzen Forschergeneration"36
empfunden werden.
Im Interview gibt Goertz der systematischen Theologie - einer unter
Mennoniten oft wenig geachteten Disziplin - die Aufgabe der Rekonstruktion
unserer Beziehung zur eigenen Geschichte und einer mennonitischen Identität.
Der systematische Theologe müsse dazu sehr vielseitig sein:

„Spezialist der Situationsanalyse, Philosoph, Sozialwissenschaftler und Zeitkritiker in
einem [...] Exeget heiliger Schriften [...] und [...] schließlich in der Lage [...], sich ein

zuverlässiges Bild vom Täufertum des 16. Jahrhunderts und der Tradition, die von ihm

begründet wurde, zu verschaffen."37

Zudem müsse er sich in Geschichte und Theologie aller Kirchen auskennen und
in tiefer Verwurzelung in der eigenen Kirche im „Gespräch mit den Vätern und
Brüdern" sein. Er nennt einige nordamerikanische mennonitische Theologen wie
Gordon D. Kaufman, Thomas N. Finger und A. James Reimer, deren systematische

Entwürfe allerdings allesamt keinen überwältigenden Anklang unter der
Mehrzahl der mennonitischen Theologen oder Gemeinden gefunden haben und

33 Ebd. 24.
34 MQR 30 (2006). Das ganze Heft gibt ausgehend von einer umfangreichen Kritik C. Arnold

Snyder der Debatte um Strübind antirevisionistischen Gegenentwurf Raum.
35 Ebd. 675f.
36 Ebd. 676.
37 MGB1 63 (2006) 25.

238



sieht in ihren Werken Vorzeichen einer „ökumenischen Theologie aus dem Geist
des Täufertums".
Was bisher durch verstreute Bemerkungen oder implizit aus den

Veröffentlichungen zu erheben war, ist nun biografisch existentiell auf den Punkt

gebracht: Auch Revisionismus ist Täuferforschung mit ideologischem
Vorzeichen. Theologischer und gesellschaftlicher Liberalismus und Pluralismus
lesen die eigenen sozialen, kirchlichen und erkenntnistheoretischen Prämissen
zurück in ihren Untersuchungsgegenstand und legitimieren sich damit selbst.
Ein Hauptunterschied zu den mit der Anabaptist Vision verbundenen Theologen
und Historikern liegt darin, dass das eigene konfessionell kirchenpolitische
Interesse 25 Jahre nicht offen lag.
Die Dekonstruktion des täuferischen Leitbildes setzt auf die Stichworte
Polygenese, Antiklerikalismus und Nicht-Normativität. Separatistische täuferische

Ekklesiologie und Pazifismus seien vor allem Reflex des erzwungenen
gesellschaftlichen Rückzugs nach der Niederlage der aufständischen Bauern.
Die populäre Rezeption solcher Stichworte führte, wie das Beispiel Gesangbuch
zeigt, vielfach zu Missverständnissen und einer Art Vulgärrevisionismus.
Symptomatisch erscheinen mir einleitend schon geschilderte friedenstheologische

Folgerungen aus den Forschungsergebnissen. Die Legitimation heutigen
Pluralismus' durch den Rückgriff auf die „Polygenese des Täufertums" und die
daraus abgeleitete Toleranz gegenüber nicht-pazifistischen Positionen übersieht

jedoch die Dialogbeziehungen der verschiedenen Gruppen schon im 16.

Jahrhundert. Sie übersieht zudem das starke Gefälle des hermeneutischen
Prozesses in Richtung eines pazifistischen Konsenses, in dem gesellschaftliche
Erfahrung, exegetische Erkenntnis und geistgeleiteter Dialog wichtige Elemente
bilden. Für die allmähliche Herstellung dieses Konsenses stehen als Beispiele
gerade die Schleitheimer Versammlung von 1527, der Auszug der Stäbler aus

Nikolsburg und Menno Simons' lebenslange Auseinandersetzung mit der

gewalttätig revolutionären Theologie und Praxis von Münster. Dass dieser
Konsens erst allmählich entsteht, spricht nicht gegen ihn, liegt vielmehr im
Wesen kollektiver Erkenntnisprozesse. Zunehmende gesellschaftliche
Anpassung kehrt das Gefalle später um und schwächt sukzessive die

Nachfolgelemente der hermeneutischen Spirale. Konfessionalisierung und
Übernahme konstantinischer Parameter fuhren schließlich zur Entfremdung von
den täuferischen Ursprüngen.

DIE THESE VON DER ANDEREN ZEIT

Spätestens seit Hermann von Beckeraths ablehnender Haltung zum Recht auf
Kriegsdienstverweigerung in der Paulskirche 1848 ist die Aussage, in einer
demokratischen Ordnung sei politikferner Pazifismus nicht mehr zeitgemäss,
ein Klassiker unter den Standardargumenten der Distanzierung von der täuferi-

239



sehen Nachfolgegemeinde. Goertz recycelt es in intellektuell anspruchsvoll
klingender Weise. Er beobachtet eine „enge Verflechtung von politischer Erfahrung
und biblischer Lektüre oder theologischer Überlegung" und sieht darin ein
Hindernis für heutige Relevanz.

„Mit der alteuropäischen Gesellschaftsstruktur ist auch die Theologie vergangen, die in
ihr entstanden war. Davon lässt sich - zumindest in der ursprünglichen Form - nichts
mehr über die Schwelle der revolutionären Zäsuren ziehen."

Allenfalls wird zugestanden, dass „Impulse [...] aufgenommen werden
könnten".40 Nach der historischen Analyse sei die Suche nach dem „eigentlichen"
Täufertum beendet. Nun sei nur noch die Entscheidung für eine der täuferischen

Bewegungen möglich, die dann zugleich die anderen als unbedeutend abschreibe.

Hier sei aber zu fragen, ob man „der Geschichte innerlich unabhängig und
frei oder fixiert auf das ihm Genehme gegenübertritt".41 „Die Theologie der
Täufer ist genauso unzeitgemäss wie die Theologie derer, die sie verketzerten."42
Keine dieser Haltungen scheint mir der eigenen Verwobenheit in die Geschichte

gerecht zu werden. Wir können uns weder einfach für eine uns genehme

Richtung entscheiden, noch stehen wir der Geschichte unabhängig und frei
gegenüber, auch der akademische Historiker nicht. Wir stehen in einem

Überlieferungszusammenhang, der durchaus nicht immer und in allen Verästelungen
ohne weiteres dem Bewusstsein zugänglich ist. Vielfach ist er geprägt durch
traumatische Erfahrungen und posttraumatische Verdrängungen, etwa der

Verfolgung und Vernichtung im 16. Jahrhundert; der durch Diskriminierung
erkauften Toleranz; der Marginalisierung trotz Emanzipation; der Deportation
und Verbannung in Stalins Sowjetunion; der Flucht und Vertreibung 1945.

Simple Alternativen verkennen die Dynamik dieses historischen Prozesses und
seiner kollektiven Verarbeitung oder Nicht-Verarbeitung. Nicht nur die Annahme

anthropologischer und soziostruktureller Konstanten sprechen gegen das

Argument von der anderen Zeit. Die Zumutungen staatlicher Strukturen und

imperialer Machtausübung sind bis in unsere Zeit vorhanden, auch wenn sich
ihre Verkleidung durch die Jahrhunderte ändert. Was könnte ideologischer sein,
als ihre herrschaftskritische Demaskierung einfach einer „anderen Zeit"
zuzuordnen? Gerade die Hermeneutik des Aufeinanderbezogenseins sozialer und

politischer Erfahrung, biblisch theologischer Reflektion und gemeindlicher
Nachfolgepraxis macht das täuferische Experiment für uns heute relevant.

40 Goertz 1980 163f. Meine Hervorhebung.
4> Ebd.
42 Ebd. 164.

240



TÄUFERGESCHICHTLICHE ALPHABETISIERUNG

Die Situation vieler Gemeinden43 ist heute geprägt durch eine Identitätskrise, die
in einem stetigen Rückgang der Gliederzahlen sichtbaren Ausdruck findet.
Meist fehlt sowohl der Zugang zu den gesellschaftlichen und religiösen
Herausforderungen der Gegenwart als auch eine lebendige Beziehung zur eigenen

Geschichte. Oft wird sie entweder naiv verallgemeinernd heroisiert oder
unter revisionistischen Prämissen als irrelevant abgewertet.
Ich bin überzeugt, dass unsere heutige Identität als Mennonitengemeinden defizitär

bleibt, wenn sie nicht eine fruchtbare Beziehung zu ihren historischen
Wurzeln entwickelt. Dabei spielt die Art und Weise der Geschichtsschreibung
eine wesentliche Rolle. Hilft sie den Gemeinden, ihre Geschichte zu verstehen,
kritisch zu analysieren und daraus für Gegenwart und Zukunft zu lernen?
Wo wir nicht eigene erkenntnisleitende Interessen entwickeln, entsprechende
Leitbilder erarbeiten und uns während dieses Prozesses öffnen für das Wirken
des Heiligen Geistes, werden andere Geister uns ausrichten, seien sie
liberaldemokratisch - Sozialrevolutionär - bürgerlich angepasst - evangelikal-pieti-
stisch - liberal-ökumenisch - esoterisch-mystisch etc.

Vision, Weg und Schritte zu erwägen, zu projektieren und umzusetzen ist Sache

der Gemeinden und nicht in erster Linie systematischer Theologie. Woher sollte
der systematische Theologe seine Zielvorgabe nehmen? Jenseits der
Dekonstruktion des „normativen" Täufertums brauchen die Gemeinden für ihre

Gesundung und Entwicklung ein herausforderndes Leitbild, eine Vision, die ihre
Glieder neu inspiriert und Aussenstehende einlädt auf den Weg Jesu und in seine

Gemeinde. An was sonst sollten wir uns dabei orientieren, als an dem, was die

Täuferbewegung wieder entdeckte - eine neutestamentliche Ekklesiologie der

Nachfolge und des Leibes Christi?!
Viele Mennoniten haben nie einen Text von Menno Simons oder die
Schleitheimer Artikel gelesen. Die meisten täuferischen Märtyrer sind
unbekannt, selbst an den Hinrichtungsorten. Täuferische Identität und Vision braucht

jedoch Grundkenntnisse der Quellen und der Geschehnisse. Dazu müssen mehr
als bisher Quellensammlungen in heutiger Sprache und Materialien für „Laien"
erarbeitet werden. Diese sollten durchaus die Vielfalt der damaligen Positionen
und Ereignisse ins Blickfeld bringen. Gerade die Nuancen fordern den sensiblen
Blick auf unsere heutigen Kontexte und Herausforderungen.
Wir brauchen eine Geschichtsbetrachtung, die sich vornehmlich wieder für die

Quellentexte interessiert. Sozialgeschichte ist eine wertvolle und unverzichtbare
Hilfe zum angemessenen und kontextbezogenen Verständnis der Texte.

Theologen und Kirchenhistorikerinnen können Hilfestellung geben. Deuten,
eigene Vision entwickeln und sie in Schritte auf einem Weg der Erneuerung
umsetzen, muss jedoch die hermeneutische Gemeinschaft, die Gemeinde

43 Dies bezieht sich vor allem auf die Arbeitsgemeinschaft Mennonitischer Gemeinden (AMG).

241



selbst.44 Überhaupt die Dynamik und Mehrdimensionalität des hermeneutischen
Prozesses zu erkennen, ist schon ein wichtiger Schritt.
Wird in der revisionistischen Kritik der „Anabaptist Vision" Realität und Vision
verwechselt? Eine Vision im Sinne von Leitbild soll der Orientierung dienen. Sie

ist der Wirklichkeit profetisch voraus, will sie auf ein Ziel hin in Bewegung
setzen. Sie schätzt historische Anhaltspunkte, muss aber nicht 100% historisch

umgesetzt sein. So bewegt die profetische Vision „Schwerter zu Pflugscharen"
aus Jes 2 und Mi 4 immer wieder einzelne Menschen und Gemeinschaften und
erfasst manchmal ganze Gesellschaften (DDR 1989), ohne dass sie schon

irgendwo umfassende historische Realität gewesen wäre. Das biblische Konzept
dafür heisst „Verheissung".
Unter der Frage „Bin ich täuferisch?" dekliniert Peter J. Foth die politischen
Korrektheiten der revisionistischen Forschung durch. Mit ihr lehnt er zwar die

historische Herleitung der Anabaptist Vision ab, fragt dann aber, ob wir Bender

„nicht folgen wollen auf der theologischen Ebene".45 Er plädiert dafür, sich auf
der Suche nach Identität aus eigener Wahl für täuferische Normen zu entscheiden

und stimmt den Inhalten der Benderschen Vision ausdrücklich zu.
In der Konsensfindung von Schieitheim oder in Mennos ausdauernder Kritik an

Münster geschahen entscheidende Weichenstellungen. Es ist das bleibende
Verdienst Harold S. Benders, in seinem „täuferischen Leitbild" Grundlinien
mennonitisch-täuferischer Identität in einer herausfordernd zukunftsgerichteten
Vision zusammengefasst zu haben. Von der historischen Herleitung aus nimmt
Bender quasi Anlauf zum profetischen Sprung in die Zukunft. Wie Jazzmusik
ein Grundmuster variiert, das doch erkennbar bleibt, so kann und soll das

Grundmuster der gemeinsamen Nachfolge Jesu in jeden gesellschaftlichen und
historischen Kontext eingebracht werden. Ich plädiere dafür, Geschichte nicht

nur zu schreiben, sondern in der Spur Jesu wieder Geschichte zu machen.

Wolfgang Krauss, Hauptstrasse 86, D-69245 Bammental

VERZEICHNIS DER ABKÜRZUNGEN
UND DER MEHRFACH ZITIERTEN LITERATUR

Goertz 1980

Hans-Jürgen Goertz, Die Täufer, Geschichte und Deutung, München 1980.

MG
Mennonitisches Gesangbuch, hg. von der Arbeitsgemeinschaft Mennonitischer
Gemeinden in Deutschland und der Konferenz der Mennoniten der Schweiz,
München 2004.

44 Dazu braucht es auch das überregionale Gespräch und die Arbeit von Experten. Unverzichtbar
scheint mir jedoch neben der Orientierung an der biblischen Vision der Blick auf die Praxis vor
Ort.

45 Seine spannende und etwas paradoxe Gedankenführung ist nachzulesen in MJ (1998), 11-16.

242



MGB1
Mennonitische Geschichtsblätter, hg. vom Mennonitischen Geschichtsverein,
Weierhof 1936ff.

MJ
Mennonitisches Jahrbuch (früher: Christlicher Gemeindekalender), hg. von der
Konferenz Süddeutscher Mennonitengemeinden e.V 189Iff.

MQR
Mennonite Quarterly Review, hg. von der Mennonite Historical Society, Goshen,
1927ff.

Abstract

Täuferische Quellen sind Zeugnisse einer Bewegung, die das Grundmuster
gemeinsamer Nachfolge Jesu in den gesellschaftlichen Kontext ihrer Zeit und
wieder neu in den geschichtlichen Prozess einbrachte. Manche Texte, wie das

„Schleitheimer Bekenntnis" (1527), konnten bis in unsere Zeit prägende Kraft
entfalten für mennonitisch-täuferische Identität.
Welche Beziehung haben heutige Mennonitengemeinden zu ihrer Geschichte?
Welche Interessen bestimmen die Geschichtsschreibung? Welche Art von
Geschichtsschreibung dient dem Dialog mit den historischen Zeugnissen?
Welche Hermeneutik kann uns ins Gespräch bringen mit den Zeugnissen der
Vergangenheit? Welche Zukunftsvision lässt sich aus dem Weg durch die
Geschchte entwickeln?
Der Text fragt nach den Erkenntnisinteressen und der gemeindlichen
Wirkungsgeschichte der „neueren" oder „revisionistischen" Täuferforschung
(ab Ende I960er/Anfang 1970er Jahre). Am Beispiel des neuen Mennonitischen
Gesangbuches (2004) wird die Rezeption täuferischer Texte in der populären
Anwendung der „neueren" Forschung" untersucht. Welcher Anspruch steckt in
den täuferischen Quellen? Wird die „neuere" Forschung der täuferischen
Hermeneutik gerecht oder steckt in der „alten "Anabaptist Vision von Harold S.

Bender (1944) ein zukunftsfähigeres Modell?
Abschließendplädiert der Aufsatzfür eine täufergeschichtliche Alphabetisierung
der Gemeinden als Voraussetzung zum Dialog mit der eigenen Geschichte und
als Mittel zur Überwindung einer weitverbreiteten Identitätskrise.

Les sources anabaptistes rendent témoignage d'un mouvement qui introduisit le
particularisme fondamental d'une marche commune à la suite du Christ, dans le
contexte social de son temps et qui toujours à nouveau a cherché à le répéter.
Bien des textes comme la «confession de Schleitheim» (1527), peuvent dévelop-

243



per une force marquante jusqu 'à nos jours pour une identité anabaptiste-men-
nonite.

Quelles relations les communautés mennonites ont-elles envers leur histoire
Quels intérêts déterminent la rédaction historique Quelle sorte de rédaction
de l'histoire sert au dialogue avec les témoignages historiques Quelle
herméneutique peut nous mener à la conversation avec les témoignages du passé
Quelles visions dufutur peuvent se développer par le passage au travers de
l'histoire

Le texte est mis au défi des intérêts liés à la connaissance et de l'histoire des

sphères d'influences de la recherche anabaptiste «laplus récente» ou «révisionniste»

(à partir de la fin des années 1960/début des années 1970). A l'exemple
du nouveau recueil de chants mennonite allemand (2004), nous procéderons à

l'examen de la réception de textes anabaptistes dans l'application populaire de

la «nouvelle» recherche. Quelle revendication réside dans les sources anabaptistes?

Fait-on justice à la recherche «la plus récente» concernant l'herméneutique

anabaptiste ou un modèle plus prometteur pour le futur se trouve-t-il dans

la «vieille» vision anabaptiste de Harold S. Bender (1944)
Pour terminer l'exposé plaide pour une alphabétisation liée à l'histoire anabaptiste

pour les communautés, comme condition au dialogue avec sa propre histoire

et comme moyen pour surmonter une crise d'identité largement répandue.

244


	Wachsen aus den Wurzeln : Geschichte schreiben! Geschichte machen!

