
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 31 (2008)

Artikel: Existenzformen des asketischen Protestantismus : innerweltliche
Askese in Mennonitengemeinden deutscher Gebiete im Vergleich
(1600-1850)

Autor: Konersmann, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frank Konersmann

EXISTENZFORMEN
DES ASKETISCHEN PROTESTANTISMUS

Innerweltliche Askese in Mennonitengemeinden deutscher Gebiete
im Vergleich (1600-1850)'

I. WISSENSCHAFTSGESCHICHTLICHE VORBEMERKUNGEN
ZUR THEMATIK

Seitdem in den 1970er Jahren gesellschaftliche Ordnung, soziale Differenzierung

und struktureller Wandel zwischen Hochmittelalter und Früher Neuzeit
näher untersucht wurden, traten verstärkt auch soziale Randgruppen,2 ethnischreligiöse

Minderheiten und dem Klerus kritisch bis ablehnend gegenüber stehende

christliche Laienbewegungen wie Katharer, Waldenser, Hussiten und Täufer
in den Blick.3 Die historische Rekonstruktion der Soziogenese dieser Gruppen
eröffnete neue Einsichten in gesellschaftliche Zustände, gruppenspezifische
Handlungsspielräume und konkurrierende Interessen um wirtschaftliche
Ressourcen und berufliche Existenz, aber auch um politische und kirchliche
Partizipation. Für die im Spätmittelalter einsetzenden Massnahmen weltlicher
Obrigkeiten gegen Randgruppen, die in gesteigertem Masse stigmatisiert, sozial

ausgegrenzt und - wie insbesondere im Fall der Juden - finanziell immer
mehr belastet und gegebenenfalls ausgewiesen wurden,4 dürften die Kirchen-

1 Der Aufsatz beruht auf der Überarbeitung und Erweiterung von drei Vorträgen über verschiede¬

ne Aspekte der Thematik. Sie wurden am 16. Mai 2003 im Kolloquium zur Geschichte des 19.

und 20. Jahrhunderts von Gunilla Budde und Heinz-Gerhard Haupt an der Universität Bielefeld,
am 16. Juli 2004 im Oberseminar von Heinz Schilling am Institut für Geschichtswissenschaften
der Humboldt Universität in Berlin und am 4. Juli 2007 im Kolloquium des Historischen
Instituts der Universität Duisburg-Essen gehalten. Für vielfältige Anregungen und Kritik danke
ich den Teilnehmern der drei Kolloquien wie auch Stefan Ehrenpreis, Niels Grüne, Wolfgang
Mager und Hartmann Tyrell für die kritische Lektüre der Endfassung des Aufsatzes.

2 Es sei auf einige klassische Überblicke verwiesen, die dieses neue Forschungsfeld vermessen
haben: Bronislav Geremek, Criminalité, vagabondage, paupérisme. La marginalité à l'aube des

temps, in: Revue d'histoire moderne et contemporaine 21 (1974), 337-375; Frantisek Graus,
Randgruppen der städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter, in: Zeitschrift für Historische
Forschung 8 (1981), 385-437; Bernhard Kirchgässner/fritz Reuter (Hrsg.), Städtische

Randgruppen und Minderheiten, Sigmaringen 1986; ernst Schubert, Soziale Randgruppen
und Bevölkerungsentwicklung im Mittelalter, in: Saeculum 39 (1988), 294-339; Bernd-Ulrich
Hergemöller, Randgruppen der spätmittelalterlichen Gesellschaft. Einheit und Vielfalt, in:
Ders. (Hrsg.), Randgruppen der spätmittelalterlichen Gesellschaft. Ein Hand- und Studienbuch,
Warendorf 1990, 1-51.

3 Einen problemorientierten und forschungskritischen Überblick bietet Dietrich Kurze, Häresie
und Minderheit im Mittelalter, in: Historische Zeitschrift 229 (1979), 529-573.

4 Ich verweise exemplarisch auf Michael Toch, Die Juden im mittelalterlichen Reich, München
1998, 45-68; Ders., Spätmittelalterliche Rahmenbedingungen jüdischer Existenz: Die
Verfolgungen, in: Sabine Hödl/Peter Rauscher/Barbara Staudinger (Hrsg.), Hofjuden und

Landjuden. Jüdisches Leben in der Frühen Neuzeit, Berlin 2004, 19-64.

155



gesetze und institutionellen Massnahmen der Päpste Innozenz III., Lucius III.
und Gregor IX. gegen sogenannte ,Häretiker' oder ,Ketzer' an der Wende vom
12. auf das 13. Jahrhundert eine Vorbildfunktion eingenommen haben.5

Die katholische Amtskirche sah seit dem 12. Jahrhundert ihre Legitimität von
den christlichen Laienbewegungen der Katharer und Waldenser zunehmend
herausgefordert. Diese vermochten in einigen Gebieten Europas sogar
Gegenkirchen mit einer namhaften Anhängerschaft zu etablieren, in denen prinzipiell
auch Frauen Funktionen übernahmen.6 Katharer und Waldenser konfrontierten
gleichermassen nicht nur die verweltlichte Amtsführung des Klerus mit der in
der Bibel verbürgten asketischen Lebensführung der Apostel, sondern lehnten
auch die zu kirchlichen Dogmen erhobenen Lehrsätze etwa der Erbsünde, des

Fegefeuers, der Sakramente - insbesondere der Taufe und des Abendmahls - und
die meisten kirchlichen Zeremonien wie die Kindertaufe und das Messopfer ab,
weil sie nicht mit dem Wortlaut der Bibel übereinstimmten.7 Gemäss ihrem
Biblizismus traten Katharer und Waldenser für eine apostolische Lebensführung
in Armut und für das Laienpriestertum in der Nachfolge Jesu ein, predigten als

Laien, forderten immer wieder zur Busse und Gewissensprüfung auf, erinnerten
an das Gebot der Nächstenliebe und veranlassten volkssprachliche Übersetzungen

der Bibel. Für die beiden christlichen Laienbewegungen bildeten demnach

die dem Neuen Testament zugrunde liegenden Kernbereiche christlicher Askese,
nämlich Christologie und Eschatologie,8 den Ausgangs- und Zielpunkt ihres
Selbstverständnisses und Lebenswandels. Da sie in allen Ständen und
Berufsgruppen Anhänger fanden, sahen sich Bischöfe und Päpste zu gezielten
Gegenmassnahmen herausgefordert. Zu Beginn des 13. Jahrhunderts beauftragten

sie die Bettelorden der Franziskaner und Dominikaner mit der

Identifizierung von Häretikern und vereinheitlichten die Inquisitionsgerichte,
um mit judikativen Mitteln gegen sie vorzugehen.9
Dass diesen und anderen christlichen Laienbewegungen wie den Hussiten,
Täufern, Puritanern und Pietisten9* nicht nur für die Geschichte des

Christentums, sondern auch für die Geschichte des Okzidents eine wesentliche
zivilisatorische Bedeutung zukommt, haben Ende des 19. Jahrhunderts zunächst

nur einige wenige Theologen, Kirchenhistoriker und Soziologen, allen voran
Max Weber und Ernst Troeltsch, erkannt und der gebildeten Öffentlichkeit zur

5 Vgl. Kurze 552-555; Graus 414f., 418; Hergemöller 5f., 49; Malcolm Lambert, Häresie im
Mittelalter. Von den Katharern bis zu den Hussiten, Darmstadt 2001, 412.

6 Lambert 73, 115.
7 Zu den Katharern, vgl. ebd., 47, 59. Zu den Waldensern, vgl. ebd., 72-79.
8 Vgl. Maura J. Walsh, Artikel: Askese IV, Neues Testament und Alte Kirche, in: Theologische

Realenzyklopädie (=TRE), Bd. 3, Berlin/ New York 1979, 204-229, hier 205f.; Bern Jaspert,
Artikel: Askese VI, Mittelalter, in: Ebd., 229-239, hier 230f.; Kurt Niederwimmer, Artikel:
Askese III, Neues Testament, in: Religion in Geschichte und Gegenwart RGG), Bd. 1,

Tübingen 1998, Sp. 832-834, hier 833.
9 Vgl. Lambert 69f., 97f.
9* Allerdings können die religiösen Bewegungen der Puritaner und Pietisten nicht ohne weiteres

als christliche Laienbewegung bezeichnet werden, da bei ihnen Theologen und Pfarrer eine
wesentlich grössere Bedeutung einnahmen als bei den Hussiten und Täufern.

156



Kenntnis gebracht.10 Sie bezeichneten diese Laienbewegungen als Sekten und

integrierten sie in ihre Typologie christlicher Sozialformen, indem sie die Typen
der Anstaltskirche, der Sekte und der Mystik mit ihren jeweils spezifischen
Ausprägungen der Askese systematisch voneinander unterschieden.11 Ihre
Einsichten in die Dialektik dieser manifest antagonistisch zueinander stehenden

Sozialformen und in die historische Dynamik solcher auf Askese zielender
Reformbewegungen, die die Geschichte des Christentums von Anfang geprägt
hätten, gehören mittlerweile zum unbestrittenen Wissensbestand der europäischen

Kirchengeschichte.12 Auf der Basis dieser religionssoziologischen
Betrachtung entwickelte Max Weber 1904/5 den Kerngedanken seiner These von
der protestantischen Ethik,13 die er als eine wesentliche mentale Voraussetzung
für die Ausprägung des okzidentalen Rationalismus beurteilte, dem eine von
rastloser Arbeit angetriebene, methodische Lebensführung zugrunde liege.14

Zwar wird Webers Argumentation aus methodischen Gründen bis in die

Gegenwart kontrovers diskutiert, seine These hat aber bis heute wenig von ihrer
Suggestionskraft eingebüsst, weil sie u.a. auf mentale Spezifika abendländischer

Zivilisationsentwicklung aufmerksam macht, die nach wie vor zur Debatte
stehen.15 In diesem Kontext bescheinigten Max Weber und auch Ernst Troeltsch den

Täufern des 16. Jahrhunderts, den Puritanern des 17. Jahrhunderts und den
amerikanischen Baptisten an der Wende zum 20. Jahrhundert wegen ihrer konse-

10 Vgl. Max Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Gesammelte
Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. 1, (ND der Erstausgabe von 1920), Tübingen 1988, 17-

206; Ders., Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus, in: Ebd., 207-236;
Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 2 Bde, (ND der
Ausgabe 1912), Tübingen 1994.

11 Vgl. Max Weber, „Kirchen" und „Sekten" in Nordamerika. Eine kirchen- und sozialpolitische
Skizze, in: Die Christliche Welt 20 (1906), 558-562, 577-582, hier 578; Troeltsch Soziallehren
230, 360-362, 367. Auf diese Typologie ist kürzlich näher eingegangen Hartmann Tyrell,
Katholizismus und katholische Kirche, in: Hartmut Lehmann/Jean Martin Quédraogo
(Hrsg.), Max Webers Religionssoziologie in interkultureller Perspektive, Göttingen 2005, 193-
228, hier 213-223.

12 Stellvertretend für andere Beispiele verweise ich auf das von Carl Andresen, Gustav Adolf
Bernrath und Bernhard Lohse herausgegebene, in drei Bänden vorliegende Handbuch der
Dogmen- und Theologiegeschichte, das zwischen 1980 und 1984 in der ersten Auflage in
Göttingen erschienen ist.

13 Vgl. Weber Kirchen und Sekten 578f„ 561; Weber Ethik 53f„ 120-125.
i" Vgl. Ebd.; Weber Ethik 163, 174; Weber Sekten 235f.
15 Exemplarisch sei verwiesen auf Constans Seyfahrt, Protestantismus und gesellschaftliche

Entwicklung: Zur Reformulierung eines Problems, in: Constans Seyfahrt/Walter M.
Sprondel (Hrsg.), Seminar: Religion und gesellschaftliche Entwicklung. Studien zur
Protestantismus-Kapitalismus These Max Webers, Frankfurt/ Main 1973,338-366; Karl-Heinz
Kaufhold, Protestantische Ethik, Kapitalismus und Beruf. Überlegungen zu Max Webers
Aufsatz aus der Sicht der Wirtschafts- und Sozialgeschichte, in: Bertram Schefold (Hrsg.),
Vademecum zu einem Klassiker der Geschichte der ökonomische Rationalität, Düsseldorf 1992,
62-91; Hartmann Tyrell, Protestantische Ethik - und kein Ende, in: Soziologische Revue 77

(1994), 397-404; Ders., Religionssoziologie, in: Geschichte und Gesellschaft 22 (1996), 428-
457; Robert S. Duplessis, Artikel: Weber Thesis, in: The Oxford Encyclopedia of the

Reformation, Bd. 4, Hans J. Hillerbrand (Hrsg.), New York/ Oxford 1996, 264-265.

157



quenten Ausprägung innerweltlicher Askese eine weitgehende Annäherung an

den Idealtypus der protestantischen Ethik.16

Der folgende Beitrag widmet sich aus drei Gründen den konkreten
Lebensumständen und dem Selbstverständnis täuferischer
Glaubensgemeinschaften, insbesondere der Mennoniten als Nachfahren der Täufer im
Alten Reich seit etwa 1600.17 Erstens war Max Weber der Ansicht, dass sich im
Unterschied zu den Niederlanden und England die Täuferbewegung im Alten
Reich nicht habe entfalten können,18 weil ihre Anhänger seit dem
Reichstagsmandat von 1526 als Ketzer stigmatisiert und von weltlichen und kirchlichen
Obrigkeiten mit Unterstützung der Konfessionskirchen verfolgt, ausgewiesen
oder hingerichtet wurden. Zweitens liegen bis heute nur ganz wenige empirische
Studien vor, die sich systematisch mit der These Max Webers auseinandergesetzt
haben.19 Drittens bestehen für eine solche systematische Betrachtung nunmehr

günstige Voraussetzungen, weil nicht nur die Überlieferung von Mennoniten aus
dem deutschen Südwesten allmählich erschlossen wird, sondern auch neuere

quellengestützte Regionalstudien über Mennoniten am Niederrhein und in
Norddeutschland vorliegen.
Im Folgenden sollen zunächst die Merkmale innerweltlicher Askese bei den

Täufern erläutert werden, die sie zumeist erst infolge der Konflikte mit den

evangelischen Reformatoren und mit den entstehenden Konfessionskirchen im 16.

und 17. Jahrhundert ausprägten, während diese im Gegenzug in der Regel eine

amtskirchliche Variante der Askese etablierten (II). Im Anschluss werden die

Erscheinungsformen innerweltlicher Askese bei den zumeist auf dem Land
lebenden Mennoniten im linksrheinischen Südwesten nach 1650 vorgestellt, um
sie mit denen bei städtischen Mennoniten am Niederrhein und in
Norddeutschland zu vergleichen, die sich dort um 1600 ansiedelten (III). Der letzte
Abschnitt widmet sich Aspekten des säkularen Veränderungsdruckes, dem die
innerweltliche Askese und die konfessionelle Identität von Mennoniten auf dem
Land und in Städten im 18. und frühen 19. Jahrhundert ausgesetzt waren.
Besondere Beachtung finden Prozesse der Verkirchlichung, der sozialen

Differenzierung und der individuellen Rollendiversifikation. Zum einen
beförderten diese Prozesse eine Lockerung der vielfältigen Bindungen in mennoniti-

16 Vgl. Weber Ethik 150-163; Troeltsch Soziallehrcn 7l5f., 815 Anm. 450.
17 Vgl. Abraham Friesen, Artikel: Mennonites, in: The Oxford Encyclopedia of the Reformation,

Hans J. Hillerbrand (Hrsg.), Bd. 3, New York/ Oxford 1996, 50-55.
18 Vgl. Weber Kirchen 227, 233; Weber Ethik 161. Dieser Einschätzung Max Webers folgt unein¬

geschränkt noch Karl-Ludwig Ay, Konfessionelle, ökonomische und kulturelle Entwicklungslinien

in Deutschland und Max Webers Protestantismuskonzept, in: Peter Friess/Rolf
Kiessling (Hrsg.), Konfessionalisierung und Region, Konstanz 1999, 55-68.

19 Verwiesen sei auf die noch von Max Weber angeregte und dann von Ernst Troeltsch betreute
Studie von Ernst H. Corell, Das schweizerische Täufermennonitentum. Ein soziologischer
Bericht, Tübingen 1925, und auf die neuere, auf Feldforschungen beruhende Untersuchung von
Werner Enninger/Karl-Heinz Wandt, Zur Beziehung zwischen religiösen, sozialen und
ökonomischen Faktoren in einem old order amish Isolât, in: Harald Niemeyer (Hrsg.), Soziale
Beziehungsgeflechte (Festschrift für Hans Winkmann zum 65. Geburtstag), Berlin 1980, 361 -
390.

158



sehen Glaubensgemeinschaften, zum anderen setzten sie diese einem verstärkten

Handlungsdruck aus, so dass familiäre und individuelle Lösungswege an

Bedeutung gewannen (IV).

II. KENNZEICHEN DER INNERWELTLICHEN ASKESE DER TÄUFER

Max Weber und Ernst Troeltsch beurteilten die konsequente Befolgung des

Prinzips des Laienpriestertums, die strenge Gemeindezucht und die Bewährung
des Glaubens im Alltag als die wesentlichen Merkmale innerweltlicher Askese,
die sie vor allem bei den beiden protestantischen Sekten der Täufer und Puritaner
verwirklicht sahen.20 Denn diese orientierten sich an der Bergpredigt, verstanden
sich als Wiedergeborene in Erwartung der Gottesherrschaft, reihten sich in die

Nachfolge Christi ein, schlössen sich freiwillig in Gemeinden zusammen, achteten

konsequent auf die Reinheit der von ihnen zumeist als Bundeszeichen
verstandenen Abendmahlsgemeinschaft, indem sie regelmässig die Kirchenzucht in

Form brüderlicher und schwesterlicher Ermahnung nach dem Vorbild der Regel
Christi in Matth. 18, 15-18 praktizierten, und machten die Aufnahme neuer
Mitglieder von einer strengen Prüfung ihrer christlichen Motive abhängig.21 Die
täuferische Ablehnung der Taufe als Sakrament resultierte zum Einen aus ihrer

Ablehnung der augustinischen und lutherischen Erbsünden- und
Rechtfertigungslehre,22 zum Anderen aus ihrer Heilsgewissheit als christliche
Märtyrer, die durch soziale Absonderung und Gemeindezucht abgesichert wurde,
und zum Dritten aus ihrer Betonung gefestigter Kenntnisse des christlichen
Glaubens als Voraussetzung der Mitgliedschaft in einer christlichen Gemeinschaft,

so dass sie die Erwachsenentaufe als Bekenntnistaufe einführten. Im
Unterschied zu ihnen orientierten sich die Puritaner an der doppelten
Prädestinationslehre, so dass für sie die alltägliche „Bewährung des Glaubens im
weltlichen Berufsleben" in den Vordergrund rückte,23 um sich ihres Gnadenstandes

zu vergewissern. Gleichwohl forderten Puritaner und Täufer gleicher-
massen - so etwa Konrad Grebel als einer der ersten Täufer überhaupt und als

einer der Antipoden des Reformators Ulrich Zwingli in Zürich24 - eine strikte

Trennung zwischen christlicher Gemeinde und weltlicher Obrigkeit, und sie

bestritten beide die Geltung weltlichen Rechts in ihren sich allmählich ausprä-

20 Vgl. Weber Sekten 207-236; Troeltsch Soziallehren 797-819.
21 Vgl. Weber Sekten 212f., 224; Troeltsch, Soziallehren 803.
22 Vgl. ethelbert Stauffer, The Anabaptist Theology of Martyrdom, in: H. Wayne Pipkin

(Hrsg.), Essays in Anabaptist Theology, Elkhart 1994, 211-244. Vgl. William Klassen/N. van
der Zipp, Artikel: Sakramente, in: Gerhard Hein/Ernst Crous/Harold S. Bender (Hrsg.),
Mennonitisches Lexikon, Bd. 4, Karlsruhe 1967, 9-11, und Samuel Geiser/Gerhard Hein,
Artikel: Taufe, in: Ebd., 283-288.

22 Vgl. Weber Ethik 120.
24 Einen guten Einblick in den intellektuellen Werdegang Konrad Grebels gibt die neue Biographie

von Hans-Jürgen Goertz, Konrad Grebel. Kritiker des frommen Scheins, 1498-1526. Eine
biographische Skizze, Hamburg 1998, hier 109. Den Glaubensdifferenzen zwischen Zwingli und
seinen täuferischen Widersachern widmet sich eingehend die neue Studie von Andrea
Strübind, Eifriger als Zwingli. Die frühe Täuferbewegung in der Schweiz, Berlin 2003.

159



genden Glaubensgemeinschaften.25 Darüber hinaus lehnten insbesondere die
Täufer mit den Schleitheimer Artikeln von 1527 den weltlichen Eid ab und
entschieden sich für ein Leben in der Absonderung.
Fragen nach den spezifischen Unterschieden der innerweltlichen Askese
zwischen diesen beiden protestantischen Sekten und den christlichen
Laienbewegungen des Mittelalters Hess Max Weber eingestandenermassen ausser
acht, während Ernst Troeltsch Unterschiede und Gemeinsamkeiten in den Blick
nahm.26 Zum Einen wies Troeltsch auf ähnliche Vorstellungen bei Waldensern,
Wiklifiten und Hussiten hin, die vor allem ihren Antiklerikalismus und ihre

Christologie beträfen.27 Zum Anderen machte er auf entscheidende
Abweichungen bei den Täufern aufmerksam, die er - abgesehen von ihrer
anfänglich bemerkenswert militanten Eschatologie,28 die kurzfristig in der
Täuferherrschaft in der Stadt Münster 1534/35 zur Blüte kam29 - im
Wesentlichen als ein Ergebnis ihrer Auseinandersetzung mit den evangelischen
Reformatoren beurteilte. Denn diese lehnten zwar ihrerseits auch die altkirchliche

Sakramentenlehre und die herkömmliche, vom Adel dominierte Anstaltskirche

ab und traten unisono für die Prinzipien des sola fide, sola scriptura und sola

gratia sowie für die Eigenständigkeit der christlichen Gemeinde mit Jesus

Christus als ihrem Hirten und Herrn ein. Manche Inkonsequenz der
Reformatoren bei der Realisierung dieser Prinzipien bildete aber häufig den

Ausgangspunkt für die Kritik gelehrter Täufer und für das Aufblühen der

Täuferbewegung. Demzufolge setzten die Täufer die reformatorischen
Theologen wie auch die Obrigkeiten der neuen evangelischen Stadt- und
Landeskirchen einem andauernden Reformdruck aus, der beispielsweise für die
Städte Zürich,30 Wittenberg,31 Strassburg,32 Augsburg,33 Nürnberg34 und

25 Vgl. Strübind 236-253; Hans-Jürgen Goertz, Religiöse Bewegungen in der Frühen Neuzeit,
München 1993, 15-20.

26 Vgl. Weber Sekten 234, Anm. 1.

27 Vgl. Troeltsch Soziallehren 802-809.
28 Vgl. Ebd., 808.
29 Vgl. Rolf Klötzer, Die Täuferherrschaft von Münster. Stadtreformation und Welterneuerung, Münster

1992. Allerdings vermochte sich dieses militante Täufertum in kleinen Gemeinschaften am Niederrhein
bis in das letzte Drittel des 16. Jahrhunderts zu erhalten, vgl. Stefan Ehrenpreis, Die Obrigkeit, die
Konfessionen und die Täufer im Herzogtum Berg 1535-1700, in: Burkhard Dietz/Stefan Ehrenpreis
(Hrsg.), Drei Konfessionen in einer Region. Beiträge zur Geschichte der Konfessionalisierung im
Herzogtum Berg vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, Köln 1999, 113-152, hier 117f..

30 Vgl. Strübind 121-202.
31 Vgl. Goertz 1993 7-11; Jens-Martin Kruse, Karlstadt als Wittenberger Theologe. Überlegun¬

gen zu einer pluralen Darstellungsweise der frühen Reformation, in: Mennonitische
Geschichtsblätter 57 (2000), 7-30.

32 Vgl. Marc lienhard/J. Willer, Strassburg und die Reformation, Kehl 1981, 53-55, 197-204;
John S. Oyer, The Strasbourg Conferences of the Anabaptists, 1554-1607, in: The Mennonite
Quarterly Review 58 (1984), 218-229.

33 Vgl. Rolf kiessling, Augsburg in der Reformationszeit, in: Josef Kirmeier u. a. (Hrsg.), „...
wider Laster und Sünde". Augsburgs Weg in die Reformation, Köln 1997, 17-43, hier 25.

34 Vgl. Gottfried Seebass, Dissent und Konfessionalisierung. Zur Geschichte des .linken Flügels
der Reformation' in Nürnberg, in: Irene Dingel (Hrsg.), Die Reformation und ihre
Aussenseiter. Gesammelte Aufsätze und Vorträge (Zum 60. Geburtstag von Prof. Dr. Gottfried
Seebass), Göttingen 1997, 244-266.

160



Worms,35 aber auch für manchen Territorialstaat wie etwa die Kurpfalz,36 das

Herzogtum Pfalz-Zweibrücken37 und die Herzogtümer Jülich-Berg38 bezeugt ist.
Diese im Vergleich zu den Sekten des Mittelalters anders gelagerte Konstellation
und Zielsetzung der Täuferbewegung erkannten bereits Zeitgenossen wie
Sebastian Franck, der in seiner 1536 erschienenen Chronik eine „newe sect"
beobachtete, „die nenten etlich Widteuffer/ etlich Teuffer".39 Solche
Stellungnahmen motivierten Ernst Troeltsch zu der Vermutung, dass die
Täuferbewegung vor allem an „lehrhaften Differenzen" mit den evangelischen
Theologen ihren Anfang genommen habe.40

Für das nähere Verständnis des von Max Weber und Ernst Troeltsch an Täufern
und Puritanern entwickelten Typus der protestantischen Sekte ist die von diesen
beiden Autoren vorgenommene Interpretation der Vergesellschaftungsform
aufschlussreich, die diesem Typus eigen gewesen sei. Insbesondere Weber
unterstellte ihren Mitgliedern eine „Autonomie des Individuums", die ihren „in
religiösen Positionen ruhenden Ankergrund" habe und insbesondere im „Kampf
gegen alle Arten autoritärer Willkür'" zum Ausdruck gekommen sei.41 So habe

der „Individualismus in der Zeit seiner heroischen Jugend" bei den protestantischen

Sekten unter den Bedingungen staatlicher und kirchlicher Verfolgung in
der Frühneuzeit „eine eminente gemeinschaftsbildende Macht" angenommen.
Die „sich gewährende' Qualifikation des Individuums" interpretierte Weber

sogar als die entscheidende „Grundlage des sozialen Zusammenschlusses der
Gemeinde".42 Den zivilisatorischen Stellenwert protestantischer Sekten beurteilte

er schliesslich als „Archetypus jener gesellschaftlichen Gruppenbildungen,

35 Vgl. Martin Rothkegel, Täufer, Spiritualist, Antitrinitarier - und Nikodemit. Jakob Kautz als
Schulmeister in Mähren, in: Mennonitische Geschichtsblätter 57 (2000), 51-88; Sabine Todt,
Kleruskritik, Frömmigkeit und Kommunikation in Worms im Mittelalter und in der
Reformationszeit, Stuttgart 2005, 297-320; Frank konsermann, Kirchenregiment, reformatorische

Bewegung und Konfessionsbildung in der Bischofs- und Reichsstadt Worms (1480-1619),
in: Gerold Bonnen (FIrsg.), Geschichte der Stadt Worms, Stuttgart 2005, 262-290, hier 276f.,
280f.

36 Vgl. Ernst Friedrich Peter Güss, Die Kurpfälzische Regierung und das Täufertum bis zum
Dreissigjährigen Krieg, Stuttgart 1960.

37 Vgl. Frank Konersmann, Kirchenregiment und Kirchenzucht im frühneuzeitlichen Kleinstaat.
Studien zu den herrschaftlichen und gesellschaftlichen Grundlagen des Kirchenregiments der
Flerzöge von Pfalz-Zweibrücken, 1410-1793, Speyer 1996, 107-112.

38 Vgl. Johann Friedrich Gerhard Goeters, Die Rolle des Täufertums in der Reformations¬
geschichte des Niederrheins, in: Rheinische Vierteljahrsblätter 24 1959), 217-236; Ehrenpreis
113-152.

39 Sebastian Franck, Chronica, Zeitbuch und Geschichtsbibell von Anbeginn biss in diss gegen¬
wertig 1536 jar verlengt, Ulm 1536 (ND) Darmstadt, 1969, Bd. 3, 193-202, hier 193.

40 Füngegen sind an seiner Schlussfolgerung erhebliche empirische Zweifel angebracht, dass

bereits die Täufer des 16. Jahrhunderts eher der „protestantischen Berufsethik" gefolgt seien, die
den Aspekt der „Bewährung" in der Welt zum ethischen Kern habe, als dass sie Vorstellungen
des Urchristentums und des christlichen Naturrechts hätten verwirklichen wollen, die dem
Neuen Testament zugrunde liegen. Vgl. Troeltsch Soziallehren 364, Anm. 164. Die Ausprägung

einer protestantischen Ethik unter Mennoniten beurteile ich eher als ein Ergebnis u. a. des

Säkularisierungsdrucks im 18. Jahrhundert. Ich verweise auf den Schlussabschnitt.
4> Weber Kirchen 579.
42 Ebd., 580.

161



welche heute - so Weber - die öffentliche Meinung', die ,Kulturwerte' und die

.Individualitäten'" prägen.43 Diese Charakterisierung des protestantischen
Sektentypus, worin ihm Ernst Troeltsch weitgehend folgte,44 lässt sich dahingehend

interpretieren, dass ihm das einzelne menschliche Individuum der Moderne
und die ihm entsprechende Vergemeinschaftungsform des Vereins letztlich als

Massstab für seine idealtypische Konstruktion der Sekte dienten. Dabei standen

ihm Baptistengemeinden und politische Clubs in Nordamerika an der Wende

zum 20. Jahrhundert vor Augen.
Diese in der Forschung in ihrer ganzen Tragweite eher selten zur Kenntnis

genommenen Annahmen45 Max Webers und Ernst Troeltschs werfen eine Reihe

von Fragen auf,46 die später bei der Charakterisierung der innerweltlichen
Askese sowohl der in der Landwirtschaft tätigen Mennoniten im linksrheinischen

Südwesten als auch der im Gewerbe tätigen Mennoniten am Niederrhein
und in Norddeutschland aufgegriffen und erörtert werden sollen. Es stellt sich

erstens die Frage, ob Webers und auch Troeltschs idealtypische Konstruktion der

Vergemeinschaftungsform protestantischer Sekten überhaupt ihren sozialen
Strukturen in der Frühneuzeit angemessen ist. Denn Weber bestritt nicht nur
ausdrücklich, dass „Familienbeziehungen" eine Funktion bei der Rekrutierung von
Mitgliedern zugekommen sei,47 sondern er hielt offenbar generell
Verwandtschaftsbeziehungen für die Binnenstruktur der Sekten für unerheblich, da er sie

nicht in seine Betrachtung einbezog. Darüber hinaus ist zweitens Webers
Annahme eines ausgeprägt individuellen Verhaltens der Sektenmitglieder in
Anbetracht ihrer starken religiösen und sozialen Kontrolle durch die gemeindliche

Kirchenzucht zumindest erläuterungsbedürftig, da ausgeprägter Gruppendruck

auch die Neigung zum Verhaltenskonformismus gefordert haben könnte,
den Weber hingegen den drei grossen Konfessionskirchen unterstellte.48 Drittens
fällt an Webers und auch Troeltschs Darstellung auf, dass beide Autoren sich

über die Organisations- und Ämterstruktur der protestantischen Sekten nur sehr
selten und dann eher beiläufig äusserten,49 da bei diesen durchgehend der

„Brudergeist" und das „Laienpriestertum" vorgeherrscht hätten. Mit Blick auf
das religiöse Selbstverständnis und die Leitnormen von Sekten stellt sich viertens

die Frage nach dem Stellenwert von Schriften namhafter Vertreter, aber

43 Max Weber, Antikritisches zum „Geist" des Kapitalismus, in: Johannes Winkelmann (Hrsg.),
Max Weber. Kritiken und Antikritiken. Die protestantische Ethik II, durchgesehene und hinsichtlich

der Bibliographie erweiterte Auflage, Gütersloh 1978, 149-187, hier 173f.
44 Vgl. Troeltsch, Soziallehren 816f.
45 Auf diesen Zusammenhang verweist aber beispielsweise Stephen D. Berger, Die Sekten und

der Durchbruch in die moderne Welt: Zur zentralen Bedeutung der Sekten in Webers

Protestantismus-These, in: Seyfarth/Sprondel 241-263, hier 257 Anm. 13.
46 Erste Teilantworten auf diese Fragen finden sich in Frank Konersmann, Studien zur Genese

rationaler Lebensführung und zum Sektentypus Max Webers. Das Beispiel mennonitischer
Bauernfamilien im deutschen Südwesten (1632-1850), in: Zeitschrift für Soziologie 33 (2004),
418-437.

47 Weber Sekten 236.
48 Vgl. ebd., 227f. Anm. 3.
49 Vgl. ebd., 224-226; Troeltsch Soziallehren 803.

162



auch von Lehrtexten, Katechismen, Liturgien und Ältestenordnungen, auf die
Weber und Troeltsch kaum Bezug nahmen. Der in der Täufer- und
Mennonitenforschung verschiedentlich behauptete,50 aber bisher nicht
nachgewiesene Unterschied zwischen städtischen und ländlichen Gemeinden wirft
fünftens die Frage auf, inwiefern sich dieser siedlungsspezifische Unterschied
auf die jeweiligen Gemeindestrukturen und auf die konfessionelle Identität der

Mitglieder auswirkte.

III. EXISTENZFORMEN INNERWELTLICHER ASKESE
IN VERSCHIEDENEN MENNONITENGEMEINDEN
DEUTSCHER GEBIETE ZWISCHEN 1600 UND 1850

1. Ländliche Mennonitengemeinden im linksrheinischen Südwesten

Mit dem Erlass der Generalkonzession von 1664 erlaubte der pfälzische Kurfürst
Karl Ludwig Täufern erstmals offiziell eine zahlenmässig begrenzte Ansiedlung
in seinem Herrschaftsgebiet, während die illegale Einwanderung einiger
Täuferfamilien mindestens zehn Jahre zuvor stillschweigend geduldet worden
war. Um den zu erwartenden Protest insbesondere von Seiten der reformierten
Landeskirche und auch eventuelle reichsrechtliche Konflikte zu unterlaufen,
wurden die Täufer in der Konzession als „Menonisten" bezeichnet,5' mithin eine

Strategie, die auch von den Obrigkeiten niederrheinischer Städte wie Rheydt und
Krefeld52 und norddeutscher Städte wie Altona und Hamburg eingeschlagen
wurde.
Die meisten der in den Südwesten einwandernden Täufer stammten aus dem
Berner Gebiet, aus dem sie vertrieben worden waren. Es handelte sich zumeist

um Bauern, die ihr Hab und Gut in der Heimat zurücklassen mussten.54 Sie

bedurften daher in den ersten Jahren der Unterstützung von Seiten ihrer
niederländischen Glaubensbrüder. Darüber hinaus fanden sie auf den Domänen und in

50 Etwa von Jean Seguy, L'ascèse dans les sectes d'origine protestante, in: Archives de Sociologie
des Religions 18 (1964), 55-70, hier 65f. Hierzu auch mit Blick auf die Verhältnisse in Zürich
und seinem ländlichen Umfeld vgl. Hans-Jürgen Goertz, Artikel: Mennoniten II., in: TRE 22,
Berlin/New York 1992, 450-457, hier 451 f.; Goertz 1993 19f.

51 Vgl. Heinold Fast, Wie sind die oberdeutschen Täufer „Mennoniten" geworden?, in:
Mennonitische Geschichtsblätter 43/44, 80-103.

52 Zu einigen Städten am Niederrhein vgl. Peter Krjedte, Taufgesinnte und grosses Kapital. Die
niederrheinisch-bergischen Mennoniten und der Aufstieg des Krefelder Seidengewerbes (1650-
1815), Göttingen 2007, 104f

53 Vgl. Michael Driedger, Sind Mennoniten tatsächlich Täufer? Der Reichskammer-
gerichtsprozess Hübner contra Puls 1661-1663, in: Norbert Fischer/Marion Kobelt-Groch
(Hrsg.), Aussenseiter zwischen Mittelalter und Neuzeit (Festschrift für Prof. Dr. Hans-Jürgen
Goertz zum 60. Geburtstag), Leiden/ New York/ Köln 1997, 135-149.

54 Vgl. Ernst Müller, Geschichte der Bernischen Täufer nach den Urkunden dargestellt,
Frauenfeld 1895, (ND) Nieuwkoop 1972, 194-214; Ulrich Pfister, Die Auswanderung aus
dem Knonauer Amt 1648-1750. Ihr Ausmass, ihre Strukturen und ihre Bedingungen, Zürich
1987, 72-98.

163



den Grundherrschaften des lutherischen Adels als Gesinde und Tagelöhner
Beschäftigung, da die Bevölkerungsverluste infolge des Dreissigj ährigen
Krieges im Südwesten des Alten Reiches besonders hoch waren. Nur wenige
mennonitische Familien waren bereits im späten 17. Jahrhundert in der Lage, ein

Einzelgehöft zu pachten oder in der Residenzstadt Mannheim wenigstens ein

eingeschränktes Bürgerrecht zu erwerben.55 In Anbetracht der grossen räumlichen

Distanz zwischen den einzelnen mennonitischen Familien und ihrer
Mittellosigkeit vermochten sie nur im kleinen Kreis private Gottesdienste
abzuhalten, zumal sie hierzu von Seiten des Kurfürsten auch verpflichtet waren, der
ihnen nur eine devotio domestica zugestanden hatte.
In den 1730er Jahren zeichnete sich in der linksrheinischen Region allmählich
eine Konsolidierung der mennonitischen Glaubensgemeinschaft ab. Die erste

Konzession war von den nachfolgenden Kurfürsten anlässlich ihres Regierungsantritts

immer wieder bestätigt worden, so dass sich unter den Mennoniten offenbar

ein Gefühl erhöhter Rechtssicherheit einstellte. Zudem fand die

Glaubensgemeinschaft in der 1740 eingerichteten kurpfalzischen Mennoniten-
kommission, in der ausser hochrangigen Regierungsmitgliedern auch der pfälzische

Adel vertreten war, einen einflussreichen Fürsprecher.56 Für die verbesserte

Rechtslage in diesen Jahren spricht die verstärkte Zuwanderung von
Mennoniten aus der Schweiz und dem Elsass. Die Neuankömmlinge siedelten
sich im Umkreis etablierter und weitverzweigter Familien an, die den Kern der
Gemeinden bildeten.57 Aus diesen rekrutierten sich zumeist die ersten

Amtsträger wie Älteste, Prediger, Diakone und Lehrer, während im 17.

Jahrhundert noch eher auswärtige Prediger in Anspruch genommen wurden.
Diese wohlhabenden Bauernfamilien mit ihrem verwandtschaftlichen Netzwerk
bildeten darüber hinaus den Ausgangspunkt für den Aufbau von Gemeindeverbänden,

die mehrere Gemeinden umfassten. In grösseren Zeitabständen traten

die Ältesten der Gemeinden in Form von Synoden zusammen, fällten für alle

55 Vgl. Frank Konersmann, Rechtslage, soziale Verhältnisse und Geschäftsbeziehungen von
Mennoniten in Städten und auf dem Land. Mennonitische Bauernkaufleute in der Pfalz und in
Rheinhessen (18.-19. Jahrhundert), in: Mannheimer Geschichtsblätter 10 (2003), 83-115, hier
87-95; Ders., Soziogenese und Wirtschaftspraktiken einer agrarkapitalistischen
Sonderformation. Mennonitische Bauernkaufleute in Offstein (1762-1855), in: André
Holenstein/Sabine Ullmann (Hrsg.), Nachbarn, Gemeindegenossen und die anderen.
Minderheiten und Sondergruppen im Südwesten des Reiches während der Frühen Neuzeit,
Epfendorf 2004, 215-237, hier 219-223.

56 Vgl. Frank Konersmann, Duldung, Privilegierung, Assimilation und Säkularisation.
Mennonitische Glaubensgemeinschaften in der Pfalz, in Rheinhessen und am nördlichen
Oberrhein (1664-1802), in: Mark Häberlein/Martin Zürn (Hrsg.), Minderheiten, Obrigkeit
und Gesellschaft in der Frühen Neuzeit. Integrations- und Abgrenzungsprozesse im süddeutschen

Raum, St. Katharinen 2001, 339-375, hier 349f. ; Birgit Kersten Häge, Das
Kurfürstentum Pfalz und sein Umgang mit Mennoniten, Juden und anderen religiösen
Minderheiten, Weierhof-Bolanden 2006, 95.

57 Diese Vorgänge habe ich am Beispiel der Familien Möllinger und Kägy eingehender rekonstru¬
iert, vgl. Frank Konersmann, Handelspraktiken und verwandtschaftliche Netzwerke von
Bauernkaufleuten. Die mennonitischen Bauernfamilien Möllinger und Kägy in Rheinhessen
und in der Pfalz (1710-1846), in: Mark Häberlein/Markwart Herzog/Christof Jeggle
(Hrsg.), Praktiken des Handels, St. Katharinen 2008 [im Druck],

164



Gemeindemitglieder in Ordnungsbriefen festgehaltene verbindliche Beschlüsse
und nahmen gelegentlich auch Aufgaben der Kirchenzucht wahr, für die ansonsten

die einzelne Gemeinde zuständig war.58 Faktisch übernahmen diese

Aufgaben aber vor allem die Ältesten und Diakone einer Gemeinde. Diese prüften

und bestätigten auch neue Mitglieder, gleichwohl bedurfte ihre Entscheidung
der Zustimmung durch die versammelte Gemeinde. In den wenigen für das 18.

Jahrhundert nachweisbaren Fällen von Mischehen, die zumeist arme
Glaubensangehörige mit reformierten Partnern eingingen,59 hielten sich die Amtsträger
konsequent an das mennonitische Mischehenverbot. Der mennonitische Partner
wurde entweder aus der Gemeinschaft ausgeschlossen oder er hatte die Ehe

aufzukündigen, oder aber der anderskonfessionelle Partner musste der mennoniti-
schen Gemeinde beitreten. Die letzt genannte Option war freilich wegen des den

Mennoniten in der Konzession von 1664 auferlegten Missionsverbots
ausgeschlossen. Sowohl bei der Aufsicht über arme Mitglieder, die auf Unterstützung
durch die Gemeinde angewiesen waren, als auch bei der Aufsicht über junge und
unerfahrene Brüder und Schwestern spielten die Amtsträger, allen voran die
Diakone, eine wesentliche Rolle. Einige Briefabschriften und Eintragungen in
Gemeindechroniken lassen deren Bemühung erkennen, ihre Schutzbefohlenen
durch Mahnung, Rat und dosierte Zahlungen an Sparsamkeit, Mässigung und
Rechtschaffenheit zu gewöhnen.60
Für die Ausprägung konfessioneller Identität unter den Mitgliedern der menno-
nitischen Glaubensgemeinschaft spielten ausser der bis zu Beginn des 19.

Jahrhunderts konsequent gehandhabten Kirchenzucht folgende Praktiken eine
wesentliche Rolle: Die auf grossen Einzelgehöften abgehaltenen Gottesdienste
im Rahmen von Gemeindeversammlungen, der gemeinsame Gesang von
Märtyrerliedern, der katechetische Taufunterricht bis zum 14. Lebensjahr und
die private Lektüre von Bibel, Psalmbüchern, Schriften Menno Simons und
anderer gelehrter Mennoniten. Ausser diesen Texten befanden sich in privatem
Buchbesitz auch das Liederbuch ,Der Ausbund' (1583), der ,Märtyrer=Spiegel'
Thielemann Jan van Braghts (1659) und die ,Unparteiische Kirchen- und
Ketzer-Historie' Gottfried Arnolds (1699-1700). Der in den Inventaren grösserer

Bauern aufgelistete Buchbesitz zwischen 5 und 130 Büchern ist ein indirekter

Beleg für die verbreitete Lesefahigkeit in diesen Kreisen.61 Die zahlreich
überlieferten Privat- und Geschäftsbriefe dokumentieren überdies eine selbstver-

58 Vgl. Paul Schowalter, Die Essinger Konferenzen 1759 und 1779. Ein Beitrag zur Geschichte
der amischen Mennoniten, in: Mennonitische Geschichtsblätter 3 (1938), 49-55; Frank
Konersmann, Busszuchtvorstellungen und Kirchenzuchtpraxis bei pfälzischen und rheinhessischen

Mennoniten zwischen 1693 und 1852, in: Harm Klueting/Jan Röhls (Hrsg.),
Reformierte Perspektiven, Wuppertal 2001, 179-202, hier 187-194.

59 Vgl. Konersmann 2001 368f.; Häge 102-106.
60 Vgl. Konersmann 2004 428f.
61 Vgl. Frank Konersmann, Schriftgebrauch, Rechenfahigkeit, Buchführung und Schulbesuch

von Bauern in der Pfalz und in Rheinhessen 1685-1830, in: Alwin Hanschmidt/Hans-Ulrich
Musolf (Hrsg.), Elementarbildung und Berufsausbildung 1450-1750, Köln/WeimarAVien 2005,
287-313, hier 299f.

165



ständliche Schreibfähigkeit; dies gilt auch für nicht wenige Frauen, die sich dem

pietistisch inspirierten Prediger Karl Weber des öfteren mitteilten und mit ihren
ausgewanderten Verwandten korrespondierten. Die umfänglichen Schreibebücher62

von Amtsträgern und Bauernkaufleuten bezeugen überdies eine in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ausgeprägte Rechenfähigkeit,63 zu der sie

auch ihre Arbeitskräfte anhielten.
Die sich in den 1740er Jahren abzeichnende institutionelle Konsolidierung der
mennonitischen Glaubensgemeinschaft durch Einsetzung von Amtsträgern und

Abhaltung von Gemeinde- und Ältestenversammlungen erreichte von den

1760er Jahren an ein neues Niveau, als Vertreter des pfälzischen Adels einzelnen
Gemeindeverbänden die Errichtung von Gemeindehäusern und die Anlegung
von Friedhöfen gestatteten.64 Augenscheinlich richtete sich der Protest junger
mennonitischer Prediger, die mit den individualistischen Frömmigkeitsidealen
des radikalen Pietismus sympathisierten, gegen diese Verkirchlichungs-
tendenzen in mennonitischen Gemeinden.65 Sie beurteilten diese Tendenzen als

veräusserlichte Frömmigkeit. Gegen sie gingen mehrere Älteste und Diakone
verschiedener Gemeinden disziplinarisch vor und schlössen sie vorübergehend
aus der Gemeinschaft aus. Die Amtsträger befürchteten nicht nur innere
Konflikte in den Gemeinden, sondern auch die Intervention des Fürstenstaates,
der ihrer Gemeinschaff die Konzession für ihre Duldung entziehen könnte.
Unter den von der Gemeinde gewählten Amtsträgern spielten die Diakone eine

zentrale, kaum zu überschätzende Rolle. Die Träger des infolge der Beschlüsse
in Dordrecht 1632 eingeführten Amtes,66 wobei man sich wahrscheinlich an dem
holländischem Vorbild orientierte, verwalteten die Gemeindefinanzen, gewährten

Kleinkredite, beaufsichtigten die Armenpflege und übernahmen häufig
Aufgaben eines Vormundes. Darüber hinaus hatte die Stimme des Diakons ein
erhebliches Gewicht bei allen wichtigen Entscheidungen der Gemeinde. In
Anbetracht dieser zentralen Aufgaben verwundert es nicht, dass in der
südwestdeutschen Region häufig wohlhabende Bauernkaufleute dieses Amt bekleideten,
während es in den Städten Hamburg, Altona und Krefeld vor allem Reedern,

62 Über diesen Quellentyp und seine Nutzungsmöglichkeiten informieren ein neuer Überblick von
Jan Peters, Mit Pflug und Gänsekiel. Selbstzeugnisse schreibender Bauern. Eine Anthologie,
Köln/Weimar/Wien 2003 und ein neuer Sammelband von Klaus-Joachim Lorenzen-
Schmidt/Bjorn Paulsen (Hrsg.), Writing Peasants. Studies on Peasant Literacy in Early
Modern Northern Europe, Gylling 2002.

63 Vgl. Frank Konersmann, Functions of literacy and calculation ability in peasant families. The
case of peasant merchants in southwest Germany (1685-1850), in: Hans-Erich Bödecker/
Norbert Winnige (Hrsg.), Cultural Practices of Literacy in the Early Modern Period, Göttingen
2008, [im Druck],

64 Vgl. Horst Gerlach, Mennoniten in Rheinhessen, in: Alzeyer Geschichtsblätter 18 (1982), 20-
47, hier 29; Häge 106-109.

65 Dieter Götz Lichdi, Pietistische Einflüsse bei Täufern/Mennoniten im 17./18. Jahrhundert.
Beispiele aus dem Emmental, der Pfalz und dem Kraichgau, in: Mennonitische Geschichtsblätter

45 (1989), 26-43; John D. Roth, Pietismus und Täufertum - ein schwieriges Verhältnis,
in: Mennonitische Geschichtsblätter 58 (2001), 71-94.

66 Vgl. Emil Händiges, Die Lehre der Mennoniten in Geschichte und Gegenwart, Kaiserslautern
1921, 39f.

166



Kaufleuten und Verlegerfabrikanten übertragen wurde.67 Die Vertreter dieser

Berufsgruppen waren in Geldgeschäften erfahren, verfügten über ausreichende
Bonität nach aussen und waren es gewohnt, über ihre Geschäfte akribisch Buch

zu führen. Die gewissenhafte Verwaltung der Gemeindekasse und der
Armenpflege wurde um so wichtiger, je mehr sich die Anzahl der Armen ver-
grösserte. Denn eine erhöhte Armut unter den Mennoniten konnte die

Reputation der Glaubensgemeinschaft bei der Obrigkeit mindern, so dass deren
Bereitschaft zur Duldung schwinden mochte. Demnach erforderte das Amt des

Diakons auch ein besonderes Geschick in den Verhandlungen mit der Obrigkeit
und mit dem über Grundbesitz verfügenden Adel.
In Anbetracht dieser unterschiedlichen Anforderungen an die Amtsführung und

an das Wirtschaftsverhalten exponierter Vertreter der Glaubensgemeinschaft
waren diese vor allem in der Formierungs- und Konsolidierungsphase der men-
nonitischen Gemeinden in besonderem Masse zur Internalisierung ihrer religiösen

Normen gezwungen. Die aus der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
überlieferten Schreibebücher ihrer Nachkommen zeugen von bemerkenswerter
Gewissenhaftigkeit, Selbstdisziplin, Sparsamkeit, Rechenhaftigkeit, Integrität
und von geschärftem Verantwortungsbewusstsein und ausgesprochenem
Organisationsgeschick. Die Verstetigung und das Zusammenspiel dieser
Eigenschaften schufen wesentliche Merkmale ihrer Mentalität, die eine der

Voraussetzungen für ihren Erfolg in der Landwirtschaft und im agrarischen
Nebengewerbe gebildet haben dürften.68 An den Schreibebüchern und den

Briefen mennonitischer Grossbauern lässt sich m.E. der von Weber vermutete
„innere Habitus" als ein weltliches Ergebnis der innerweltlichen Askese plausibel

rekonstruieren.69 Ganz in diesem Sinne rechtfertigte der konservative Diakon
David Kägy aus Rheinhessen 1828 gegenüber seinen liberalen Widersachern die

Aufrechterhaltung der strengen Kirchenzucht und das Prinzip des Laien-
priestertums mit einem historischen Argument, indem er rückblickend feststellte:

„Nur unserer Glaubenslehre, die [...] man uns in allen Herrschaften und zu
jeder Zeit, seitdem sich die Mennoniten Gemeinden bildeten, gestattete, verdanken

wir unsere Sittlichkeit und die daraus fliessenden Tugenden".70 Hingegen
sahen er und seine konservativen Amtsbrüder in der von liberalen und professio-

67 Robert Dollinger, Geschichte der Mennoniten in Schleswig=Holstein, Hamburg und Lübeck,
Neumünster 1930, 19, 38, 50-53, 166; Peter Kriedte, Äusserer Erfolg und beginnende
Identitätskrise. Die Krefelder Mennoniten im 18. Jahrhundert (1702-1794), in: Wolfgang
Froese (Hrsg.), Sie kamen als Fremde. Die Mennoniten in Krefeld von den Anfangen bis zur
Gegenwart, Krefeld 1995, 61-104, hier 61 f.; Ernst W. Schepansky, Mennoniten in Hamburg
und Altona zur Zeit des Merkantilismus. Ein Beispiel zur Sozialgeschichte des Fremden, in:
Mennonitische Geschichtsblät-ter 32 (1980), 54-73, hier 56-60; Michael D. Driedger,
Kanonen, Schiesspulver und Wehrlosigkeit. Cord, Geeritt und B.C. Roosen in Holstein und
Hamburg 1532-1905, in: Mennonitische Geschichtsblätter 52 (1995), 101-121, hier 108, 112.

68 Vgl. Konersmann 2004 429, 433.
69 Max Weber Antikritisches 186.
70 David Kägy, Kopierbuch (1811-1837), fol. 220. Das Schreibebuch befindet sich in privater

Oberlieferung der Familie Kägy auf dem Bolanderhof in der Pfalz.

167



nellen Predigern seiner Zeit geforderten Preisgabe dieser Grundsätze eine

Bedrohung mennonitischer Identität.71

Die Verstetigung einer mehr oder weniger gesicherten Existenz mennonitischer
Familien und ihrer Gemeinden im Verlauf des 18. Jahrhunderts dürfte auch die

herausragende Bedeutung ihres eschatologischen Selbstverständnisses nicht nur
bei den wohlhabenden Bauernkaufleuten und bei manchem Amtsträger relativiert

haben.7la Dafür sprechen zum einen Bestrebungen in den 1730er Jahren,
ein neues Gebetbuch zu drucken, das auch positive Gebete für die Obrigkeit
enthielt,72 zum anderen Initiativen zu Beginn des 19. Jahrhunderts, den

Taufunterricht, die Katechese und das Predigeramt den günstigeren
Lebensbedingungen und der verbesserten Rechtslage - Mennoniten waren seit 1802 mit
Katholiken, Reformierten und Lutheranern staatsbürgerlich gleichgestellt -
anzupassen.73 Selbst bei konservativen Mennoniten wie dem bereits erwähnten
Diakon David Kägy aus Rheinhessen lässt sich die Abkehr von der Vorstellung
eines strafenden Gottes sowie ein wesentlich entspannteres und individuelleres
Verständnis des göttlichen Heilsplans beobachten. In einem Brief an die Ehefrau
eines Kantonsbeamten gab der 65jährige Diakon 1832 selbstkritisch zu verstehen:

„Was freilich noch ein langes Leben angeht, will ich nicht wünschen, nur
so lang Gott sein Wille ist, denn es sagt ein Dichter, langes Leben grosse Sünden,

grosse Sünden schwerer Todt, allein ich hoffe, dass der liebe gute Gott, mich aus
Gnade und Barmherzigkeit durch unseren Herrn und Heiland Jesu Christi wollen

mir meine Sünden verzeihen, denn diese haben schon so viele Wohlthaten

erzeiget, das es mir unmöglich wäre, nur eine gut zu machen, daher muss ich
hoffen und bitten im Gebät, das ich aus Gnade seelig werde".74

2. Städtische Mennonitengemeinden am Niederrhein und in Norddeutschland

Im Unterschied zu der linksrheinischen Region im deutschen Südwesten siedelten

sich in Krefeld, Friedrichsstadt, Altona und Hamburg vor allem Täufer aus
den Niederlanden zu Beginn des 17. Jahrhunderts an, die den grössten Teil ihres

Vermögens mitnehmen konnten.75 Zudem erlaubte ihnen ihre Tätigkeit als

Handwerker und Kaufmann eine wesentlich grössere räumliche Mobilität als

71 Vgl. Konersmann 2001a 199f.
7la Vgl. Frank Konersmann, Rechenfahigkeit und Professionalisierung von Bauern. Sozialisation,

Erziehung und Bildung in großbäuerlichen Familien Südwestdeutschlands (1685-1870), in:
Jahrbuch für historische Bildungsforschung 2008 [im Druck].

72 Dies geht aus einem Gutachten des lutherischen Oberkonsistoriums im Flerzogtum Pfalz-Zwei¬
brücken aus dem Jahre 1744 hervor. Darin heisst es: „auch das zu Kayserslautern in anno 1739

gedruckte[s] Gebetbuch, worinnen p. 133 ein feines Gebett vor die Obrigkeit enthalten, genugsam

bezeuget, dass die neueren und hiesigen Anabaptisten besonders im Articul de magistratu
politico ihrer Vorfahren sentiments nicht adoptiert haben". In: Kirchenschaffneiarchiv
Zweibrücken KSchA Zw) Best. VII Nr. 669 unfoliiert.

73 Vgl. Konersmann 2001 345, 371.
74 Kägy, Kopierbuch (wie Anm. 70), fol. 280.
75 Vgl. Dollinger 22f.; Schepansky 55f.; Kriedte 2007 109-126.

168



den aus der Schweiz geflüchteten bäuerlichen Täufern, die sich im Südwesten

ansiedelten. Für die wesentlich bessere ökonomische Ausgangslage der
niederländischen Täufergemeinden am Niederrhein und in Norddeutschland spricht
auch die vergleichsweise frühe Errichtung von Gemeindehäusern und die

Anlegung von Friedhöfen Mitte des 17. Jahrhunderts.76 Die Armenfonds der
Gemeinden nahmen bereits eine beträchtliche Flöhe ein, dies nicht zuletzt dank
namhafter Legate der Kaufmannsfamilien.77
Die Chancen zu einer vergleichsweise frühen Konsolidierung dieser
Täufergemeinden indiziert freilich auch eine grosszügigere Religionspolitik der

preussischen und dänischen Könige,78 als sie der pfälzische Kurfürst praktizierte.

Darüber hinaus besetzten einige Täuferfamilien in Krefeld und Hamburg von
Anfang an bestimmte durch Privilegien geschützte ökonomische Nischen, wie
die Leinenherstellung und den Leinenenhandel in Krefeld sowie die Herstellung
verschiedener Textilien und die Schiesspulverproduktion in Altona und
Hamburg,79 so dass Neuankömmlinge keine finanziell prekäre Anfangsphase
durchlaufen mussten. Das war hingegen bei ihren aus der Schweiz stammenden
Glaubensverwandten in der Pfalz und in Rheinhessen der Fall, die erst von den

1730er Jahren an in der Viehzucht und Viehmast sowie in landwirtschaftlichen
Nebengewerben wie der Branntweinbrennerei und der Essigsiederei eine
beherrschende Marktposition zu erringen vermochten.
Als ein weiteres Indiz für eine relativ zügige Konsolidierung und
Verkirchlichung der mennonitischen Glaubensgemeinschaften am Niederrhein
und in Norddeutschland ist die Einsetzung von mehreren Predigern und
Diakonen in den städtischen Gemeinden im Verlauf der zweiten Hälfte des 17.

Jahrhunderts anzusehen.80 Darüber hinaus wurden Ende dieses Jahrhunderts
bereits leitende Kirchengremien eingerichtet, die im Verlauf des 18.

Jahrhunderts zu Kirchenräten bzw. Konsistorien ausgebaut wurden.81 Eine
derartige, an lutherische und reformierte Kirchenbehörden erinnernde
Organisationsstruktur in den städtischen Mennonitengemeinden widersprach nicht nur
eklatant dem alten Gemeindeprinzip der Täufer, sondern war selbst in dem

moderaten Dordrechter Bekenntnis von 1632 nicht vorgesehen. Eine vergleichbare

hierarchische Institutionenbildung ist für die mennonitischen Gemeinde-

76 Vgl. ebd., S. 39f., 109; Michael D. Driedger, Obedient Heretics. Mennonite identities in
Lutheran Hamburg and Altona during the confessional age, Aldershot/ Burlington/ Singapore/
Sydney 2002, 27, 67.

77 Vgl. ebd., S. 22, 174; Kriedte 103, 106.
78 Vgl. Driedger 2002 16-22; Kriedte 1995 61f., 77f.; Kriedte 2007 126-145; James Jakob

Fehr, Conscientious Objection in the Militarist State: The Mennonite Refusal of Military
Service in Brandenburg-Prussia, in: Günther Lottes (Hrsg.), Vom Kurfürstentum zum
„Königreich der Landstriche". Brandenburg-Preussen im Zeitalter von Absolutismus und

Aufklärung, Berlin 2004, S. 193-218, hier 194-203.
79 Vgl. Dollinger 31-33; Driedger 2002 22-26; Kriedte 2007 107-126.
so Vgl. ebd., 19, 38, 50-54, 163-170; Driedger 184-188; Kriedte 1995 61f., 64, 90-91; Kriedte

2007 105f., 13 lf.
81 Vgl. ebd., 48-54, 163-170; Driedger 2002 27-30, 60-74.

169



verbände des deutschen Südwestens bis 1830 nicht bekannt.1*2 Mit dieser weitgehenden

Verkirchlichung der Mennonitengemeinden ging nach Ansicht Peter

Kriedtes offenbar auch eine Oligarchisierung in den leitenden Gremien zugunsten

einiger weniger Kaufmanns- bzw. Reederfamilien einher.83 Aus deren

Kreisen stammten zumeist auch die Diakone. Gleichwohl blieben selbst diese

Führungspersönlichkeiten auf die Legitimierung durch ihre Glaubensgemeinschaft

angewiesen. Insbesondere die Prediger in Krefeld und in Hamburg
vermochten gegenüber wohlhabenden Gemeindemitgliedern bis Mitte des 18.

Jahrhunderts gelegentlich einen erheblichen moralischen Druck in den
Gemeinden aufzubauen. So leiteten sie bei Wirtschaftsvergehen Kirchen-
zuchtverfahren ein und im Fall ausserordentlichen Luxus' oder bei der

Bestückung der Schiffe mit Kanonen hatten sich die mennonitischen Inhaber vor
der Gemeinde zu rechtfertigen.84
Eine konsequente Handhabung der Kirchenzucht ist bis Mitte des 18.

Jahrhunderts zudem anlässlich von Mischehen sowohl für Krefeld als auch für
Hamburg und Altona bezeugt.85 Das täuferisch-mennonitische Verbot von
Mischehen und das staatliche Verbot der Missionierung wirkten demnach in die

gleiche Richtung.86 Auf letzteres achteten insbesondere die protestantischen
Konfessionskirchen, da sie nicht nur den Verlust von Stolgebühren verhindern
wollten, sondern auch den Abgang von Kirchenmitgliedern befürchteten. Diese
konfessionelle Separierung von Heiratskreisen in den Städten trug nach Ansicht
Peter Kriedtes indirekt zur Stärkung der Integration und Loyalität unter den

Mennoniten bei.87

Einen anderen, die ethischen Grundsätze der Mennoniten berührenden Bereich
stellte der Militärdienst dar. Denn Gewaltlosigkeit und Friedfertigkeit sind
bereits ansatzweise in den Schleitheimer Artikeln von 1527 zu finden.
Spätestens seit dem Dordrechter Bekenntnis von 1632 gehörten sie zu den

Kerntugenden mennonitischen Selbstverständnisses.88 So distanzierte sich im
Anhang zu dieser Bekenntnisschrift ein Ältester aus Amsterdam explizit nicht
nur von der Täuferherrschaft in Münster, die er als „Münsterische Raserei"

82 Eine solche stärker amtskirchliche Ausprägung entwarf 1830 erstmals der mennonitische
Landgerichtsaktuar Abraham Hunzinger im Dienst des Grossherzogs von Hessen-Darmstadt.
Vgl. Abraham Hunzinger, Das Religions=, Kirchen= und Schulwesen der Mennoniten oder
Taufgesinnten, Speyer 1830, 143-190. Zur Person Hunzingers vgl. Christian Neff, Artikel:
Hunzinger, Abraham, in: Christian Hege/Christian Neff (Hrsg.) Mennonitisches Lexikon,
Bd. 2, Frankfurt/ Main, Weierhof 1937, 368-369.

83 Vgl. Dollinger 48f., 170-174; Driedger 2002 154-159; Kriedte 1995 62, 91.
84 Vgl. ebd., 54-57, 167-170; Driedger 1995 109-111, 194f.; Kriedte 1995 75-79, 87f.
85 Vgl. ebd., 42-45; Driedger 2002 159-170, 184-188, 190-193; Kriedte 1995 68f., 75; Kriedte

2007 128f., 147f.
86 Vgl. Hans-Jürgen Goertz, Zucht und Ordnung in nonkonformistischer Manier. Kleruskritik,

Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung in den Bewegungen der Täufer, in: Heinz Schilling
(Hrsg.), Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im frühneuzeitlichen Europa, Berlin 1994, 183-
198, hier 197.

88 Vgl. Goertz 1992 453f.; Goertz 1994 194f.

170



bezeichnete,89 sondern auch von der dort zum Ausdruck gebrachten eschatologi-
schen Vision, die er „als prophetische Träumerei" beurteilte.90 An diesen
Prinzipien hielten auch die städtischen Gemeinden bis Ende des 18. Jahrhunderts
fest, so dass sie gegen diejenigen Gemeindemitglieder Kirchenzuchtverfahren
veranlassten, die sich etwa zum Kriegsdienst bereit fanden, anstatt einen
Stellvertreter zu stellen.91

Sowohl für die Land- als auch für die Stadtgemeinden der mennonitischen

Glaubensgemeinschaft sind religiöse und theologische Kontroversen bereits in
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts überliefert. Sie entzündeten sich an der
nunmehr einsetzenden höheren Toleranzbereitschaft weltlicher Obrigkeiten und

an der zunehmenden Anpassungsbereitschaft von Mennoniten.92 Denn gerade
das Dordrechter Bekenntnis von 1632, das die „weiteste Verbreitung" und

Akzeptanz unter Mennoniten fand,93 sandte unmissverständlich positive Signale
an deutschreformierte und calvinistische Obrigkeiten in den Niederlanden aus.94

Darauf reagierten strenggläubige Mennoniten im deutschen Südwesten unter der

Führung des Ältesten Jakob Ammann aus der Schweiz 1693/4 mit der sogenannten

Amischen Spaltung.95 Am Niederrhein und in Norddeutschland lösten

Prediger unter dem Einfluss der strenggläubigen Dompelaars aus den
Niederlanden in den 1660er und 1690er Jahren theologische Kontroversen aus

und führten eine Separation innerhalb der mennonitischen
Glaubensgemeinschaft herbei.96 Von der Mitte des 18. Jahrhunderts an wurde das religiöse

Selbstverständnis der Glaubensgemeinschaft dann von pietistischen Predigern
wie Gerhard Tersteegen in Krefeld beeinflusst, der die Notwendigkeit „subjektiven

Heilserlebens" und die Suche nach „unmittelbarer Gotteserfahrung"
unterstrich.97 Nach Ansicht Michael Driedgers schärften die vor allem in Hamburg
heftig geführten theologischen und religiös motivierten Kontroversen das

konfessionelle Selbstverständnis der Gemeindemitglieder, gleichwohl dürften diese

Auseinandersetzungen auch die Aufrechterhaltung eines konfessionellen
Konsenses erschwert haben.98

Dass die mennonitischen Stadtgemeinden trotz theologischer Differenzen und
einer starken sozialen Ausdififerenzierung im 18. Jahrhundert handlungsfähig

89 Tielemann Tielen van Sittert, Eine kurze Darstellung des Glaubens des wehr- und rachlosen
Christentums, und dessen Zustandes, in: Die ernsthafte Christenpflicht, revidierte und vermehrte

Ausgabe, La Grange 1994, 146-183, hier 167.
90 Ebd., 168.
91 Vgl. Kriedte 1995 77; Kriedte 2007 544f., 679.
92 Vgl. Goertz 1993 35f.
92 Goertz 1992 451.
94 Vgl. Sittert 151 f., 182f. Zu dieser Einschätzung vgl. auch Hans-Jürgen Goertz, Zwischen

Zwietracht und Eintracht. Zur Zweideutigkeit täuferischer und mennonitischer Bekenntnisse, in:
Mennonitische Geschichtsblätter 43/44 (1986/87), 16-46, hier 33, 36, 40.

95 Vgl. Hanspeter Jecker, Das Dordrechter Bekenntnis und die Amische Spaltung, in:
Mennonitische Geschichtsblätter 50 (1993), 81-104.

96 Vgl. Dollinger 27-30; Driedger 2002 27-48; Kriedte 2007 135-141.
97 Vgl. Kriedte 1995 87-89.
98 Vgl. Driedger 2002 173-176.

171



blieben, führen Peter Kriedte und Ernst Schepansky einerseits auf den nach wie

vor bestehenden gesellschaftlichen Druck, der von lutherischen oder reformierten

Pfarrern sowie von wirtschaftlichen Konkurrenten aus der lutherischen oder
reformierten Kaufmannschaft ausging, andererseits auf die weiterhin geltende
unsichere Rechtslage zurück, da das sie betreffende reichsweit geltende
Ketzerrecht weiterhin bestand.9'' Nach Kriedte rückte „das Ringen um den
ökonomischen Erfolg [...] in das Zentrum der Überlebensstrategie der Mennoniten
in einer feindlichen Umwelt. Nur wenn er sich einstellte, konnten sie darauf hoffen,

dass ihre Gemeinde auf Dauer überleben würde."100 Als wesentliche mentale

Grundlagen für diese Fähigkeit zur Anspannung aller Kräfte bezeichnen
Gustav von Beckerath und Peter Kriedte nicht nur die ihnen eigene „innerweltliche

Askese", sondern auch ihre „naive Heilsgewissheit",101 die ihnen geholfen
habe, die aktuellen Schwierigkeiten pragmatisch zu überwinden.

IV. INNERWELTLICHE ASKESE UND KONFESSIONELLE IDENTITÄT
VON MENNONITEN IM WANDEL (1690-1850)

Die in dieser Studie erläuterten Existenzformen innerweltlicher Askese von
Mennoniten in ländlichen und städtischen Gemeinden während des 17. und 18.

Jahrhunderts zeigen deutliche Abweichungen von dem protestantischen
Sektentypus, den Max Weber und Ernst Troeltsch idealtypisch entwickelt haben.

Nach dem Dordrechter Bekenntnis von 1632 zeichneten sich allenthalben
Prozesse der Bekenntnisbildung und kirchenähnlicher Institutionalisierung ab,

die den von Max Weber unterstellten Charakter der Freikirche nachhaltig
veränderten. Der in diesem Bekenntnis zum Ausdruck gebrachte Verzicht auf Mission
und das darin aufrecht erhaltene Mischehenverbot hatten zur Folge, dass sich die
mennonitischen Glaubensgemeinschaften ganz aus sich selbst rekrutierten, insofern

nicht auswärtige Glaubensverwandte hinzukamen. Diese Konstellation
führte nach Ansicht von Hans-Jürgen Goertz bei nahezu allen mennonitischen
Gemeinden in der Frühneuzeit zu erhöhtem innergemeindlichen Druck in

Richtung einer „Lehr- und Verhaltenskonformität".102 Die Gemeinschaft verlor
den ihr von Weber attestierten Charakter eines „voluntaristischen Verbandes",103

da die in die Gemeinschaft hineingeborenen Menschen zu bekenntnisfesten

Gläubigen erzogen werden mussten. Nicht zuletzt um dieses Ziel zu erreichen,
dürfte sie eine differenzierte Ämterstruktur aufgebaut sowie Schulen und
Gemeindehäuser errichtet haben. An die Seite der Schulung des Bekenntnisses

99 Vgl. Kriedte 1995 65f.; Schepansky 55, 58.
'oo Ebd., 81.
101 Ebd., 80; Kriedte 2007 147. Eine ganz ähnliche Einschätzung findet sich schon bei Gustav von

Beckerath, Die wirtschaftliche Bedeutung der Krefelder Mennoniten und ihrer Vorfahren im
17. und 18. Jahrhundert, (Typoskript der Dissertation), Bonn 1951, 108.

102 Vgl. Goertz 1994 192.
103 Weber Sekten 111.

172



an Liedern, Katechismen, Lehrschriften und der eschatologisch akzentuierten
Geschichte evangelischer Märtyrer seit der Kreuzigung Christi104 trat die konsequent

gehandhabte gemeindliche Kirchenzucht, die mindestens bis Mitte des 18.

Jahrhunderts auch in den Stadtgemeinden praktiziert wurde. Von ihr konnte
niemand dispensiert werden, während sich diese fiskalische Praxis der Freistellung
durch Zahlung einer Gebühr bereits in den reformierten und lutherischen
Konfessionskirchen zum Leidwesen der Pfarrer immer deutlicher abzeichnete.105

Das einzelne Mitglied trat demnach spätestens seit dem Verzicht der Täufer und
Mennoniten auf Mission nicht freiwillig in die Glaubensgemeinschaft ein,
sondern wuchs in ihr auf und wurde ihren Regeln entsprechend erzogen. Für die
meisten Mitglieder gab es dazu keine Alternative, da ein Konfessionswechsel
nicht nur ein langwieriges Verfahren bei den Kirchenbehörden, sondern auch

Auseinandersetzungen mit den mennonitischen Amtsträgern und mit der eigenen

Verwandtschaft nach sich zog.106 Darüber hinaus bewirkte ein solcher Schritt
den Verlust aller Beziehungen zur Glaubensgemeinschaft. Weitere Hemmnisse
für einen Konfessionswechsel ergaben sich zumindest in den ersten beiden
Generationen nach der Einwanderung von Täufern aus der Schweiz und den

Niederlanden wegen ihrer Zugehörigkeit zu einer anderen
Sprachgemeinschaft.107 Die Bereitschaft zur Konformität des einzelnen dürfte demnach
denkbar hoch gewesen sein. Abgesehen davon partizipierte gerade die Mehrheit
der mittellosen und besitzarmen Mennoniten von brüderlicher und schwesterlicher

Hilfe, mitunter von der Unterstützung aus der mennonitischen Armenkasse,
die in den Städten nicht selten über grössere Finanzmittel als die Armenfonds
der wesentlich mitgliederstärkeren Konfessionskirchen verfugte.108
Ein von Max Weber und Ernst Troeltsch ebenfalls nicht beachtetes Strukturmerkmal

mennonitischer Gemeinden in Städten und auf dem Land ist in der
herausragenden Bedeutung von Familien und ihrer verwandtschaftlichen Netzwerke

zu sehen. Das war die interpersonelle Grundlage, auf der sich im Südwesten wie
auch am Niederrhein und in Norddeutschland mennonitische Gemeinden und
Gemeindeverbände entwickelten.109 Dieser Sachverhalt brachte es mit sich, dass

sowohl grossbäuerliche Familien im linksrheinischen Südwesten wie auch

104 Ich verweise auf den Überblick von Stauffer passim und die neue Studie von Peter Burschel,
„Marterlieder". Eine erfahrungsgeschichtliche Annäherung an die Martyrienkultur der Täufer
im 16. Jahrhundert, in: Mennonitische Geschichtsblätter 58 (2001), 7-36.

i°5 Vgl. Frank Konersmann, Presbyteriale und konsistoriale Kirchenzucht in der reformierten
Kirche Pfalz-Zweibrückens von 1681 bis 1798, in: Blätter für pfälzische Kirchengeschichte und
religiöse Volkskunde 61 (1994), 5-43, hier 25f.; Konersmann 1996 644, 648; Luise Schorn-
Schütte, Evangelische Geistlichkeit in der Frühneuzeit. Deren Anteil an der Entfaltung frühmoderner

Staatlichkeit und Gesellschaft. Dargestellt am Beispiel des Fürstentums Braunschweig-
Wolfenbüttel, der Landgrafschaft Hessen-Kassel und der Stadt Braunschweig, Gütersloh 1996,
386f.

106 Vgl. Konersmann 2001 350, 365f.; Häge 62-69.
107 Vgl. Dollinger 105f.; Ernst Crous, The Mennonites in Germany since the Thirty Years War,

in: The Mennonite Quarterly Review 25 (1951), 235-262, hier 236-239; Kriedte 1995 63.
108 Vgl. ebd., 22f., 172-174; Kriedte 1995 64, 72f.
109 Vgl. Ehrenpreis 123f.; Konersmann 2003 98-102.

173



Händler-, Verleger- und Fabrikantenfamilien am Niederrhein und in
Norddeutschland nicht nur eine bestimmende Rolle bei der Auswahl der
Kandidaten für die von der Gemeinde zu wählenden Amtsträger spielten,
sondern dank ihrer Spenden auch einen wesentlichen Faktor für die ökonomische
Stabilität der mennonitischen Gemeinden bildeten. Von der ökonomischen

Prosperität dieser Familien hing nicht zuletzt die Existenzfähigkeit der gesamten
Glaubensgemeinschaft ab, zumal eine wachsende Zahl armer Mitglieder unterstützt

werden musste.
Das einzelne Mitglied durchlief sowohl eine vom „Patriarchalismus" des Vaters,
der Ältesten und Diakone"0 als auch vom religiösen Brudergeist geprägte
Sozialisation, an der folgende Personen, Institutionen und Verfahren wirkten:
Erziehung in Familie und Verwandtschaft, katechetische Unterweisung im
Taufunterricht durch Lehrer und Prediger, Gewöhnung an Hilfsdienste für andere

Gemeindemitglieder, Ausbildung und Arbeit bei wohlhabenden
Gemeindemitgliedern, Teilnahme am Gottesdienst und an Gemeindeversammlungen sowie
nicht zuletzt die immer zu gewärtigende Ermahnung zur Busse und zur
Unterwerfung unter die Gemeindezucht.1" In Anbetracht dieser stark
gemeindeorientierten Erziehung und der eng miteinander verflochtenen familiären,
verwandtschaftlichen und kommunalen Sozialisationsinstanzen ist in Anlehnung an

Jürgen Schlumbohms Problemaufriss zu Fragen historischer Sozialisations-
forschung davon auszugehen, dass die Mehrheit der mennonitischen Gemeindemitglieder

sich an ein „statusorientiertes Rollensystem", geprägt vor allem von
Gehorsam, Pflichterfüllung und Tradition, zu gewöhnen hatten,112 in dem individuelle

Rollenmuster in der Regel nicht vorgesehen waren.
Der Heranwachsende war demnach sowohl einer strengen äusseren Kontrolle
durch die Glaubensgemeinschaft als auch einer unaufhörlichen internen
Kontrolle durch Familie und Verwandtschaft ausgesetzt. Die Gewichtung
zwischen diesen Sozialisationsinstanzen änderte sich jedoch im Verlauf des 18.

Jahrhunderts infolge zunehmender sozialer Differenzierung und individueller
Rollendiversifikation in den mennonitischen Gemeinden. Es handelt sich dabei
mithin um generelle und säkulare Phänomene, die seit einiger Zeit verschiedentlich

auch bei Familien der drei christlichen Konfessionskirchen auf dem Land
beobachtet worden sind.113 Wohlhabendere Familien favorisierten für ihre Kinder
mehr denn je Ehepartner aus Familien mit vergleichbarem sozialen Rang. Es bil-

110 Vgl. Dollinger 48-50, 166; Kriedte 1995 82.
111 Über den nach wie vor zentralen Stellenwert dieser Sozialisationsinstanzen in amischen

Gemeinden der USA im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts, vgl. Enninger/Wandt 380-382.
112 Jürgen Schlumbohm, ,Traditionale' Kollektivität und .moderne' Individualität': einige Fragen

und Thesen fur eine historische Sozialisationsforschung. Kleines Bürgertum und gehobenes
Bürgertum in Deutschland um 1800 als Beispiel, in: Rudolf Vierhaus (Hrsg.), Bürger und
Bürgerlichkeit im Zeitalter der Aufklärung, Heidelberg 1981, 265-320, hier 302f. Anm. 74.

113 Ich verweise exemplarisch auf die Mikrostudien von David Warren Sabean, Property, produc¬
tion and family in Neckarhausen, 1700-1870, Cambridge 1990, Ders., Kinship in
Neckarhausen, Cambridge 1998 und Gunter Mahler-Wein, Die Herren im Dorf. Bäuerliche
Oberschicht und ländliche Elitenbildung in Rheinhessen 1700-1850, Mainz 2001.

174



deten sich geschlossene Heiratskreise auch in der mennonitischen
Glaubensgemeinschaft, von denen ärmere Familien faktisch ausgeschlossen waren. Aus
letzteren rekrutierte sich hingegen zunehmend die Klientel der wohlhabenden
Familien, die ihnen Arbeit verschafften, Kredite gewährten und Wohnraum zur
Verfügung stellten.114 Die Heiratspraxis der sozialen Endogamie ist sowohl bei

grossbäuerlichen Familien im Südwesten als auch bei Händler- und
Fabrikantenfamilien am Niederrhein und in Norddeutschland festzustellen.115

Zudem zeigten die Vertreter dieser exklusiven mennonitischen Familienkreise
am Ende des Jahrhunderts ein wachsendes Interesse an bürgerlicher Kultur und

Bildung, sie Messen zumindest ihre Söhne von Privatlehrern unterrichten und
schickten sie anschliessend auf Gymnasien. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts
besuchte mancher Sohn dieser grossbäuerlichen Familien landwirtschaftliche
Fachschulen und sogar gelegentlich bereits Universitäten.116

Die Nachkommen dieser mennonitischen Familien wurden in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts immer häufiger der strengen Kontrolle der Gemeindeorgane

entzogen. Sie wuchsen in den Worten Jürgen Schlumbohms eher in
einem familiengestützten, „personenorientierten Rollensystem" auf,117 das ihnen
individuellere Handlungsspielräume eröffnete. Im günstigsten Fall prägte der
Einzelne bereits Persönlichkeitsmerkmale moderner säkularisierter Individualität

aus, denen gleichwohl noch die Eierschalen kollektiver mennonitischer
Identität anhafteten. Für seine nunmehr auch klassenspezifische Sozialisation
bildete die in den Familien tradierte innerweltliche Askese der Mennoniten mit
den Kerntugenden der Sparsamkeit, der Gewissenhaftigkeit, des Fleisses und der
brüderlichen Nächstenliebe einen günstigen Nährboden für einen Habitus, der
sich durch die Internalisierung immer komplexerer Rollenerwartungen auszeichnete.

Der dank ihrer innerweltlichen Askese kultivierte Habitus, dem eine
differenzierte Zeitökonomie und methodische Lebensführung zugrunde lag, eröffnete

einen Weg zur Entfaltung moderner Individualitätsmerkmale.118 Eine andere

Richtung zeichnete sich unter dem verstärkten Einfluss pietistischer Prediger auf
dem Wege gesteigerter subjektiver Religiosität und erhöhter Naherwartung von

114 Vgl. Frank Konersmann, Local labour markets and Peasant merchants in the Upper Rhine val¬

ley and the Palatinate (1740-1870), in: Erich Landsteriner/Ernst Langthaler (Hrsg.),
Agrosystems and Labour Relations in European Societies (Middle Ages - 20th century),
Turnhout 2008 [im Druck],

115 Vgl. Kriedte 1995 75f„ 84; Driedger 2002 154-159, 167-171; Konersmann 2004a 232-235,
237. Hierzu auch Frank Konersmann, Du stand paysan à la classe des propriétaires terriens et
des agricultures. Paysans-négociants dans le Palatinat, en Hesse-Rhénane et dans la Haut-
Rhénanie du nord (1740-1880), in: Jean-Pierre Jessenne/François Menant (Ed.), Les Elites
rurales dans l'Europe Médiévale et Moderne (Actes des XXVIIlemes Journées Internationales
de l'Abbaye de Flaran Septembre 2005), Toulouse 2007, S. 211-228.

116 Vgl. Konersmann 2008.
117 SCHLUMBOHM 302f.
118 Diese zunehmend individuellere Ausprägung innerweltlicher Askese in einigen Sozialkreisen

der mennonitischen Glaubensgemeinschaft übersieht Jean Séguy, der bei Mennoniten bis in das

19. Jahrhunderts stets ,nur' von einer „ascèse communautaire et radicale" ausgeht. Vgl. Séguy
64.

175



Gottes Reich Ende des 18. Jahrhunderts ab, die in neuen Vergemeinschaftungsformen

wie etwa in religiösen Gesellschaften und Vereinen kultiviert wurden.119

Demnach ist der von Max Weber und Ernst Troeltsch allen Sektenmitgliedern
unterstellte Individualismus in seiner frühen Ausprägung vor allem als ein

schichtspezifisches Sozialisationsprodukt anzusehen, dessen volle Ausprägung
sich über mehrere Generationen erstreckte. Seinen zeitspezifischen Charakter
erhielt der Individualismus vor dem Hintergrund dynamisierter
Wechselwirkungen zwischen internen und externen Faktoren, mit denen diese

Glaubensgemeinschaft konfrontiert wurde. Für die aktive mentale Verarbeitung
wachsender sozialer, wirtschaftlicher und kultureller Anforderungen bedurfte es

der Modifikation von Gewohnheiten, Ritualen und Traditionen, so dass

beispielsweise bei Konflikten und Krisen auch neue Lösungswege beschritten werden

mussten, deren Konsequenzen zudem prognostisch abzuschätzen waren. Der
Einzelne wurde immer mehr mit dem modernen Phänomen divergierender
Rollenerwartungen konfrontiert. Dem entsprach es, dass Individualität als ein
neues soziales System mit hohem Integrationspotential im Verlauf des 18.

Jahrhunderts erfunden und auf den Begriff gebracht wurde. Mit der

Notwendigkeit zur Internalisierung dieses neuen Psychischen Systems120 wurde
früher oder später jede Person konfrontiert.121

In Anbetracht dieser heterogenen Aspekte des Wandels von Sozialisations- und
Rollenmustern ist eine historische Rekonstruktion der Sozio- und Psychogenese
sowohl des Individualismus als auch der methodischen Lebensführung bisher

nur in Ansätzen dank einer guten Quellenlage beispielsweise für einzelne
Mennoniten erfolgt.122 Eine methodisch nachvollziehbare und empirisch abgesicherte

Rekonstruktion kann vor allem für Personen geleistet werden, die sich
nolens volens in einer exponierten Position und Lebenslage befanden und die

heterogene Aufgaben und Erwartungen zu koordinieren hatten. Solche Personen

waren in besonderem Masse auf eine geschickte und konsequente Bündelung
ihrer Kräfte und Fähigkeiten angewiesen, um handlungsfähig zu bleiben. Zu
diesem Personenkreis gehörten in den mennonitischen Glaubensgemeinschaften

119 Vgl. Kriedte 1995 88-91; Goertz 1986 41 f.; Hartmut Lehmann, Absonderung und neue
Gemeinschaft, in: Ders. (Hrsg.), Glaubenswelt und Lebenswelten (Geschichte des Pietismus,
Bd. 4), Göttingen 2004, 488-497.

120 Dieses Psychische System erläutert Elena Esposito, Artikel: Psychisches System, in: Claudio
Baraldfi/Gian-Carlo Corsi/Elena Esposito (Hrsg.), GLU. Glossar zu Niklas Luhmanns
Theorie sozialer Systeme, Frankfurt/ Main 1997, 142-144.

121 Vgl. Niklas Luhmann, Individuum, Individualität, Individualismus, in: Ders., Gesellschafts¬
struktur und Semantik. Studien zur Wissensoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 3,
Frankfurt/Main, zweite Auflage 1998, 149-258. Über die historische Ausfaltung von Merkmalen
der Individualität seit dem Mittelalter informiert der Sammelband von Richard van Dülmen
(Hrsg.), Entdeckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Köln/Weimar/Wien 2001. Auf die jüdische Bevölkerung bezogen demnächst Rotraus
ries, Das individuelle Experiment: Beispiele interkultureller Orientierung in der jüdischen
Gesellschaft der Frühen Neuzeit, in: Kaspar von Greyerz (Hrsg.), Individualisierungsprozesse
in interdisziplinärer Perspektive (15.-19. Jahrhundert), München 2007 [im Druck],

122 Vgl. Konersmann 2004 429, 432

176



vor allem Diakone wie der Bauernkaufmann David Kägy in Rheinhessen123 und
der bürgerliche Kaufmann Geeritt Roosen in Hamburg.124 Denn die Diakone
nahmen eine Schlüsselposition an der Nahtstelle zwischen der sie umgebenden
anderskonfessionellen Gesellschaft und ihrer Glaubensgemeinschaft ein.
So verkörperte der Diakon David Kägy innerhalb des mennonitischen
Gemeindeverbandes den Typus des entschiedenen Bewahrers mennonitischer
Tradition, die Kägy den Zeitumständen anzupassen wusste, ohne wesentliche

religiös-ethische Grundsätze aufzugeben. In seinem weiteren gesellschaftlichen
Umfeld trat er als geachteter Bauernkaufmann und als geschätztes Mitglied des

landwirtschaftlichen Vereins in der Provinz Rheinhessen auf. Er vermochte die

agrarwirtschaftlichen Entwicklungspotentiale der Region vielfaltig zu nutzen,
und er war über die agrarpolitischen Rahmenbedingungen seiner Zeit gut
informiert. Er bewies eine bemerkenswerte Flexibilität als Agrarproduzent,
Gewerbetreibender, Arbeit- und Kreditgeber sowie Agrarhändler, und er stand manchem

Zeitgenossen mit Rat und Tat bei. Zudem geben nicht nur die von diesem
mennonitischen Bauernkaufmann zahlreich überlieferten Schreibebücher eine akri-
bische Buchführung und ausgeprägte Rechenfähigkeit zu erkennen.125 Dank dieser

Eigenschaften vermochte er seinen ökonomischen Handlungsspielraum
erheblich zu erweitern,126 sei es für die Prüfung der Einnahmen und Ausgaben,
sei es für die Klärung von Ausständen, sei es für die Kontrolle der Arbeitskräfte,
sei es für die Beobachtung der Erträge im Verlauf der Wirtschaftsjahre, sei es für
gezielte Investitionen in lukrative Produktionsbereiche u. a. m.
Die aus den Niederlanden und der Schweiz zu Beginn und Mitte des 17.

Jahrhunderts an den Niederrhein, nach Norddeutschland und in den deutschen
Südwesten ausgewanderten Täuferfamilien fanden in ihrer neuen Heimat
erstmals günstige rechtliche und politische Bedingungen für eine dauerhafte

Niederlassung vor. Zudem wurden nach dem wirtschaftlich und sozial desaströ-

sen Dreissigjährigen Krieg vor allem risikobereite und innovationsfreudige
Minderheiten gesucht, die den Wiederaufbau in Landwirtschaft, in Gewerbe und
im Handel beförderten. Komplementär zu der nunmehr höheren
Duldungsbereitschaft gegenüber religiösen und ethnischen Minderheiten von Seiten

der Obrigkeiten ist eine gewisse Anpassungsbereitschaft von Seiten der

Täufergemeinschaft zu sehen, wie sie insbesondere das Dordrechter Bekenntnis

123 Nach wie vor einschlägig ist die biographische Skizze von Christian Neff, David Kaege von
Offstein, in: Christlicher Gemeinde-Kalender 34 (1925), 39-68. Über ihn äusserte sich einer seiner

Kritiker, der liberale und studierte Prediger Johannes Risser, vgl. Christian Neff, Johannes
Risser. Prediger in Sembach (Eine Selbstbiographie), in: Christlicher Gemeinde-Kalender 23

(1914), 47-72, hier 65f.
124 Zu seiner Person vgl. Ernst Crous, Artikel: Geeritt Roosen, in: Christian Hege/Christian

Neff (Hrsg.), Mennonitisches Lexikon, Bd. 3, Frankfurt/Weierhof 1938-1942, (ND) Karlsruhe
1958, 533-534. Zur reichhaltigen Literatur über die Familie Roosen vgl. Driedger 1995 118-
121.

123 Vgl. Konersmann 2008.
126 Auf diese Eigenschaften hat Ernst H. Correll schon früh aufmerksam gemacht. Vgl. Correll

143.

177



von 1632 zum Ausdruck brachte. Vor diesem Hintergrund geriet das religiöse
Selbstverständnis der Täufer als Wiedergeborene in der Nachfolge Christi nolens

volens verstärkt unter innerweltlichen Bewährungs- und Erfolgsdruck, um ihre
Existenz zu sichern, ohne aber ihre Glaubensüberzeugung zu verlieren. In

diesem Zusammenhang ergriffen Familien mit Unterstützung auswärtiger Prediger
die Chance zur Erhaltung und zur Konsolidierung der Glaubensgemeinschaft,
wobei sie den zeitgemässen Weg der Verkirchlichung und der Bekenntnisbildung
einschlugen. Gleichwohl bildeten wohlhabende Familien und ihr
verwandtschaftliches Netzwerk durchgehend das personelle Rückgrat der
Glaubensgemeinschaft. Die von Max Weber und Ernst Troeltsch erstmals in das allgemeine

historische Interesse gerückte zivilisationsgeschichtliche Bedeutung der
innerweltlichen Askese der Täufer und Mennoniten dürfte erst unter den genannten

Bedingungen im Alten Reich ihre säkulare Dynamik entfaltet und zur
Ausprägung einer protestantischen Ethik beigetragen haben.

Frank Konersmann, Fakultätfür Geschichtswissenschaft, D-3350I Bielefeld

VERZEICHNIS DER ABKÜRZUNGEN
UND DER MEHRFACH ZITIERTEN LITERATUR

CORRELL

Ernst H. Correll, Das schweizerische Täufermennonitentum. Ein soziologischer

Bericht, Tübingen 1925.

Dollinger
Robert Dollinger, Geschichte der Mennoniten in Schleswig=Holstein,
Hamburg und Lübeck, Neumünster 1930.

Driedger 1995

Michael D. Driedger, Kanonen, Schiesspulver und Wehrlosigkeit. Cord,
Geeritt und B. C. Roosen in Holstein und Hamburg 1532-1905, in:
Mennonitische Geschichtsblätter 52 (1995), 101-121.

Driedger 2002

Michael D. Driedger, Obedient Heretics. Mennonite identities in Lutheran

Hamburg and Altona during the confessional age, Aldershot/Burlington/
Singapore/Sydney 2002.

Ehrenpreis
Stefan Ehrenpreis, Die Obrigkeit, die Konfessionen und die Täufer im

Herzogtum Berg 1535-1700, in: Burkhard Dietz/Stefan Ehrenpreis [Hg.],
Drei Konfessionen in einer Region. Beiträge zur Geschichte der

Konfessionalisierung im Herzogtum Berg vom 16. Bis zum 18. Jahrhundert,
Köln 1999, 113-152.

178



Enninger/Wandt
Werner Enninger/Karl-Heinz Wandt, Zur Beziehung zwischen religiösen,
sozialen und ökonomischen Faktoren in einem old order amish Isolât, in:
Harald Niemeyer [Hg.], Soziale Beziehungsgeflechte (Festschrift für Hans
Winkmann zum 65. Geburtstag), Berlin 1980, 361-390.

Troeltsch Soziallehren
Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 2

Bde, (ND der Ausgabe 1912), Tübingen 1994.

Goertz 1986

Hans-Jürgen Goertz, Zwischen Zwietracht und Eintracht. Zur Zweideutigkeit
täuferischer und mennonitischer Bekenntnisse, in: Mennonitische Geschichtsblätter

43/44 (1986/87), 16-46.

Goertz 1992

Hans-Jürgen Goertz, Artikel: Mennoniten II., in: TRE 22, Berlin/New York
1992,450-457.

Goertz 1993

Hans-Jürgen Goertz, Religiöse Bewegungen in der Frühen Neuzeit, München
1993.

Goertz 1994

Hans-Jürgen Goertz, Zucht und Ordnung in nonkonformistischer Manier.
Kleruskritik, Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung in den Bewegungen der
Täufer, in: Heinz Schilling [Hg.], Kirchenzucht und Sozialdisziplinierung im
frühneuzeitlichen Europa, Berlin 1994, 183-198.

Graus
Frantisek Graus, Randgruppen der städtischen Gesellschaft im Spätmittelalter,
in: Zeitschrift für Historische Forschung 8 (1981), 385-437.

Häge

Birgit Kerstin Häge, Das Kurfürstentum Pfalz und sein Umgang mit
Mennoniten, Juden und anderen religiösen Minderheiten, Weierhof-Bolanden
2006.

Hergemöller
Bern-Ulrich Hergemöller, Randgruppen der spätmittelalterlichen Gesellschaft.

Einheit und Vielfalt, in: Ders. [Hg.], Randgruppen der spätmittelalterlichen

Gesellschaft. Ein Hand- und Studienbuch, Warendorf 1990, 1-51.

179



Konersmann 1996

Frank Konersmann, Kirchenregiment und Kirchenzucht im frühneuzeitlichen
Kleinstaat. Studien zu den herrschaftlichen und gesellschaftlichen Grundlagen
des Kirchenregiments der Herzöge von Pfalz-Zweibrücken, 1410-1793, Speyer
1996.

Konersmann 2001

Frank Konersmann, Duldung, Privilegierung, Assimilation und Säkularisation.
Mennonitische Glaubensgemeinschaften in der Pfalz, in Rheinhessen und am
nördlichen Oberrhein (1664-1802), in: Mark Häberlein/Martin Zürn (Hrsg.),
Minderheiten, Obrigkeit und Gesellschaft in der Frühen Neuzeit. Integrationsund

Abgrenzungsprozesse im süddeutschen Raum, St. Katharinen 2001, 339-

375.

Konersmann 2001a

Frank Konersmann, Busszuchtvorstellungen und Kirchenzuchtpraxis bei
pfälzischen und rhein-hessischen Mennoniten zwischen 1693 und 1852, in: Harm
Klueting/Jan Röhls [Hg.], Reformierte Perspektiven, Wuppertal 2001, 179-202.

Konersmann 2003

Frank Konersmann, Rechtslage, soziale Verhältnisse und Geschäftsbeziehungen

von Mennoniten in Städten und auf dem Land. Mennonitische
Bauernkaufleute in der Pfalz und in Rheinhessen (18.-19. Jahrhundert), in:

Mannheimer Geschichtsblätter 10 (2003), 83-115.

Konersmann 2004

Frank Konersmann, Studien zur Genese rationaler Lebensführung und zum
Sektentypus Max Webers. Das Beispiel mennonitischer Bauernfamilien im
deutschen Südwesten (1632-1850), in: Zeitschrift für Soziologie 33 (2004), 418-437.

Konersmann 2004a
Frank Konersmann, Soziogenese und Wirtschaftspraktiken einer agrarkapitali-
stischen Sonder-formation. Mennonitische Bauernkaufleute in Offstein (1762-
1855), in: André Holenstein/Sabine Ullmann (Hrsg.), Nachbarn, Gemeindegenossen

und die anderen. Minderheiten und Sondergruppen im Südwesten des

Reiches während der Frühen Neuzeit, Epfendorf 2004, 215-237.

Konersmann 2008
Frank Konersmann, Functions of literacy and calculation ability in peasant
families. The case of peasant merchants in southwest Germany (1685-1850), in:

Hans-Erich Bödecker/norbert Winnige (Hrsg.), Cultural Practices of Literacy
in the Early Modern Period, Göttingen 2008.

180



Kriedte 1995

Peter Kriedte, Äusserer Erfolg und beginnende Identitätskrise. Die Krefelder
Mennoniten im 18. Jahrhundert (1702-1794), in: Wolfgang Froese (Hrsg.), Sie

kamen als Fremde. Die Mennoniten in Krefeld von den Anfangen bis zur
Gegenwart, Krefeld 1995, 61-104.

Kriedte 2007

Peter Kriedte, Taufgesinnte und grosses Kapital. Die niederrheinisch-bergi-
schen Mennoniten und der Aufstieg des Krefelder Seidengewerbes 1650-1815),
Göttingen 2007.

Kurze
Dietrich Kurze, Häresie und Minderheit im Mittelalter, in: Historische
Zeitschrift 229 (1979), 529-573.

Lambert
Malcolm Lambert, Häresie im Mittelalter. Von den Katharern bis zu den

Hussiten, Darmstadt 2001.

SCHEPANSKY

Ernst W. Schepansky, Mennoniten in Hamburg und Altona zur Zeit des

Merkantilismus. Ein Beispiel zur Sozialgeschichte des Fremden, in: Men-
nonitische Geschichtsblätter 32 (1980), 54-73.

SCHLUMBOHM

Jürgen Schlumbohm, ,Traditionale' Kollektivität und ,moderne' Individualität:
einige Fragen und Thesen für eine historische Sozialisationsforschung. Kleines

Bürgertum und gehobenes Bürgertum in Deutschland um 1800 als Beispiel, in:

Rudolf Vierhaus (Hrsg.), Bürger und Bürgerlichkeit im Zeitalter der

Aufklärung, Heidelberg 1981, 265-320.

Seguy
Jean Seguy, L'ascèse dans les sectes d'origine protestante, in: Archives de

Sociologie des Religions 18 (1964), 55-70.

Seyfarth/Sprondel
Constans Seyfarth/Walter M. Sprondel (Hrsg.), Seminar: Religion und

gesellschaftliche Entwicklung. Studien zur Protestantismus-Kapitalismus These

Max Webers, Frankfurt/ Main 1973.

Sittert
Tielemann Tielen van Sittert, Eine kurze Darstellung des Glaubens des wehrund

rachlosen Christentums, und dessen Zustandes, in: Die ernsthafte
Christenpflicht, revidierte und vermehrte Ausgabe, LaGrange 1994, 146-183.

181



Stauffer
Ethelbert Stauffer, The Anabaptist Theology of Martyrdom, in: H. Wayne
Pipkin (Hrsg.), Essays in Anabaptist Theology, Elkhart 1994, XX-XX.

StrObind
Andrea Strübind, Eifriger als Zwingli. Die frühe Täuferbewegung in der
Schweiz, Berlin 2003.

Troeltsch Soziallehren
Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 2

Bde, (ND der Ausgabe 1912), Tübingen 1994.

Weber Antikritisches
Max Weber, Antikritisches zum „Geist" des Kapitalismus, in: Johannes
Winkelmann (Hrsg.), Max Weber. Kritiken und Antikritiken. Die protestantische

Ethik II, durchgesehene und hinsichtlich der Bibliographie erweiterte

Auflage, Gütersloh 1978, 149-187.

Weber Ethik
Max Weber, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in:
Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. 1, (ND der Erstausgabe von
1920), Tübingen 1988, 17-206.

Weber Kirchen
Max Weber, „Kirchen" und „Sekten" in Nordamerika. Eine kirchen- und
sozialpolitische Skizze, in: Die Christliche Welt 20 (1906), 558-562, 577-582.

Weber Sekten

Max Weber, Die protestantischen Sekten und der Geist des Kapitalismus, in:

Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie, Bd. 1, (ND der Erstausgabe von
1920), Tübingen 1988, 207-236.

Abstract

Der bemerkenswerte Stellenwert von christlichen Laienbewegungen - z. B. der
Katharer, Waldenser, Täufer und Mennoniten - für die Kirchengeschichte
Europas ist vor allem dank der Religionssoziologie Max Webers und Ernst
Troeltsch zu Beginn des 20. Jahrhunderts in das allgemeine Bewußtsein gehoben
worden. In diesen Laienbewegungen, die kirchliche Amtsträger immer wieder an
das Vorbild der christlichen Urgemeinden und der apostolischen Lebensführung
im Geiste Christi erinnerten, erblickten Weber und Troeltsch eine der wesentli-

182



chen Reformkräfte des Christentums. Mit dem Terminus ,Sekte'integrierten sie

Laienbewegungen in ihre religionssoziologische Typologie, in der sie zwischen
Amtskirche, Sekte und Mystik unterschieden. Eine Zuspitzung reformerischer
Forderungen sahen sie bei den Täufern und Mennoniten als den Prototypen
protestantischer Sekten gegeben. Denn ihnen sei eine neuartige innerweltliche
Askese nicht zuletzt dank ihrer strengen Gemeindezucht eigen gewesen. Im
vorliegenden Beitrag wird am Beispiel u.a. des religiösen Selbstverständnisses und
der Kirchenzucht ländlicher Mennoniten im deutschen Südwesten und städtischer

Mennoniten am Niederrhein und in Norddeutschland nach 1600 zweierlei
untersucht: Erstens, inwiefern sie dem von Max Weber und Ernst Troeltsch
formulierten Idealtypus innerweltlicher Askese entsprachen, das den religiösen
Kern der These von der protestantischen Ethik ausmacht. Zweitens, wann, inwiefern

und dank welcher Umstände die innerweltliche Askese von Mennoniten
einen günstigen Nährboden für die Entfaltung ökonomischer Rationalität und
methodischer Lebensführung bereitstellte, die den säkularen Kern der These von
der protestantischen Ethik bilden.

La valeur remarquable des mouvements chrétiens laïques - par exemple ceux
des Cathares, des Vaudois, des Anabaptistes et Mennonites - pour l'histoire de

l'Eglise européenne a principalement été soulignée par les sociologues de la
religion Max Weber et Ernst Troeltsch au début du 20e siècle. Ce sont eux qui ont
rappelé ces mouvements à la conscience générale. Ces mouvements laïques
rappelèrent toujours à nouveau au clergé le modèle des communautés chrétiennes

primitives et la manière de vivre apostolique dans l'Esprit du Christ. Weber et
Troeltsch les avaient vus comme l'une des forces réformatrices les plus importantes

du christianisme. Par la terminologie „secte", ils ont intégré des mouvements

laïcs dans leur typologie socioreligieuse, en distinguant entre Eglise instituée

(Amtskirche), secte et mystique. Ils ont vu une spécificité des exigences
réformatrices chez les anabaptistes et les mennonites comme étant le prototype
de la secte protestante, à cause de leur caractéristique de vivre une nouvelle
ascèse dans ce monde, d'abord à mettre sur le compte de leur discipline stricte
de l'Eglise. Dans l'exposé présenté nous analysons, entre autres, l'exemple de

l'autocompréhension et de la pratique de la discipline ecclésiastique des
mennonites des campagnes du sud-ouest de l'Allemagne et des mennonites plus
urbains en Basse-Rhénanie et en Allemagne du nord après 1600. Nous le faisons
au moyen d'une double enquête: il s'agit d'abord de savoir dans quelle mesure
ces groupes correspondent à la typologie idéale de Max Weber et de Ernst
Troeltsch, qui pensaient voir cette ascèse intramondaine particulière au coeur
religieux de leur thèse relative à l'éthique protestante, et de savoir ensuite

quand, dans quelle mesure et dans quelle circonstances l'ascèse intramondaine
de mennonites a proposé un terrain nourricier propice au développement d'une
rationalité économique et d'une manière de vivre méthodique, qui constitue le

coeur séculier de la Thèse de l'éthique du protestantisme.

183




	Existenzformen des asketischen Protestantismus : innerweltliche Askese in Mennonitengemeinden deutscher Gebiete im Vergleich (1600-1850)

