
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 31 (2008)

Artikel: Wahrheit und Subjektivität : warum schwenckfeldische
Nonkonformisten in Zürich 1588 gegen Glaubenszwang protestierten

Autor: Scheidegger, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Scheidegger

WAHRHEIT UND SUBJEKTIVITÄT

Warum schwenckfeldische Nonkonformisten in Zürich 1588

gegen Glaubenszwang protestierten.

I. EINFÜHRENDES

Caspar Schwenckfeld entstammte dem schlesischen Adel und schloss sich nach
einem Bekehrungserlebnis 1519 der Reformation an. Schon früh beobachtete er
mit Sorge die negativen sittlichen Auswirkungen von Luthers Lehre im Volk und
im Pfarrerstand. Besonders enttäuschte ihn, als sich die führenden Theologen für
die Durchsetzung der Reformation an die politischen Obrigkeiten wandten und
ihnen in der Folge auch das Kirchenregiment zugestanden. Damit war aus seiner
Sicht die geistliche Erneuerung der Kirche in fataler Weise blockiert, weil
Christus sein Amt als Haupt und Hirte der Kirche nicht in vollem Mass ausüben
konnte. Doch nicht nur das Vorgehen der Reformatoren, sondern auch die

Errichtung einer von falscher Lehre und Unchristen gereinigten Kirche seitens
der Täufer stiessen bei Schwenckfeld nicht auf Zustimmung. In beidem erblickte

er eigenmächtiges Handeln. Er wollte zuwarten und weiterhin auf das Wirken
des Heiligen Geistes hoffen, bis Gott eine Reformation der ganzen Kirche schenken

würde. Zum Ausharren gehörten für ihn sowohl der Austausch unter
Freunden als auch gemeinsames Gebet und Bibellesen im kleinen Kreis.
Seine Kritik an der Institutionalisierung der Reformation und sein Wirken für
einen eigenständigen Mittelweg zwischen den sich bildenden konfessionellen
Fronten brachten Schwenckfeld viele Feinde ein, zwangen ihn zu einem ruhelosen

Wanderleben in Süddeutschland und führten in Schlesien, im elsässischen,
süddeutschen und wahrscheinlich auch im schweizerischen Raum zu einer
nebenkirchlichen Bewegung, die sich in kleinen Konventikeln organisierte und
durch eine weit verzweigte Korrespondenz untereinander verbunden blieb.
Neben einem hohen Frauenanteil gehörten zu seinen Anhängern überdurchschnittlich

viele Adlige, Patrizier und Angehörige gehobener bürgerlicher
Berufe. Obwohl es unter seinen Gesinnungsgenossen nie zur Bildung einer separaten

Kirche kam, überdauerte das bestehende Beziehungsnetz Schwenckfelds
Tod im Jahr 1561. In der Folgezeit blieben in diesen Kreisen Schwenckfelds

Anliegen bestimmend, erfuhren aber nicht selten auch eine Erweiterung durch
die Rezeption anderer theologischer Richtungen. In der Forschung ist deshalb
nicht nur die Bezeichnung „Schwenckfelder" gebräuchlich, sondern auch von

91



„mystischem Separatismus" oder „mystischem Spiritualismus" die Rede.1

Während zu den Schwenckfeldern in Strassburg eine ungedruckte Dissertation
und über die Verhältnisse in Süddeutschland neben älteren Veröffentlichungen
eine umfangreiche, jüngst erschienene Untersuchung vorliegen, fehlt für die
Schweiz eine vergleichbare Arbeit.2
Die Organisationsstruktur der schwenckfeldischen Kreise und das Fehlen eines

äusseren Gottesdienstes machte es den Behörden nicht leicht, die Non-
konformisten zu erkennen und gegen sie vorzugehen. Im Vergleich zu den

Täufern dürften daher, von Ausnahmen einmal abgesehen, eher wenige Akten
produziert worden sein. Gründe für die schlechte Quellenlage liegen darin, dass

erstens Bestände mit Bezug zu Schwenckfelds Anhängern nicht mehr oder nur
noch unvollständig existieren und dass zweitens diese Kreise von den Behörden

- wie etwa in Zürich - nicht immer deutlich von den Täufern unterschieden worden

sind. Jacobus ten Doornkaat Koolman übernahm die in den Quellen
vorkommende Bezeichnung, als er einen Aufsatz über „Täufer in Zürcher Zünften
1588" schrieb.3 Insgesamt ist die Quellenlage zu diesen angeblichen Täufern

jedoch verhältnismässig günstig, weil viele Akten der Zürcher Kirchenleitung4,
die Autobiographie von Josua Maler5, dem Vater des Nonkonformisten
Balthasar, und einige Dokumente der politischen Obrigkeiten6 überliefert sind.
Im vorliegenden Beitrag soll den angeblichen Täufern von 1588 nachgegangen
und gezeigt werden, dass es sich bei ihnen um Nonkonformisten schwenckfeldi-
scher Prägung handelte. Ihre Kontakte zu den Täufern auf der Landschaft, ihr
Besitz täuferischer und schwenckfeldischer Literatur, ihr Verhältnis zur
Gesellschaft, die Reaktionen der kirchlichen und politischen Obrigkeit und
schliesslich ihre Flucht aus Zürich sollen untersucht und zusammenfassend dar-

1 Zum Beispiel bei Daniel Friedrich (?-1610) und Daniel Sudermann (1550-ca. 1631), zwei wich¬
tigen Persönlichkeiten innerhalb der schwenckfeldischen Kreise. Besonders Sudermann empfing

Anregungen von der mittelalterlichen Mystik. Zu Letzterem vgl. Monica Pieper Daniel
Sudermann (1550-ca. 1631) als Vertreter des mystischen Spiritualismus, Stuttgart 1985.
Zu Friedrich vgl. Ernst Eylenstein, Daniel Friedrich (gest. 1610). Ein Beitrag zum mystischen
Separatismus am Ende des 16. Jahrhunderts in Deutschland, Diss. Universität Tübingen, Langensalza

1930. Eylenstein bezeichnet Friedrich auch als „echten Schwenckfelder" (ebd., 77).
2 Daniel Husser, Liberté spiritualiste et structures socio-religieuses. Caspar Schwenckfeld et les

„Schwenckfeldiens" entre églises, sectes et autorités à Strassbourg (1529-1631), Diss. Univ.
Strassburg, 1980.

Caroline Gritschke, «Via Media». Spiritualistische Lebenswelten und Konfessionalisierung.
Das süddeutsche Schwenckfeldertum im 16. und 17. Jahrhundert, Berlin 2006.
Zu den leider kaum erforschten Verhältnissen in der Schweiz vgl. Christian Scheidegger,
Täufergemeinden, hutterische Missionare und schwenckfeldische Nonkonformisten bis 1600,
in: Urs. B. Leu/Christian Scheidegger (Hg.), Die Zürcher Täufer 1525-1700, Zürich 2007,
163, Anm. 180.

3 Jacobus ten Doornkaat Koolmann, Täufer in Zürcher Zünften 1588, in: Zürcher
Taschenbuch, 90 (1970), 31-47.

4 ZBZ Ms A 67, 111-147 und 155-184; StaZH: E I 7.3, Nr. 23 und E II 443, 201-205.
5 Josua Maler, Selbstbiografie eines Zürcherischen Pfarrers aus der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhhunderts (Schluss), in: Zürcher Taschenbuch, 9. Jg. (1886), 125-203.
6 StAZH E I 7.3, Nr. 24, 25, 34, 35, 42-46, 48-59.

92



gestellt werden.7 Ebenso sollen die Kirchenkritik und das theologische Anliegen
der Nonkonformisten in den folgenden Ausfuhrungen zur Sprache kommen.

II. AUF DER SUCHE NACH DEM WAHREN CHRISTENTUM

Als der 1555 in Zürich geborene Samuel Heidegger von den Pfarrern auf der
Kanzel hörte, was für schlimme Ketzer die Täufer seien, erwachte sein Interesse
an diesen Leuten. Um 1580 schenkte er den Worten der Pfarrer noch Vertrauen
und brachte für die Täufer keine Sympathie auf, sondern wollte sich von ihnen
nur ein Bild machen, um sich an ihrer Bekämpfung beteiligen zu können.
Ausserdem nahm er die Aufforderung des Apostels ernst, alles zu prüfen und das

Gute zu behalten, sich vom Bösen aber fernzuhalten (IThess. 5,21f.). Heidegger
ging der Sache auf den Grund und erlebte dabei selbst eine tief greifende
Veränderung seines Denkens und Handelns. Er wollte mit frommem Eifer erkennen,

„welches volk Christo und synem wort am aller nechsten und glychfoermi-
gisten laebe."8 Seine Suche nach dem biblischen Christentum beschrieb
Heidegger mit knappen Worten in einem Bittgesuch, mit dem er im Juli 1588 bei
der Regierung die Duldung seines Glaubens beantragte und das einen starken
Bekenntnischarakter hat. Überliefert ist es nur in einer Abschrift von Johann
Rudolf Stumpf, dem damaligen Antistes der Zürcher Kirche.9 Auffällig ist, dass

er von Anfang an klare Massstäbe für seine Prüfung des Täufertums setzte. Er
wollte sich einzig an Christus und seinem Wort orientieren und dabei die

Entscheidung nicht der kirchlichen und politischen Obrigkeit überlassen,
sondern der Frage selbst nachgehen und auch selbst eine Antwort finden. An diesem
Massstab prüfte er sowohl Lehre und Leben der Täufer als auch die reformierte
Predigt, die er weiterhin fleissig jeden Tag besuchte. Selbst und unvoreingenommen

zu fragen, wer denn „Christo und synem wort am aller nechsten und glych-
foermigisten laebe", war schon ein gutes Stück nonkonformistisch, weil diese

Frage von der Zürcher Kirche und dem Rat längst beantwortet war, und die
Kirche Gleichförmigkeit mit ihrer Lehre und ihren Entscheidungen forderte. Das

Ergebnis von Heideggers gewissenhafter Prüfung fasste er mit folgenden Worten

zusammen: „Unnd wie ichs gnuogsam zuo beiden teilen erfuor, muoßt ich je by
verlierung myner seelen saelikeit und boeser gwüßne der worheit zügnuß gen,
und dem rechten zuofallen."10 Damit ist angedeutet, dass ihn das Täufertum „uss
der kilchen bracht"11 hat. Die Beschäftigung mit den Täufern hatte ihn in seinem
Gewissen getroffen. Heidegger bestätigte den von reformierter Seite erhobenen

Vorwurf, die Täufer würden mit ihrer Lehre andere Leute in innere Unruhe ver-

7 Eine etwas ausführlichere Darstellung der Ereignisse findet sich in: Christian Scheidegger,
Täufergemeinden, hutterische Missionare und schwenckfeldische Nonkonformisten bis 1600,
in: Urs. B. Leu/Christian Scheidegger (Hrsg.), Die Zürcher Täufer 1525-1700, Zürich 2007,
144-164, und Doornkaat Koolmann.

8 ZBZMsA67, 115.
9 Ebd., 111-121.
10 Ebd., 115.
11 Ebd., 114.

93



setzen. Dafür sei Gott nur zu loben und zu preisen, meinte er. Denn der Mensch
müsse notwendig seine Sündhaftigkeit erkennen, Reue über seine Sünden haben

und „allen boesen schyn" verlassen. Der Aufruf zur Umkehr und Busse beschäftigte

Heidegger Tag und Nacht, Hess ihm keine Ruhe mehr und ging ihm durch

Mark und Bein.12 Bei den Pfarrern und ihrer Verkündigung fand er in seiner tiefen

Verzweiflung keinen Trost mehr. Heideggers Schreiben lässt erahnen, dass er
eine Bekehrung erlebte, obwohl er es in seinem Schreiben unterlassen hat,
Genaueres darüber zu berichten. Stattdessen sind zwei Lehrfragen kurz behandelt:

Ist es einem Christen erlaubt, Kriege zu führen und Rache zu üben? Darf
der Christ Eide schwören?

Heidegger war überzeugt, dass die reformierten Theologen diese Fragen nicht
nach der Lehre Christi beantworten würden, die Täufer sich dagegen strikt an der

Bibel orientierten. Leben und Lehre der Täufer hielt er für wesentlich glaubwürdiger

als Theorie und Praxis der Pfarrer. Letzteren stellte er darum ein denkbar
schlechtes Zeugnis aus. Sie seien rachsüchtig und würden Leuten, die nicht mit
ihnen übereinstimmten, am liebsten den Kopf abschlagen.13 Mit dem Verketzern
der Täufer konnte er sich endgültig nicht mehr einverstanden erklären, doch
vermochte er auch nicht mehr ruhigen Gewissens die Predigten der Pfarrer zu besuchen,

weil er sie nicht mehr als Hirten der Gemeinde anerkannte. Offensichtlich
hatte er sein Vertrauen in die reformierte Kirche und ihre Diener verloren.

Heidegger war damals nicht der einzige in Zürich, der Kritik an den Pfarrern und

ihrer Verkündigung übte. Mit Gesinnungsgenossen traf er sich in kleinem Kreis

zum Gebet und Bibelstudium. Zu ihnen gehörten Abraham Gessner, Jakob

Oberkan, Mock, Balthasar Maler, Hans Summerauer und vielleicht der damals

altbekannte Täufer Hans Hedinger. Das sind die Namen, die in den Notizen zu
den Vernehmungen und in den Akten der Zürcher Kirchenleitung 1588 vorkommen.

Zwei Jahre später wurden noch weitere Personen, die des Täufertums
verdächtigt wurden, aktenkundig. Heidegger schrieb in seinem Bittgesuch, dass sie

in den Konventikeln meistens aus den von Leo Jud ins Deutsche übersetzten

Paraphrasen des Neuen Testaments von Erasmus von Rotterdam gelesen hätten.

Dieser Froschauer Druck enthielt ausser der kommentierenden Nacherzählung
der neutestamentlichen Schriften auch abschnittweise den Bibeltext, den Konrad
Pellikan in Perikopen eingeteilt hatte. Der Zürcher Hebraist verfasste ausserdem

die Paraphrasen zur Johannesoffenbarung. Der ersten Ausgabe, die Heidegger
benutzt hatte, war auch noch die Paraclesis von Erasmus beigegeben. In diesem,

ursprünglich als Vorwort zum Griechischen Neuen Testament herausgegebenen
Text rief Erasmus zum Schriftstudium aller Menschen und Stände auf.14

12 Vgl. ebd., 115.
13 Vgl. ebd., 116.
14 Vgl. Urs B. Leu, Erasmus in der Zürcher Buch- und Lesekultur, in: Christ-von Wedel/Urs B.

Leu Hg.): Erasmus in Zürich. Eine verschwiegene Autorität, Zürich 2007, 282.
Zum Einfluss von Erasmus auf die Täuferbewegung vgl. Christian Scheidegger, Erasmus und
die Täufer. Glauben und Leben zwischen den konfessionellen Fronten, in: Christ-von Wedel,
243-270.

94



Heidegger zitierte in seinem Schreiben an den Bürgermeister die folgenden
Worte daraus:

„Jch wedt, wenn ich wünschens gwalt hett, das alle menschen dz euangelium Christi
lesind, der puwr jm pfluog etwas darvon sunge, der waeber ettwas darvon doenete, und

wenn man über faeld gath, etwas darvon redte."15

Der Nonkonformist stellte verwundert und gleichzeitig leicht verärgert fest, dass

die begeisterten Worte des Erasmus zum Bibelstudium der Laien in Zürich am
Ende des 16. Jahrhunderts keine Beachtung mehr fänden und unerwünscht seien.
Stattdessen begegneten die Pfarrer frommen Leuten, die gemeinsam die Bibel
studierten, mit Misstrauen und stellten sie sogar öffentlich als Aufrührer hin.16

Die Nonkonformisten fragten sich in den privaten Erbauungsstunden, was zu
einem glaubwürdigen Christsein gehöre. Doch mussten sie „von herzen drüber

süfzigen", weil die Wirklichkeit so anders aussah, als das in der Bibel dargestellte
Christentum. Diese Erkenntnis führte zumindest bei einigen zum Entschluss,

die reformierten Gottesdienste nicht mehr zu besuchen und auch den

Zunftversammlungen fernzubleiben. Wie lange die politische Obrigkeit das nonkonforme

Verhalten duldete, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden.17 Aufgrund
der Bittgesuche von Heidegger und Maler und der darauf erfolgten Reaktion der

Kirchenleitung darf angenommen werden, dass erst der zunehmende Druck
seitens der Kirche den Rat zu Massnahmen gegen die privaten Bibelkreise veranlasst

hat.18 Im Sommer 1588 wurden die Nonkonformisten in der Stadt Zürich
polizeilich gesucht. Samuel Heidegger wurde gefasst, konnte aber aus dem

Gefängnis entkommen und hielt sich einige Zeit in Zürich verborgen. Am 23.
Juli übergab er dem obersten Knecht im Rathaus sein Gesuch zu Händen des

Bürgermeisters, ohne mit einem Eintreten gerechnet zu haben. Denn er bat in
seinem Schreiben nicht nur um die Duldung seines Glaubens, sondern auch um
einen Heimatschein, um auswandern zu können. Die Nonkonformisten schätzten

die gefährliche Lage richtig ein, kannten vermutlich dank Verbindungen zu
Ratsmitgliedern auch die Pläne der Regierung.19 Heidegger und die meisten seiner

Gesinnungsgenossen flüchteten aus Zürich. Balthasar Maler suchte bei

seinem Vater Josua Schutz. Bemerkenswerterweise nahm der Vater, der als Pfarrer
in Winterthur amtierte und auch als Autor eines lateinisch-deutschen
Wörterbuchs einen Namen hatte, seinen verfolgten Sohn bei sich zu Hause auf,

15 ZBZMsA67, 113.
16 Vgl. ebd.
17 Gemäss Ott gab es schon 1586 private Zusammenkünfte der Schwenckfelder. Vgl. Johann

Heinrich Ott, Annales Anabaptistici hoc est, historia universalis de anabaptistarum origine,
progressu, factionibus & schismatis [...], Basel 1672, 177f.

18 Zum Beispiel heisst es von den Theologen im zusammengefassten Schreiben Malers: „Sy louf-
find uff der gassen und jnn die hüser mynen herren nach, sy anzehetzen. Warumb sy dz thue-
gind, welle er Gott bevolhen han." ZBZ Ms A 67, 125.

19 Balthasar Maler berichtete in seinem Schreiben, ,jm syge anzeigt, unser gnedig [herren]
habind erkent, welche der zunft nitt schwerind und den kilchgang mydind, soellend von land ver-
wisen werden." Ebd., 124.

95



ohne ihn - wie es die Mandate verlangt hätten - bei der Obrigkeit zu verzeigen.
Als Balthasar vernahm, dass sein Schwager Hans Rüttlinger und sein
Zunftmeister sich für eine straflose Rückkehr einsetzten, entschloss er sich, wieder

nach Zürich zu gehen, stellte ein Bittgesuch an die Zunftmeister Heinrich
Holzhalb und Bernhard Wiederkehr und plädierte für politische Toleranz in
Glaubensfragen.
Maler versucht in seinem Schreiben, das nur in einer ausführlichen
Zusammenfassung von Johann Rudolf Stumpf überliefert ist, seine

Rechtgläubigkeit nachzuweisen.20 Alleiniger Massstab ist für ihn die Heilige Schrift.
Von einer Sekte will er nichts wissen, betont dagegen, dass sein Glaube mit dem

Apostolikum und dem Katechismus übereinstimmten. Die Fragen, ob man als
Christ Eide schwören und Kriegsdienst leisten solle, verneint er, indem er sich

streng an der Bibel orientiert.21 Allgemein ist bei ihm ein Biblizismus zu
beobachten, der für Anhänger Schwenckfelds keineswegs untypisch ist.22 Wie Samuel

Heidegger übt auch Maler Kritik an Lehre und Kultus der reformierten Kirche,
weil er in vielen Belangen die biblische Ordnung vermisst. Als Beispiel nennt er
den Kirchenbann. Dennoch will er auf Zureden seines Vaters den reformierten
Predigtgottesdienst wieder besuchen. Der feste Massstab bleibt für ihn dabei die
Bibel und der Heilige Geist. Er wolle Gott fest vertrauen, dass er ihm „gaebe
oren zehoeren und hertz zebegryfifen, was syn wollgefelliger will syge, jme
durch synen heiligen geist zeleiten und zefueren zuo den eehren Gottes und zuo

synem heil."23

Das persönliche Erfassen geistlicher Wahrheit unter Anleitung des Heiligen
Geistes und die erlebte Führung Gottes war Maler ein wichtiges Anliegen,
vielleicht sogar der eigentliche Grund, warum er zur reformierten Kirche auf
Distanz gegangen war. Vor Gericht erzählte er von seiner Bekehrung und wie ihn
die Leute darauf als Täufer beschimpft hätten, obwohl er weiterhin die
reformierten Gottesdienste besuchte. Erst durch diesen Spott sei er auf die Täufer
aufmerksam geworden. Als er sie in der Folge besucht habe, musste er bei ihnen

entgegen allen Vorurteilen ein frommes und gottesfürchtiges Leben feststellen, was

man von den Pfarrern leider nicht sagen könne. Die Erwachsenentaufe, wie sie

bei den Täufern gebräuchlich war, war für ihn jedoch kein Thema.24

Die offizielle Kirche legte grosses Gewicht auf äussere Gleichförmigkeit mit
ihrer Konfession und auf das Befolgen der obrigkeitlichen Religionsbeschlüsse,
was weder eine zunehmende Gleichgültigkeit gegenüber dem Glauben noch den

20 Ebd., 122-126.
21 Vgl. ebd., 123. Vor Gericht relativierte er seine Position und verspricht der Obrigkeit seine

Loyalität, ,jn dem er ouch jnn allen zutragenden nottfhälen sich mitt synem lyb, guot unnd bluot
zebruchen anerbütet." StAZH E I 7.3, Nr. 25.

22 Vgl. zur Wertschätzung der Bibel bei den Schwenckfeldern zum Beispiel die Handschrift ZBZ:
Ms Car I 263 mit geistlichen Gedichten von Daniel Sudermann. Die Handschrift ist zweispaltig,
die eine Spalte enthält überwiegend die Gedichte des Spiritualisten, die andere hauptsächlich
Bibelstellen und -zitate.

22 ZBZ Ms A 67, 124.
24 Vgl. StAZH E I 7.3, Nr. 25.

96



Nonkonformismus verhindern konnte. Die vielen Klagen über Sittenzerfall,
mangelnden Kirchenbesuch und eine Zunahme des Täufertums auf den Synoden
geben davon Zeugnis. Die Nonkonformisten hielten den gängigen
Lösungsansatz der Kirchenleitung, die Politik zur Umsetzung der Sittenmandate

zu mahnen, für untauglich und unbiblisch. Samuel Heidegger gab der Regierung
zu bedenken, dass es nichts bringe, wenn man Weltmenschen die Wahrheit und
Gottes Wort mit Gewalt beibringen wolle („mitt einem trachter ynguosse").25
Überhaupt lehnte er Zwang in Glaubensfragen ab, ganz besonders die politische
Verfolgung und die von den Theologen gerechtfertigte Todesstrafe für Häretiker,
was „sich doch mitt worheit und one felschung heiliger, goettlicher geschrift jnn
die ewigkeit nitt bewysen" lasse.26 Mit deutlichen Worten prangerte auch

Balthasar Maler den Glaubenszwang der kirchlichen und politischen Obrigkeit
an. Warum habe man sie wie Verbrecher polizeilich gesucht, statt sie freundlich
um Rechenschaft ihres Glaubens zu bitten, fragt er in seinem Schreiben und
fährt fort: „Dunke jnn ein ungerymbter gwalt, die gwüßne deß gloubens für ein

ungehorsame zerechnen".27 Johann Rudolf Stumpf konnte mit den Argumenten
Malers wenig anfangen und fasste kommentierend zusammen: „Dises syge syn
einfalte bekantnuß wider den nothzwang mitt pitt und vil gschwëtz."28

III. DIE REAKTION DER KIRCHENLEITUNG

Die beiden nonkonformistischen Bittgesuche müssen nach Eingang beim Rat an
den Antistes weitergeleitet worden sein und versetzten diesen in Rage.

Aufgebracht, dass die Täufer „mit öffentlichen, giftigen und unworhaften

geschriften, briefen und supplicationen" die Welt zu verführen wagten, machte

er sich an die Arbeit, Zürichs Kirche zu verteidigen und brachte seinen Ärger
über die Nonkonformisten zu Papier.29 Tatsächlich bedeuteten die Gesuche von
Heidegger und Maler einen Frontalangriff auf die reformierte Kirche und ihre
Diener. Am empfindlichsten trafen Stumpf die Vorwürfe, dass die kirchliche
Verkündigung kraftlos sei und der Heilsweg in der Kirche nicht klar gelehrt
würde. Stumpf war dagegen von der Wahrheit und dem Erfolg des reformierten
Bekenntnisses überzeugt. Dem Gegner malte er in seinen Notizen die

Ausbreitung des reformierten Protestantismus vor Augen:

„Obglych ir sagend, unser leer sye tod, so zügend wir doch wie Pauly, dz unsre kilchen
ein offner sendbrief [ein Zeugnis Gottes, vgl. 2.Kor. 3,3] sye. Gantze bekerte stett, land,

künigrych (Frankrych, Niderland, Engelland, Schottland) bezügend mit iren reformierten
kilchen, bekantnusse und bluot die kraft und würkung unsrer leer. Zwar so hands jr teuf-

25 ZBZMsA67, 115.
26 Ebd., 117.
22 Ebd., 124.
28 Ebd., 126.

» ZBZ Ms A 67, 139-147 und 155-184; StAZH E II 443, 199-205.

97



fer nitt bekeert, hand aber wol den bekeerten kilchen an vilen orten groß unruow und
unfal gestattet alls zuo Waltshuott, Münster etc."30

Das Bekenntnis war für Stumpf nicht nur Christuszeugnis, sondern auch

Verpflichtung und Gesellschaftsband, hatte also einen rechtlichen Aspekt.
Letzteres deuteten Heidegger und Maler als Glaubenszwang und bekannten
ihren Glauben stattdessen auf eine persönliche und sehr spontane Weise, indem
sie im Bekenntnisakt ihrer Gesuche Zeugnis von Christus ablegten.
Mit Entschiedenheit verteidigt Stumpf auch die gelehrte Auslegung der Bibel
und macht sich über die Einfalt der Nonkonformisten lustig; er nennt sie „unge-
lerte, ungeschikte, unkonnende toelpel und unwüssende letzkopff'31. Weiter
schreibt er in polemischem Ton:

„Ir teüffer woellend apostel und prediger syn, sind jdioten, könnend nitt drey
linien teütsch laesen, muessend doran gagsen und stamlen wie die legenden hen-

nen und schryend dann wider die geleerten."32
Er sieht im Aufblühen der Wissenschaft und in der Kenntnis der alten Sprachen
seit der Zeit der Reformation den Heiligen Geist am Werk und will einzig die
wissenschaftliche Arbeit an der Bibel gelten lassen. Täufer und Schwenckfelder
lehnten dagegen die „argumente mentschlicher wyssheit und kluogheit" seitens

der Theologen ab.33 Schon Caspar Schwenckfeld klagte die Mode vieler
Protestanten an, die Bibel mithilfe der Rhetorik (Cicero und Quintilian) verstehen

zu wollen. Da folge man menschlichen Überlegungen statt Christus. Der
Schlesier befürchtete, dass durch eine solche Bibelexegese der Heilige Geist
ausgelöscht würde. Obwohl er sich selbst nicht als wissenschaftsfeindlich bezeichnete,

weigerte er sich entschieden, den Heiligen Geist an die Wissenschaften zu
binden.34

Wie selbstverständlich betrachtete Stumpf die Nonkonformisten als Täufer und

gab sich mit seinem stereotypen Täuferbild als Schüler Bullingers zu erkennen,
auf dessen Buch über den Ursprung der Wiedertäufer er in seinen Notizen auch
verwies.35 Weil er das Täufertum für eine gefährliche Irrlehre und für eine seines

Erachtens unterschätzte Gefahr für den christlichen Staat hielt, forderte er die

konsequente Durchsetzung der Täufergesetze. Böses und Ungehorsam müssten
bestraft werden. Er klagte, dass die Obrigkeit zwar zivile Vergehen hart (die
zweite Tafel der Zehn Gebote) bestrafe, religiösen Ungehorsam (die erste Tafel)
hingegen weniger ernst nehme und bei der Bestrafung das göttliche Gesetz nicht
gebührend beachte. Dahinter vermutete er Gleichgültigkeit gegenüber Gottes

30 StAZH E II 443, 203.
31 Ebd., 201.
32 Ebd., 202.
33 Vgl. Das Einfache Bekenntnis von 1588, in: Leu/Scheidegger 337.
34 Vgl. Corpus Schwenckfeldianorum, hrsg. von Chester David Hartranft et al., Bd. IV, Leipzig

1914, doc. 141,810.
35 Vgl. StAZH E II 443, 202. Heinrich Bullinger: Der Widertoeufl'eren Ursprung/ fürgang/

Secten/ waesen/ fürnemme und gemeine jrer leer Artickel Zürich 1560. Vgl. auch den

Fürtrag: ZBZ Ms A 67, 142.

98



Ehre. Stumpf meinte, dass man viel zu wenig auf die „gfaren und Schadens der
seelen selikeit und der eehren Gottes, so uß falscher leer und verfuerung der
teüffer erfolget", achte.36 Er erinnerte an die von Gott befohlene Ausrottung des

falschen Gottesdienstes in Deut. 13 und an das Tötungsgebot für Wahrsager und
falsche Propheten in Deut. 18.37 Der Antistes fühlte sich durch die zwei Gesuche
der Nonkonformisten derart angegriffen, dass er nicht nur umfangreiche Notizen
dazu machte, sondern auch ein Konzept für ein neues Buch gegen die Täufer
entwarf.38

Weiter verfasste Stumpf zusammen mit seinen Amtskollegen eine Stellungnahme

zu den Bittgesuchen und forderte vom Rat die sofortige Verhaftung der
Dissidenten und eine harte Bestrafung. Das war in ihren Augen aus den

angesprochen Gründen bitter nötig. Das Fernbleiben von den Gottesdiensten und

Zunftversammlungen oder die Ablehnung des Eidschwurs wollten sie in einer
christlichen Gesellschaft nicht dulden. Auch in der Lästerung der Pfarrer
erblickten sie letztendlich eine Verletzung von Gottes Ehre und beschworen

geradezu Gottes Zorn herauf. Darum ermahnten sie Bürgermeister und
Ratsherren, «umb der ehren Gottes...und umb ewerer reputation» willen hart
durchzugreifen, die Täufer «ohn alles verschonen» zu strafen und die
Kirchendiener und die reformierte Lehre zu beschützen: «Wir begehrend rettung
unsrer ehren"!39

IV OBRIGKEITLICHE MASSNAHMEN
GEGEN DIE NONKONFORMISTEN

Der Rat entsprach den Forderungen der Kirchenleitung zu einem guten Teil, liess

sofort die Stadttore schliessen und schickte Stadtknechte aus, um die
Nonkonformisten zu verhaften. Balthasar Maler, Hans Summerauer und Hans

Hedinger konnten gefasst werden, während sich Samuel Heidegger, Abraham
Gessner, Jakob Oberkan und Mock noch rechzeitig ins Elsass absetzen konnten.

Strassburg gewährte den Flüchtlingen Asyl und schrieb am 20. September 1588

nach Zürich, dass die vier flüchtigen Nonkonformisten zwar dem Täufertum

zugetan seien, aber nicht zu dieser Sekte gehörten („denen doch sie nit jngele-
üpt, sonder frey stehen") und sich in weltlichen Angelegenheiten anständig und

ehrbar verhielten. Die Strassburger gaben ihrem Bündnispartner an der Limmat
zu bedenken, dass nur „wenig mit zwang jn glaubenssachen zuverrichten" sei,
und baten um eine straflose Rückkehr der Geflüchteten. Zürich wies die Bitte im
Antwortschreiben vom 18. Oktober ab und wollte auch das Vermögen der

Flüchtlinge unter Verschluss behalten.40

36 ZBZMsA67, 128.
37 Vgl. ebd.
38 Vgl. ebd., 183f., und Scheidegger 153f.
39 StAZH E 1 7.3, Nr. 23.
40 Vgl. ebd., Nr. 36, und StAZH B IV, fol. 144.

99



Die Nonkonformisten begaben sich nach Strassburg, weil sie vermutlich bereits

Verbindungen zum schwenckfeldischen Kreis in dieser Stadt hatten.
Schwenckfeld selbst hielt sich dort in den Jahren 1529 bis 1534 aufund sammelte

um sich eine Schar von Gleichgesinnten. Seither war Strassburg ein Zentrum
seiner süddeutschen Anhänger und blieb es noch lange, obwohl führende

Theologen wie Martin Butzer und Johann Marbach einiges unternahmen, die

politische Obrigkeit von ihrer toleranten Haltung gegenüber religiösen
Abweichlern abzubringen.41 Ein Grund für das Scheitern dieser Bemühungen
lag sicher darin, dass es unter den einflussreichen Persönlichkeiten Strassburgs

einige Schwenckfelder gab. Ein Beispiel ist Michael Theurer. Er stammte aus
dem württembergischen Herrenberg, verfügte über ein Universitätsstudium und

erwarb in Strassburg das Bürgerrecht. Seit 1553 bekleidete er politische Ämter,
amtierte unter anderem als Landrichter im Leberthal (Valée de la Liepvre) und

sass seit 1588 im Rat. Obwohl die Strassburger Kirchenleitung gegen den

Schwenckfelder Theurer opponierte, behielt dieser seine Ämter bis zu seinem
Tod im Jahr 1603.42 Theurer gehörte zwar nicht zu den Regierungsvertretern, die
sich im September 1588 beim Zürcher Rat für die flüchtigen Nonkonformisten
einsetzten, doch zeigt sein Fall, dass Strassburg eine konfessionell viel offenere

Haltung als Zürich einnahm.
Die schwenckfeldischen Nonkonformisten in der Limmatstadt hatten nachweislich

schon vor ihrer Flucht Beziehungen nach Strassburg. Balthasar Maler
studierte 1570 ebendort, bis er zwei Jahre später nach Zürich zurückkehrte, um sich

von einem Ohrenleiden zu erholen.43 Vermutlich konnte er infolge eines

Gehörschadens sein Studium nicht fortsetzen und erlernte stattdessen das

Buchbinderhandwerk.44 Abraham Gessner nahm 1576 an der Hirsebreifahrt von
Zürich nach Strassburg teil.45 Erst bei Heinrich Wyss ist jedoch der Bezug zu
Strassburger Schwenckfeldern erkennbar. Wyss war Lehrer an der deutschen

Schule bei der Peterskirche und kaufte in Strassburg für sich und seine Freunde

in Zürich einen Schwenckfelder Einblattdruck („Täfeli") und besorgte davon

eine Neuauflage. Weder das Jahr seiner Strassburger Reise noch die genaueren
Umstände über den Nachdruck des „Schwenckfelder Täfelis" sind bekannt. Mit
Wyss gehörten auch Isaak Hartmann, Heinrich Rützensdorfer und Matern
Edlibach zum nonkonformistischen Kreis um Balthasar Maler, weshalb sie sich
1590 vor Gericht verantworten mussten. Edlibach war ursprünglich nach

Mähren ausgewandert und kehrte wieder in die alte Heimat zurück, nachdem er

41 Kirchliche Quellen berichten für Strassburg, dass 1553 die schwenckfeldische Sekte stark zuge¬
nommen habe. Auch 1556 gingen die Behörden von einer grossen Zahl Schwenckfelder aus.

Zwanzig Jahre später wurde weiterhin angenommen, dass sich viele Anhänger Schwenckfelds
versammeln würden. Die Klagen über Schwenckfelder verstummten vor allem auf kirchlicher
Seite auch anfangs des 17. Jahrhunderts nicht. Vgl. Husser 83-86.

42 Husser 144-146.
43 josua Maler, Selbstbiografie eines Zürcherischen Pfarrers aus der zweiten Hälfte des 16.

Jahrhunderts, in: Zürcher Taschenbuch, 8. Jg. (1885), 210, und ZBZ Ms E 20, fol. 215v.
44 ZBZ Ms E 95, fol. 107v.
45 Vgl. Doornkaat Koolmann 44.

100



von der mährischen Gemeinde exkommuniziert worden war. Durch eine Anzeige
von Edlibachs Schwiegervater kamen diese Untersuchungen vermutlich erst ins
Rollen.46

Von Heinrich Wyss erfuhren die Untersuchungsbeamten nicht nur vom
Nachdruck des Schwenckfelder Einblattdruckes, sondern auch von seiner kleinen

Bibliothek mit schwenckfeldischer und täuferischer Literatur.47 Dazu gehörte

ein handschriftliches Buch des Hutterers Klaus Felbinger gegen die
Kindertaufe; der Forschung scheint eine solche Schrift Felbingers nicht bekannt

zu sein. Unklar ist auch, woher das in der Vernehmung genannte „Marterlied der
toüfferen" stammte. Nach den Aussagen von Wyss handelte es sich um einen

Strassburger Separatdruck aus dem „Marterbuch". Meinte er damit den

„Ausbund", das bekannte Liederbuch der Täufer? Interessanterweise scheinen
nicht täuferische, sondern schwenckfeldische Kreise 1583 die zweite Auflage
des Ausbundes besorgt zu haben.48 Bibliographisch bestimmbar ist das im
Protokoll erwähnte „Epis-
tolar-Buch" mit Briefen von
Schwenckfeld und angeblich

von Huldrych Zwingli
und Leo Jud. Bei diesem
Buch muss es sich um die

gesammelten Briefe von
Caspar Schwenckfeld
handeln, die 1566 und 1570 in

zwei Teilen unter dem Titel
„Epistolar" erschienen sind.
Darin sind drei an Leo Jud

adressierte Briefe
abgedruckt, während Zwingiis
Namen an vielen Stellen
erwähnt wird. Vor Gericht
sind die Namen der Zürcher
Theologen wohl nur deshalb

genannt, um einen orthodoxen

Eindruck des nonkonformen

Werkes zu erwek-
ken. Weiter erwähnt ist eine
« U ft t A T't I

Freunde Schwenckfelds beten den auferstandenen Herrn an.
Schritt mit dem 1 ltel [)etaj| aus dem Titelholzschnitt von Caspar Schwenckfeld:
„Vaßnachtkuechlj". Dieses Epistolar, Teil 2, Buch 1, [Frankfurt a.M.] 1570 (ZBZ: E 48).

46 Vgl. SCHEIDEGGER 155f.
47 Vgl. StAZH E 1 7.3, Nr. 54 und 56.
48 Vgl. Claude Baecher, Ausbund ou chants des prisons - introduction, analyse et traduction des

avant-propos du recueil de chants des Anabaptistes, in: Mennonitica Helvetica 15/16 (1992/93),
171-197.

101



Buch von Bernhard Herxheimer erschien 1554 ohne Impressum. Der Verfasser

war ein Anhänger Schwenckfelds und gab die Schrift mit dem Titel
„Fassnachtküchlin oder Warnung-Büchlin" unter einem Pseudonym heraus.49

Wo Heinrich Wyss und die anderen Nonkonformisten die häretischen Bücher
bezogen, ist nicht bekannt. Mögliche Spuren weisen nicht nur nach Strassburg,
sondern auch in die Ostschweiz. In Strassburg besass der Ratsherr Michael
Theurer einen Bücherladen beziehungsweise eine Sammlung mit schwenckfel-
discher Literatur. Nach seinem Tod 1603 konfiszierten die Behörden sein
beachtliches Bücherdepot und legten ein Verzeichnis an. Unter den vielen Titeln
befanden sich 68 Exemplare des „Fassnachtküchlin oder Warnung-Büchlin" von
Herxheimer.50 Denselben Titel vertrieb auch Jörg Frell in Chur. Der
Schwenckfelder Frell verfasste geistliche Gedichte, wovon einige um 1580 im
Druck erschienen.51 In St. Gallen druckte Leonard Straub Schriften
Schwenckfelds, hatte es deshalb wiederholt mit der Zensur zu tun und musste die
Stadt schliesslich verlassen. Später besass er in Rorschach einen Bücherladen.52

Die Vernehmungen und die Lektüre der Bittgesuche von Maler und Heidegger
zeigen, dass sich die Nonkonformisten mit der Lehre der Täufer vertraut
gemacht und einige ihrer Schriften gekannt haben. Malers Gesuch stimmte
stellenweise mit einer Eingabe der Berner Täufer von 1585 im Wortlaut überein, wie
aus der ausführlichen Zusammenfassung von Antistes Stumpf eindeutig
geschlossen werden kann.53 Die schwenckfeldischen Nonkonformisten hatten
Kontakte zu den Täufern auf der Landschaft, was nicht nur aus Heideggers und
Malers Schreiben zu entnehmen ist, sondern auch bei einer Razzia im Oktober
1589 deutlich geworden war. Obwohl Hans Summerauer im August 1588 eine
Urfehde geschworen hatte, sich künftig an die obrigkeitlichen
Religionsbeschlüsse zu halten, nahm er im Oktober des folgenden Jahres an einer täuferischen

Versammlung in Wädenswil teil. Den Behörden gelang es, ihn zusammen
mit 15 Täufern zu verhaften. Weil sich bei der Vernehmung herausstellte, dass er
nach wie vor kein Mitglied der Täuferkirche war, wurde er in die Freiheit entlassen,

nachdem er für seinen Meineid mit 15 Pfund gebüsst worden war und 5

Pfund Haftkosten bezahlt hatte.54 Die Erwachsenentaufe war für Summerauer

49 Caspar Schwenckfeld: Epistolar, [...] Caspar Schwenckfeldts[...] Christliche lehrhaffte
Missiuen oder Sendbrieff [...] durch die Mittbekenner [...] zusammen getragen [...] und an tag
gegeben. Der Erste Theil, s. 1.: s. n., 1566. Der ander Theil in vier Bücher unterscheiden, s. 1.: s.

n„ 1570.

Bernhard Herxheimer, Fassnachtküchlin oder Warnung-Büchlin. [S. 1.: s. n., 1554], Vgl. auch
die moderne Edition in: CS XIII, doc. 884, 635-706.

50 Vgl. Husser 127.
51 Vgl. Scheidegger 158.
52 Vgl. ebd., 161.
53 Vgl. Das Einfache Bekenntnis von 1588, in: Leu/Scheidegger 335f. (vgl. dort auch zusammen¬

fassend die Diskussion über verschiedene untereinander in Beziehung stehende
Täuferschriften), und Christian Scheidegger, Die Zürcher Täufer 1531-1591. Obrigkeitliche
Massnahmen, täuferisches Leben und Selbstverständnis, Lizentiatsarbeit Zürich, Zürich
1999/2000, 75.

54 Vgl. StAZH E I 7.3, Nr. 42 und 43.

102



wie schon fur die anderen Nonkonformisten kein Thema. Magistratspersonen
wollte er das Christentum nicht grundsätzlich absprechen und zeigte vor Gericht
auch Bereitschaft zum Kriegsdienst.55 Obwohl die schwenckfeldischen
Nonkonformisten einige Lehrfragen anders als die Täufer beantworteten, waren
sie von ihrem frommen Leben beeindruckt und nahmen offenbar auch manchmal

an ihren Zusammenkünften teil. Kontakte zu Täufern und der Besuch ihrer
Versammlungen sind auch bei Schwenckfeldern in Strassburg belegt, so etwa bei
Urban Kleiber und Michael Grienbaum, die beide meinten, dass die Täufer
fromme und gläubige Leute seien.56

V DIE NONKONFORMISTEN NACH 1588

Aus dem weiteren, nur lückenhaft bekannten Schicksal der Nonkonformisten
aus Zürich geht hervor, dass sich Abraham Gessner und Balthasar Maler den

schwenckfeldischen Kreisen fest verbunden fühlten. Bei den anderen kann dies

bloss vermutet werden. Ganz im Dunkeln liegt das Verbleiben von Samuel

Heidegger. Jakob Oberkan begab sich zunächst nach Darmstadt, von wo aus er
vermutlich in die Niederlande weiterzog.57 Sein Bruder Hans Jakob Oberkan und
dessen Ehefrau, die beide 1598 und noch 1612 in Strassburg lebten, waren
möglicherweise auch Nonkonformisten.58 Sicheres weiss man dagegen von Abraham
Gessner. Er war ein bedeutender Goldschmied und nebenbei als Kunstmaler
tätig.59 Als er in Strassburg vorübergehend Asyl fand, bestaunten die Ratsherren
einen von ihm kunstvoll gestalteten Globuspokal. Der vielseitig begabte
Künstler übersiedelte nach Justingen, das damals eine schwenckfeldische

Hochburg war, und erhielt die Unterstützung des Reichsritters Georg Ludwig
von Freyberg, der selbst Schwenckfelder war. In den 1570er und 1580er Jahren

war der aus Strassburg stammende Schwenckfelder Daniel Friedrich als Pfarrer
und Schulmeister in Justingen tätig. Seitdem Georg Ludwig von Freyberg 1582

die Herrschaft von Justingen und Opfingen angetreten hatte, fanden viele
schwenckfeldische Flüchtlinge in seinem Territorium Asyl. Er gewährte ihnen

Darlehen, unterstützte sie beim Häuserbau und versuchte auch, Abraham
Gessner und dessen Familie behilflich zu sein. Er bot ihnen Haus und Zubehör

55 Vgl. ebd., Nr. 24: „Das ein oberer ein christ und hinwiderumb ein christ ein oberer syn möge,
halte er darfür, das ein jeder, so ein christenlich leben fuere - es syge glych ein oberer aid nit -
ein christ möge genannt werden. Wo ouch üch, myn gnedig herren, kriegs aid anderer nött
antreffe, welle er sich, so lang jm Gott das leben verlyche, sich zum strytt für das vatterland bru-
chen lassen."

56 Vgl. Husser 102 und 104.
57 Vgl. Doornkaat Koolmann 45.
58 Vgl. ebd., 43.
59 Er porträtierte 1580 Rudolf Gwalther und schuf möglicherweise auch die Fresken mit zwölf

Reformatorenporträts im Haus von Christoph Froschauer d.J. Vgl. Kurt Rüetschi, Rudolf
Gwalthers d.J. Inschriften für die Wandporträts in der Fröschau, in: Christ-von Wedel/Leu 360.
Zu Gessner und seinen Goldschmiedearbeiten vgl. Eva-Maria Lösel, Zürcher Goldschmiedekunst

vom 13. bis zum 19.Jahrhundert, Zürich 1983, 44-51 und 194-198.

103



zum Verkauf an und bat den Zürcher Rat in einem Schreiben, das konfiszierte
Vermögen an Gessner auszuhändigen. Doch trat der Rat nicht auf das Begehren
ein. Spätestens als 1612 die Rekatholisierung der Herrschaft Justingen einsetzte,

verliess der Goldschmied diesen Ort. Er soll 1613 in Stühlingen im Alter von
61 Jahren gestorben sein.60

Balthasar Maler wanderte nach seiner Entlassung aus der Untersuchungshaft am
13. August 1588 vorerst nicht aus. Doch schien es dem Nonkonformisten ratsam,
Zürich für ein paar Tage zu meiden. Zusammen mit Frau und Kindern blieb er
einige Tage bei seinem Vater in Winterthur. „Er erzeigte sich mannlich und wol
zu Mut, auch ruwiger Gwüssne", bemerkte sein Vater dazu in seiner
Autobiographie.61 Für den Pfarrer Josua Maler war es alles andere als einfach,
dass sein eigener Sohn separatistische Absichten hegte. Immer wieder kam es zu
schwierigen Situationen. Als seine Tochter Madalena heiratete, folgte Balthasar
seiner nonkonformistischen Überzeugung und blieb dem Gottesdienst im
Grossmünster fern wie auch am anschliessenden Hochzeitsfest, obwohl er mit
der Hochzeit einverstanden war. Niemand habe sein täuferisches Verhalten
ändern können, klagte der Vater in seiner Autobiographie,

„dess ich mich als syn Vater und der Hochzyterin Grossvater und dass ich auch hieby nach

minem erlichen Beruf das Predigtamt nit minder als die 40 Jaren in G[ottes] G[naden]
versehen hatt, fast übel musst bekümmern und vor mänglichem an der Hochzyt
schämen."62

Während Balthasar Distanz zur Kirche behielt, blieb er gesellschaftlich gut
integriert. Er gehörte weiterhin der Zunft an, und die Leute begegneten ihm durchaus

mit einer gewissen Achtung. Balthasar stand bei einigen reformierten
Mitbürgern sogar in hohem Ansehen. Josua Maler zufolge nahm sein Sohn viele
arme Leute vorübergehend bei sich auf, pflegte kranke Nachbarn und diente
seinen Nächsten noch auf andere Weise. Dadurch habe er viele „heimlich Fründ
und Günner" bekommen, schrieb der Pfarrer. Dieser Liebesdienst am Nächsten

war schon in Schwenckfelds Schriften und Briefen ein Thema und zeichnete
verschiedene seiner Anhänger aus. Katharina Zell in Strassburg, Pfarrfrau und

wichtige Korrespondenzpartnerin von Schwenckfeld, nahm sich nicht nur mit

grosser Fürsorge verfolgter Christen an und bot ihnen Herberge, sondern machte

auch bei Armen wie Reichen Hausbesuche, um ihnen in ihren körperlichen
und seelischen Nöten zu helfen.63

Nicht gleichförmig dieser Welt zu sein (vgl. Rom 12,2), war für Balthasar biblisches

Gebot. Durch diesen nonkonformen Lebensstil verschaffte er sich bei
seinen reformierten Mitbürgern einige Anerkennung, so dass ihm Verwandte und

60 Vgl. ebd., 45f., und Scheidegger 146f. Zu Justingen, Opfingen und den Reichsrittern von
Freyberg vgl. Gritschke 49-62.

61 Maler II 175.
62 Ebd., 184f.
63 Vgl. Husser 134f.

104



Freunde halfen, wenn er polizeilich gesucht wurde.64 Dank ihren Warnungen
konnte er drohenden Verhaftungen entgehen und nutzte die missliche Lage
meistens für Geschäftsreisen, bis sich die Situation in Zürich wieder beruhigt hatte.

Als die Obrigkeit im Sommer 1593 eine Aktion gegen die Dissidenten plante,
meldete Konrad Dettling die Gefahr Josua Maler in Winterthur. Verwandte und
Freunde rieten Balthasar, nach Winterthur zu seinem Vater zu fliehen und von
dort zu einer Verwandten nach Württemberg weiterzureisen. Der Nonkonformist
blieb jedoch in Zürich und „war abermals und noch witer von Gott gnädiglich
beschirmt und bewart", schrieb sein Vater.65

Am Schluss scheint sich doch die Orthodoxie durchgesetzt und Maler in die
Flucht getrieben zu haben. Die genaueren Umstände seiner Auswanderung ins
nahe Ausland sind bis jetzt nicht bekannt. Hat man ihm, wie im 17. Jahrhundert
den Täufern, durch Güterkonfiskation die wirtschaftliche Grundlage entzogen?
Malers Name taucht nach 1600 in schwenckfeldischen Quellen auf, und mit einiger

Wahrscheinlichkeit handelt es sich dabei um seine Person. Demnach war er
Hofmeister bei den Herren von Freyberg. Später arbeitete er als Hausverwalter
bei den Schwenckfeldern Daniel Friedrich und Johann Ludwig Münster.
Ausserdem stand er mit Daniel Sudermann, dem bedeutendsten Sammler und
Publizisten schwenckfeldischer Schriften, in einem freundschaftlichen
Verhältnis.66 Maler war noch einige Jahre als Verwalter auf dem Gutshof
Gyrsburg vermutlich bei Weier im Tal (Wihr-au-Val) tätig, bis er 1615 „mit großer

begird nach der ewigen ruh" sanft entschlafen ist.67

VI. SCHLUSS

Zusammenfassend ergibt sich für die 1588 und 1590 als Täufer beschuldigten
Nonkonformisten in Zürich ein interessantes Bild. Vom lokalen Täufertum
erhielten sie wichtige Anregungen, standen mit Täufern auf der Landschaft in
Kontakt und rezipierten einen Teil ihrer Lehre, ohne sich je ihrer Gemeinde

angeschlossen zu haben. Entsprechend war die Erwachsenentaufe für sie kein
Thema. Eidschwur und Kriegsdienst lehnten sie mehrheitlich als unbiblisch ab,
während sie bezüglich weltlicher Macht die enge Sicht der Täufer nicht zu teilen

schienen. Schwenckfelds Anhänger vertraten zum Eidschwur und

Kriegsdienst unterschiedliche Positionen und überliessen im Rückgriff auf Rom
14,1-6 und IKor 10 die Entscheidung dem Einzelnen und seinem Gewissen.68

Entschieden lehnte Schwenckfeld die exklusive Verbrüderung der Täufer ab und

64 „So oft sich aber in folgender Zyt und Jaren ettwas nüwes Ungewitters erheben wollen, hat es

doch nie gemangelt an guten Fründen, die ihn vor gewarnt." Maler II 175.

« Vgl. ebd., 183-185.
66 Vgl. Husser 88.
67 Vgl. ZBZ Ms E 56, 303, und Ms S 200, 294v (Aufzeichnungen seines jüngeren Bruders Josua

Maler).
68 Vgl. Husser 111.

105



hielt dagegen, dass die Kirche Christi eine Gemeinde aller Gläubigen sei und
Menschen deshalb kein Recht besässen, konfessionelle Grenzen zu errichten.69

Die Zürcher Nonkonformisten scheinen trotz ihrer Offenheit für das Täufertum
denselben Grundsatz vertreten zu haben, wie aus ihrem Verhalten geschlossen
werden kann. Einerseits betonten sie, keine Täufer zu sein und sich keiner Sekte

angeschlossen zu haben, sonderten sich aber andererseits klar von der reformierten

Kirche ab.70 Anders als bei den Täufern war ihr Separatismus gewissermas-
sen konfessionlos, wirkte dennoch identitätsstiftend und entsprach damit
Schwenckfelds Anliegen. Absonderung und Nonkonformismus gehörten für den

Schlesier zu den Kennzeichen eines Christen:

„Der mensch muoß draufsehen/ das er sich ymmer mehr von dieser weit/ von
all jrem gemenge vnd vngöttlichen wesen absündere/ das er der weit hinfür mit
seinem wandel nicht gleichförmig werde [...] sonder das er gleich werde dem
ebenbilde Jesu Christi [...]".71

Schwenckfeld forderte auch die Absonderung von der Verderbtheit der offiziellen

Kirchen. Er warf den Reformatoren vor, das papistische System fortzusetzen,
wenn sie die Kirche weiterhin als institutionelle Heilsanstalt verstünden und zu
ihrer Erhaltung die weltliche Macht in Anspruch nähmen. Ursprünglich wollte er

um den Tisch des Herrn „eine kleine, heilige Abendmahlsgemeinde zusammenfuhren

und diese durch den Bann reinerhalten."72 Doch weil seine Bemühungen
in diese Richtung scheiterten, unter anderem hatte er erfolglos Martin Luther für
seine Ziele zu gewinnen versucht, verlor für ihn die äussere Kirche immer mehr
an Bedeutung. Obgleich er seine Absicht einer äusseren Darstellung der Kirche
nie ganz aufgegeben hatte, hielt er am Schluss fast nur noch an der „ecclesia
invisibilis" fest:

„Wir Gleuben/ wissen und bekhennen/ das ein heilige Christliche Kirche noch heut sei

auff erden/ Nemlich die zaal aller ausserwelten gleubigen und heiligen Gottes/ die den

Geist Christi haben/ welche heißt Catholica Ecclesia recht zuoreden/ deren haupt
Christus/ so wol als sie sein leib vnd die gemein Gottes ist/ deren glider hin vnnd her in
der gantzen wellt zerstrewet/ vnd allein Christo jrem haupt/ Herren und Koenig recht

bekannt seind/ Stat enim solidum fundamentum dei, habens signaculum Hoc, Nouit
dominus qui sunt sui, 2. Timoth 2, das ist zuo deutsch: Der feste grund Gottes besteet/

und hat disen sigel/ Der Herr kennt die seinen."73

69 Vgl. CS IV, doc. 143.
70 Dies kann nicht nur bei Balthasar Maler beobachtet werden. Ganz ähnlich betonte auch Heinrich

Wyss: „Mynthalben hatts diße meinung, ds ich keiner seckt verbunden und kein teüfifer bin, wie
man nun darfur halt [...]" StAZH E I 7.3, Nr. 51. Ausserdem ist dem Schreiben der Strassburger
Regierungsvertreter zu entnehmen, das die flüchtigen Nonkonformisten betont haben, weder
Täufer zu sein, noch den Gedanken erwogen zu haben, sich den Täufern anzuschliessen. Vgl.
ebd., Nr. 36.

71 Zitiert nach Gottfried Maron, Individualismus und Gemeinschaft bei Caspar von
Schwenckfeld. Seine Theologie, dargestellt mit besonderer Ausrichtung auf seinen
Kirchenbegriff, Stuttgart 1961, 111.

72 Ebd., 163.
73 CS VIII, doc. 1166, S. 816.

106



Die schwenckfeldische Prägung der Nonkonformisten in Zürich zeigt sich nicht
nur an ihrem separatistischen Verhalten, sondern wird auch durch den Besitz
schwenckfeldischer Literatur, den Nachdruck eines schwenckfeldischen
Einblattdruckes, die späteren Biographien von Abraham Gessner und Balthasar
Maler und verschiedene Äusserungen, etwa der Forderung nach Toleranz, bestätigt.

Hingegen fehlen in den überlieferten Dokumenten direkte Hinweise auf
Schwenckfelds Christologie, was nicht heissen will, dass die Zürcher
Nonkonformisten diese nicht übernommen hätten. Vor Gericht wurde der
Vorwurf des Schwenckfeldertums nur einmal erhoben, als Isaak Hartmann
beschuldigt war, „das er ertliche burger jnzüche, mitt jnnen jnn schwennckfeldi-
schen unnd toüfferischen sachen handle, disputieren unnd rede, ouch sy darjnn
unnderrichte" und häretische Bücher ausleihe.74 Diese Einmaligkeit ist indes

nicht weiter verwunderlich, da in den Religionsbeschlüssen nur von Täufern die
Rede ist.
Die Nonkonformisten protestierten gegen eine erstarrte Kirche, die ihren
dogmatischen Standpunkt mit politischen Mitteln verteidigte und kaum einen Blick
für die eigenen Mängel hatte. Kritik übten sie weniger an der reformierten Lehre
als am unchristlichen Lebenswandel der meisten Pfarrer und Laien, wofür sie die
kraftlose Verkündigung der Zürcher Kirche verantwortlich machten. Einen
Grund für die Wirkungslosigkeit der Predigt erblickten sie in der Methode,
Gottes Wort den Leuten mit Gewalt beibringen zu wollen. Den zum Staatsgesetz
erhobenen Kirchenbesuch und die Verfolgung frommer Christen gehörten zum
reformierten Glaubenszwang, den Samuel Heidegger und Balthasar Maler in
ihren Bittgesuchen mit deutlichen Worten als schriftwidrig und ungeistlich
hinstellten. Sie waren überzeugt, das es eine „klare Vision und ein gottverständiges
Herz" brauche, um die göttlichen Wahrheiten verstehen zu können.75

Heidegger und Maler benutzten in ihren Schreiben die Wörter „Herz" und

„Gewissen" mit auffälliger Häufigkeit; beide berichteten auch von ihrer
Bekehrung. Dies und die Ausführungen im vorliegenden Beitrag zeigen, dass sie

die persönliche Überzeugung von Christus betonten und für entscheidend hielten.

Dabei von einem Individualismus zu sprechen, wäre verfehlt, ging es doch

in ihrem Leben und in der Rechenschaft ihres Glaubens nicht um eine

Selbstdarstellung, sondern um das Christusbekenntnis.76 Zwar ist in den beiden

„Selbstzeugnissen" vom eigenen Ich die Rede, doch immer in Beziehung zur
Person Christi. Darin eine Individualisierung des Glaubens zu erkennen, ist
sicher richtig. Diese Individualisierung kommt auch in der Stellungnahme von
Heinrich Wyss sehr schön zum Ausdruck. In einem Brief vom 21. Januar 1590

erklärte er seine Übereinstimmung mit der reformierten Lehre, betonte aber

gleichzeitig frei vor Gott zu stehen und seine Hoffnung und sein Vertrauen allein

74 Ebd., Nr. 52.
75 ZBZMsA67, 122.
76 Von einem Individualismus bei Schwenckfeld spricht Gottfried Maron.

107



auf Jesus Christus zu setzten.77 Und vor Gericht sagte er ausdrücklich, dass er
von keinem Sektierer verführt worden, sondern „für sich selbs " zu seiner

Überzeugung gekommen sei.78

Die Zürcher Nonkonformisten waren nicht die einzigen in der Schweiz, die sich
Schwenckfelds Anliegen zu eigen gemacht hatten. Von Bedeutung war zum
Beispiel Jörg Frell, der in seinen um 1580 veröffentlichten geistlichen Gedichten
die kraftlose Verkündigung der Grosskirchen und als Folge davon die
Glaubensmüdigkeit beziehungsweise den Unglauben seiner Umgebung kritisierte:

„Bey jrer leer sich neimandts bekert

Unglaubens frucht sich teglich meert.

[]Es ist auch jetzt ein lange zeyt
Christus gebredigt naach/ und weyt
Und ihn bekennet mit dem Mund
Dagegen tag und nacht und stund
Christum verleügnet mit der thadt
Daß Gott nit ungestraffet ladt.
Wir Riiemen uns Catholisch und Euangelium
Und ist doch nichts in einer Sum.

[...]
Aber es hilfft kein warnen mehr
Veracht wirt alle thrüwe Leer
Das man frumb wirt und sich beker/
Glaub und lieb ist erloschen seer. "79

In diesen Zeilen kommt auch seine Kritik an der konfessionellen Engführung
und im Gegenzug der Gedanke der „ecclesia invisibilis" zum Ausdruck. Noch
deutlicher äusserte er sich dazu in einem anderen Gedicht):

„Die Seele:

Erhalt mich/jn dem Namen dein
Das ich kume/ zuo deiner rechten gmein.

77 Vgl. StAZH E I 7.3, Nr. 51.
78 Ebd.
19 Jörg Frell, Ein Ernstliche/ Trüwhertzige/ und notwendige Vermanung/ an alle Menschen (die

sich deß Christlichen namens Ruomen) zur Besserung und Büß unsers Sündtlichen lebens [...],
s. a., fol. Air-Aar. Zu Frell vgl. Ute Evers, Das geistliche Lied der Schwenckfelder, Tutzing
2007, 197-2006, und Nicole Peduzzi, Der Gantnerhandel im Licht des Verfolgungsberichts des
Bündner Buchbinders Georg Frell, in: Zwingliana 34 (2007), 61-94.

108



Christus:
Mein leer ist gerecht/ bleibt ewig bestan/
Zuo keiner Seiten solst abgon/
Thuo buoß/ gloub und volg den wortten mein
So kombst du zuo der rechten gmein. "80

Die wahre Kirche ist für Frell weder katholisch, evangelisch noch täuferisch.
Entsprechend schenkt er den konfessionell orientierten Theologen keinen
Glauben, sondern ist davon überzeugt, dass sich Gott dem einzelnen durch
seinen Geist offenbart. Gleichzeitig betont er die bewusste Hingabe an Christus:

Die Seele:

„ O Herr ich bin unglert/ schlecht im verstand/
Und sind die gleerten wider einander in allem land.
Haben so vil und mancherley leeren
O Gott wo muoß ich mich hinkeren.

Christus:
Ich bin der Herr dein Gott im Land/
Ich gib kunst/ gnad weißheit auch verstand
Dem der sich recht/ thuot zuo mir keren

Mit meinem Geist thuo ich in leeren.

[....]
[Die Seele:]
O Herr, du Edler prütigam mein
Nun will ich gantz dein eigen sein.
Ich ergib mich dir mit seel und leib
Zuo einem gespons unnd Eelichen Wevb.

[...]
Zartschoener und Edler herre mein

Bey dir da will ich allzeyt sein. "81

Schwenckfeld und seine Freunde sind für das Christentum in der Moderne
wegweisend geworden. Nicht nur kämpften sie für eine Trennung von Kirche und
Staat und damit verbunden für politische Toleranz in Glaubensfragen, sondern
betonten auch die persönliche Glaubenserfahrung.82 Damit waren sie ihrer Zeit
weit voraus. „Der Christ der Zukunft wird ein Mystiker sein, einer, der Gott
erfahren hat, oder er wird nicht mehr sein", lautet ein viel zitierter Satz des

80 Jörg Frell, Ein schön lieblich Gesprech / von Christo unnd seiner Gespons: das sind alle from¬

me Christgläubige hertzen unnd Seelen / unnd guttherzige menschen, s. 1.: s. n., 1579, fol. A-ir.
81 Jörg Frell, Ein schön lieblich Gesprech / von Christo unnd seiner Gespons: das sind alle from¬

me Christgläubige hertzen unnd seelen / unnd guttherzige menschen, s. 1.: s. n., 1579, fol. Ajv
und A?r.

82 Zu Schwenckfelds Forderung nach politischer Toleranz in Glaubensfragen vgl. CS IV, doc. 143.

109



katholischen Theologen Karl Rahner (1904-1984).83 Schwenckfeld und seine

Anhänger hatten sich, ohne eine solche Prognose gekannt zu haben, schon mehr
als 400 Jahre zuvor den Herausforderungen der Neuzeit gestellt.

Christian Scheidegger, Zentralbibliothek, CH-8000 Zürich

VERZEICHNIS DER ABKÜRZUNGEN
UND DER MEHRFACH ZITIERTEN LITERATUR

Christ-von Wedel/Leu
Christine Christ-von Wedel/Urs B. Leu (Hrsg.): Erasmus in Zürich. Eine

verschwiegene Autorität, Zürich 2007.

CS

Corpus Schwenckfeldianorum, hrsg. von Chester David Hartranft et al., 19

Bde., Leipzig bzw. Pennsburg, Pa. 1907-1961.

Doornkaat Koolmann
Jacobus ten Doornkaat Koolmann, Täufer in Zürcher Zünften 1588, in:
Zürcher Taschenbuch, 90 (1970), 31-47.

Gritschke
Caroline Gritschke, «Via Media». Spiritualistische Lebenswelten und

Konfessionalisierung. Das süddeutsche Schwenckfeldertum im 16. und 17.

Jahrhundert, Berlin 2006.

Husser
Daniel Husser, Liberté spiritualiste et structures socio-religieuses. Caspar
Schwenckfeld et les „Schwenckfeldiens" entre églises, sectes et autorités à

Strassbourg (1529-1631), Diss. Univ. Strassburg, 1980.

Leu/Scheidegger
Urs B. Leu/Christian Scheidegger (Hrsg.), Die Zürcher Täufer 1525-1700,
Zürich 2007.

Maler
Josua Maler, Selbstbiographie eines Zürcherischen Pfarrers aus der zweiten
Hälfte des 16. Jahrhunderts, in: Zürcher Taschenbuch auf das Jahr 1885, 8.

Jahrgang, 123-214 [Teil I] und in Zürcher Taschenbuch auf das Jahr 1886, 9.

Jahrgang, 125-203 [Teil II].

83 Der Satz wurde von Rahner in verschiedenen Varianten wiederholt. Vgl. Karl Rahner,
Schriften zur Theologie, Bd. 7, Einsiedeln 1966, 22.

110



SCHEIDEGGER

Christian Scheidegger, Täufergemeinden, hutterische Missionare und
schwenckfeldische Nonkonformisten bis 1600, in: Urs B. Leu/Christian
Scheidegger (Hrsg.), Die Zürcher Täufer 1525-1700, Zürich 2007, 144-164.

StAZH
Staatsarchiv des Kantons Zürich

ZBZ
Zentralbibliothek Zürich

Abstract

Der Einfluss Schwenckfelds und seiner Schriften in der Schweiz ist von der
Forschung bisher kaum untersucht worden, jedoch in vielen Orten nachweisbar.
Die Zürcher Behörden entdeckten 1588 in der Stadt einen Kreis von bibellesenden

Christen, die sich von den reformierten Gottesdiensten absonderten. Infolge
ihres Separatismus wurden sie des Täufertums beschuldigt. Sie standen mit den

Schweizer Brüdern in Kontakt, ohne jedoch fest einer Täufergemeinde angehört
zu haben. Der nachfolgende Beitrag will nachweisen, dass es sich bei diesen

Nonkonformisten um Schwenckfelder handelte und es interessante Bezüge zum
Täufertum gibt.

L'influence de Schwenckfeld et de ses écrits a été peu étudiée jusqu'à présent,
s'agissant de la Suisse, bien que clairement perceptible en bien des lieux. En

1588, les autorités zurichoises découvrirent dans la ville un cercle de chrétiens

faisant des études bibliques et qui se tenait à distance des cultes de l'Eglise
Réformée. Par suite de leur séparatisme, ils furent accusés d'être anabaptistes.
Ils étaient en contact avec les Frères Suisses, sans toutefois appartenir formellement

à une communauté. L'exposé cherche à prouver que ces non-conformistes
étaient des schwenckfeldiens, et qu 'ily a eu des liens intéressants avec l'anabap-
tisme.

111




	Wahrheit und Subjektivität : warum schwenckfeldische Nonkonformisten in Zürich 1588 gegen Glaubenszwang protestierten

