Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins flr
Taufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte

Band: 31 (2008)

Artikel: "Qui frequente la Société des Freres chretiens?" : L'identité des
anabaptistes a Cologne au XVle siecle

Autor: Monge, Mathilde

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1055941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1055941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATHILDE MONGE

»QUI FREQUENTE LA SOCIETE
DES FRERES CHRETIENS ?¢<

L’identité des anabaptistes a Cologne
au XVI® siecle

Au XX€ siécle, Thomas Miintzer s’est définitivement débarrassé de son étiquet-
te d’anabaptiste héritée des polémistes du XVI® siécle ; ce n’est qu’un des nom-
breux avatars d’un probleme récurrent dans le domaine de la recherche en sci-
ences sociales sur I’anabaptisme de 1’époque moderne : a partir de quand peut-
on dire qu’un individu était anabaptiste? A quoi les reconnait-on et quels crite-
res faut-il convoquer pour ,.étiqueter” un personnage? La question a été encore
une fois soulevée de maniere implicite lors d’un colloque tenu en aodt 2007.!
Ellen Yutzy s’est ainsi demandé s’il fallait vraiment avoir regu le baptéme selon
sa foi pour étre anabaptiste?; James Stayer de son coté a attiré I’attention sur le
flou entourant les personnes ayant assisté avec plus ou moins d’assiduité a des
réunions de dissidents, sans pour autant avoir été rebaptisés.

Qu’est-ce donc que I’identité anabaptiste ? Entre 1550 et 1618, a I’époque dite
de la confessionnalisation, les identités religieuses et sociales sont en construc-
tion.? La difficulté a définir des frontiéres religieuses nettes ne s’atténue qu’au
début du XVII® siécle. En tant qu’historiens, ce flou nous pose probléme: pour
des raisons cognitives et pratiques il nous est en effet nécessaire de dégager cer-
taines constantes qui permettent de définir I’identité des sujets étudiés. D’autre
part, le terme d’,,identité* est problématique en soi, dans la mesure ou il est a la
fois tres plastique conceptuellement, et qu’il recouvre un grand nombre de pro-
blémes différents. Nous nous proposons ici de mettre de coté le pan ,,essentiali-
ste* du probleme: il ne faut pas chercher a savoir ce qu’est un anabaptiste dans
I’absolu, mais qui est qualifi¢é comme tel, par qui, quand et comment.

La ville libre d’Empire de Cologne sur le Rhin, dans I’actuel Land de Rhénanie
du Nord — Westphalie, offre un laboratoire d’analyse favorable. Pendant quatre-
vingt-dix ans, la présence d’anabaptistes est attestée et documentée dans I’en-
ceinte de la ville. En 1534, pour la premiére fois, les autorités de la ville arrétent
trois anabaptistes qui faisaient partie d’'une communauté en lien avec celle de

I Grenzen des Taufertums: Forschungsperspektiven der Internationalen Téuferforschung, collo-
que tenu les 23, 24, 25 et 26 aout 2006 a Gottingen.

2 ELLEN YUuTZY, An Anabaptist in his Heart, Problematic Case Studies in Early Hessian Ana-
baptism, intervention dans le cadre du colloque cité ci-dessus, a paraitre.

3 Sur le processus de la confessionnalisation, se référer, entre autre, a deux articles de synthése :
GERALD CHAIX, La confessionnalisation, note critique, in: Bulletin de la Société d Histoire du
Protestantisme Frangais 148 (2002) 851-865, et SCHILLING.

65



Miinster. Le scandale touche toute la ville: I’ame de la Gemeinde n’est autre que
Gerhardt Westerburg, un bourgeois membre d’une des familles les plus en vue
de Cologne.* La derniére occurrence de I’anabaptisme dans les sources admini-
stratives colonaises date du 23 avril 1618, date a laquelle le Conseil publie la der-
niére Morgensprache contre les anabaptistes, laissant par l1a supposer a 1’histo-
rien que plus aucun d’entre eux n’a été découvert par la suite.’ Entre ces deux
dates, plusieurs pics de capture, en particulier dans les années 1550 et 1560, ont
été enregistrés. Ils sont nécessairement distincts des pics réels de la population
religieusement déviante: des sources postérieures, notamment des interrogatoi-
res d’anabaptistes ou d’anciens anabaptistes, révelent la présence constante de
communautés dans la ville, bien qu’elles n’aient pas de structure d’encadrement
ferme, en la personne d’un pasteur habilité a baptiser.

Mais la population dissidente est toutefois en forte minorité, bien que constante:
il n’y eut jamais plus d’une centaine d’anabaptistes dans la ville rhénane qui
comptait environ quarante mille habitants. Cette population dissidente doit
compter non seulement avec I’opposition des autorités colonaises, mais aussi
avec celle des synodes protestants clandestins, en particulier les réformés.® Les
autorités sont d’autant plus en alerte que vers les années 1570-1580 commencent
a affluer les réfugiés en provenance des Pays-Bas, individus hautement suspects
qui font prendre au conseil des mesures de contréle sans cesse accrues, en par-
ticulier au moyen de listes ,,d’étrangers et suspects qui ne vont pas a 1’église.’

Cette recrudescence de la surveillance est en contradiction avec les moyens déri-
soires dont dispose le conseil de Cologne pour contréler la population de la ville
mais qui est une véritable aubaine pour I’historien. Les sources dont nous dispo-
sons sont a I’écrasante majorité d’origine officielle. Ville libre d’Empire depuis
1475, elle est controlée théoriquement par le Conseil municipal (Rat) et les
vingt-deux corporations (Gaffel).® Par ailleurs, I’archevéque de Cologne détient
toujours la haute justice, qu’il exerce par I’intermédiaire du tribunal de I’ officia-
1ité. La déviance religieuse étant du ressort de la ,,sainteté de la ville” et de
’ordre public, ¢’était d’abord le Conseil, ensuite 1’officialité, qui en étaient
responsables. Les sources sur les anabaptistes qui nous sont parvenues sont issu-
es du Conseil. Ce sont tout d’abord les comptes rendus des décisions du Conseil,
registre tenu chronologiquement, puis les Turmbiicher, qui contiennent les inter-

4 STIASNY, 1.

5 Une Morgensprache est une ordonnance du Conseil proclamée a la foule le matin depuis la
Rathaus. STiasny, 116. Cf. Policeyordnungen, notice n® 4328.

6 Cf. EDuArRD SimONs, Kdlnische Konsistorial-Beschliisse: Presbyterial-Protokolle der heimlichen
kélnischen Gemeinde, 1572-1596 in: Publikationen der Gesellschaft fiir Rheinische
Geschichtskunde 26, Bonn 1905.

7 HEINZ SCHILLING, Niederldndische Exulanten im 16. Jahrhundert: ihre Stellung im Sozialgefiige
und im religiésen Leben deutscher und englischer Stidte, in: Schriften des Vereins fiir
Reformationsgeschichte 187, Giitersloh 1972.

8 En francais, la synth¢se majeure sur la ville de Cologne a I’époque de la Réforme et de la con-
fessionnalisation est le travail de GERALD CHAIX.

9 CHAIX, 234-235.

66



rogatoires des détenus.'” Enfin, on dispose de listes de suspects dressées a la
demande du conseil, par des employés de la ville, mais aussi de quelques corre-
spondances et suppliques.'!

La maniére dont était utilisé le terme d’anabaptiste dans ce contexte colonais de
la seconde moitié du XVI® siécle est tout d’abord perceptible dans la logique
interne des interrogatoires. Ils sont menés dans le but de reconnaitre les dissi-
dents religieux. Les questions qui sont posées aux détenus sont relativement
récurrentes d’un bout a ’autre de la période étudiée: elles sont catégorisées par
les Turmherren'? en deux parties, spirituelles d’une part, pratiques ou ,,temporel-
les* d’autre part.

En juillet 1565, cinquante-six détenus capturés lors d’une réunion clandestine
subissent un interrogatoire mené par les Turmherren en présence d’un bourgme-
stre et de plusieurs autres membres du Conseil municipal.!® Il porte sur les acti-
vités concretes des personnes interrogées et sur tout ce qui peut avoir trait aux
réunions a caractere religieux — formellement interdites a Cologne — ainsi qu’au
baptéme sur profession de foi.'* La premiére partiec des questions concerne
I’éventuel baptéme ,,selon sa foi reconnue/confessée* du prisonnier: est-il bapti-
s¢ selon sa foi? depuis quand? ou cela s’est-il produit? qui était présent? qui I’a
baptisé¢ et ou habite-t-i1? La seconde partie s’intéresse aux membres de la
Gemeine Gesellschafi ou Christen Volck": quel est le nom et le domicile de ceux
qui s’occupent de prévenir des rassemblements dans Cologne, et en particulier
le dernier en date (ou ils ont été capturés)? Qui les a ,,instruit”, a préché et a
,conduit les débats“? Est-ce que le prisonnier lui-méme a préché ou baptisé? A
celles-ci s’ajoutent dans les faits des questions moins spécifiques aux captifs
pour faits de religion, comme leur lieu de travail, le nom de leurs employeurs, et
leur itinéraire depuis qu’ils se trouvent dans la ville de Cologne et leur statut
social.

Quelques jours plus tard, le licencié en théologie von Tungeren a interrogé les
mémes prisonniers selon un interrogatoire manifestement prédéfini; son ressort
est manifestement ,,spirituel”. Cinq questions sont a peu pres récurrentes: la réci-
tation du Credo, ce que les détenus pensent du baptéme des enfants et pourquoi,
ce qu’ils pensent de I’humanité du Christ, de la résurrection des corps au
Jugement Dernier, et enfin du ,,sacrement de I’autel* (1I’Eucharistie).

Les réponses convergent, avec des variantes d’un prisonnier a ’autre. Ainsi
Michaell von Ryssel ne croit pas qu’il faille baptiser les enfants, qui ont été
,»purifiés® du péché originel par ,le sang du Christ“, et s’en tient au baptéme a

10 Conservés aux HAStK dans le fonds Verfassung und Verwaltung (30).

I Rassemblées dans le fonds Reformation (45) des HAStK.

12 Personnes chargées de la surveillance des prisons, de I’entretien des prisonniers et de la condui-
te des interrogatoires de tous ordres. SCHWERHOFF, 61.

13 HAStK, Reformation, 45, n° 17, 1r-20v.

14 HAStK, Reformation, 45, n° 17, 1r-v.

15 Ibid,, Ir.

67



I’age adulte.'® Mergh von Millen ne croit pas que le Christ ,,tienne sa chair et son
sang de la Vierge Marie“, mais que ,le Verbe s’est fait chair®, d’aprés Jean
I’Evangéliste.!” Le méme, avec une logique implacable, ne croit pas que son
corps ressuscitera au Jugement Dernier, parce que d’ici la il aura été ,,mangé par
les vers® et pourri ,,par I’eau’. Michael von Ryssel ajoute que des corps de chair
ne peuvent aller au ciel (en vertu des lois de la gravité...). Selon Ursula von
Marbergh, Dieu lui donnera un nouveau corps au Jugement Dernier'®, qui
d’aprés Johan von Jaeckraedt sera ,,comme celui d’un ange“!”. Enfin le méme
Johan von Jaeckraedt pense que le ,,Sacrement de 1’ Autel* est une commémora-
tion?’, puisque, selon Michael von Rysselt, ,le pain et le vin ne peuvent se
changer en chair et en sang, le pain reste du pain et le vin du vin®, et que d’ail-
leurs ,,le Christ est au ciel, et il ne peut donc pas se trouver dans le pain*.

En fait, les interrogatoires d’ordre religieux ou spirituels se font de plus en plus
rares, et il semble que les informations de type spirituel n’aient jamais vraiment
servi. En 1595, au petit matin, est arrété un groupe de dix-sept hommes réunis
illégalement dans une maison en face de la chapelle Saint Matthieu. Dans leurs
interrogatoires subsistent seules les questions sur leur baptéme de foi — de
maniére aléatoire - et sur le baptéme de leurs enfants. On demande ainsi a
Theissen Swipartz si ses enfants sont baptisés, tout comme a Everdt Quaedt.”!
On leur demande également s’ils sont ,,baptisés selon leur foi*. Le conseil et les
Turmherren chargés de I’interrogatoire apparaissent donc préoccupés par 1’exac-
titude des renseignements d’un point de vue pratique. A tel point qu’ils deman-
dent des renseignements sur le nom, I’activité et le domicile de personnes qui
n’habitent pas dans Cologne: en 1578, on a demandé¢ a un certain Frederick
Forster, reconnu comme anabaptiste, le nom et le domicile du marchand
d’Anvers qui 1’avait baptisé sept ans auparavant.

Mais la raison de tout ceci n’est manifestement pas une logique d’efficacité. En
effet, méme si une personne a ét¢ dénoncée comme anabaptiste notoire et se
trouve particuliérement impliquée dans la vie spirituelle déviante, de fait elle
subsiste sur le territoire. Ainsi, on trouve dans les comptes rendus des décisions
du Conseil en 1561 la mention suivante:*

Es ist vurgedragen wie einer gnant Pauls VaBlbender Widderdouffer vff Sanct
Seuerinsstrasse gestorben, der uber allen bericht des pastors die heilige Sacramenta nit
hat entpfangen wollen d[er]halb[en] den pastor den doden Corper vff den kirchoff nit
wolle begraben lassen, welchs ein Rath vur billich geachtet auch nit gestatten wollen, das

16 Ibid., 19r.

17 Ibid., 15v.
I8 Ibid., 15r.
19 Ibid., 19r.
20 Ibid., 15r.

2l HASIK, Verfassung und Verwaltung, 30 G 229, 309r-v.
22 HASIK, Verfassung und Verwaltung, 30 G 216, 160r.

68



er vif den Ellendigen kirchoffe begraben werde so inder ist der bescheith worden, das die
Nachparn jnen an gen Joedenbuchel foeren vnd begraben mogen?

Or, ce méme Paul VaBlbender avait ét¢ dénoncé quatre ans auparavant, dans un
Iinterrogatoire qui n’est pas resté ignoré, puisqu’il s’agissait de celui de Thomas
von Imbroich. Ce dernier est le martyr de Cologne le plus connu parmi les ana-
baptistes, sa mémoire étant célébrée quasiment dés sa mort. La méme attention
a été portée par le conseil, puisque, fait rare au XVI€ siécle, il avait demandé
’autorisation de pouvoir prononcer la peine de mort. Les Turmherren de 1557
disent que:

Jtem Was kuntschafft er mit Paulsten Vastbender uf S. Severins Stra, habe gefrage?;
Dergleichen Pauls Vasbender davon oben meldung beschehen, Derselb Pauls sey lange
vor Jme widdergedaufft gewesen.?*

Qui les Turmherren et les membres du conseil qualifient-ils de Wiederteuffer, a
la lumiere des interrogatoires qu’ils font subir, et que je viens de détailler ? Voici
tout d’abord le texte du registre d’écrou relatant le chatiment d’un certain Crisant
von Cronenbergh, daté du 31 mai 1581:

Anno 82 am 31 oder letzten tagh May, hatt Chrisant von Cronenbergh Wasserbrenner,
Anabaptista et Sectarium au, bevelh eins Ersamen Raedts vor dem hern Thornmeistern
diese Staett Colln zumiden, jm macht seine Bekhanthnussen, lauth ein, ersamen Raedts
Registratur Extensis digitis, vnden vf der Treppen vf Franckentorn offner thuereen,
geschworen, nit 6hn vorghenden consent vnd eins Ersamen Raedts verwissen vnd willenn
wider her jn dieser Statt Colln khomen [...].%

Le terme d’anabaptiste figure parmi les qualificatifs du condamné. Mais le méri-
te-t-i1? Bien qu’il soit entré dans les prisons municipales pour une affaire qui n’a
aucun rapport avec la dissidence religieuse, a savoir un violent conflit conjugal,
Crisant von Cronenbergh a fait partie d’'une communauté anabaptiste.?® Son pere
appartenait a la communauté de Cronenbergh et Crisant avait demandé le bapteé-
me a 1’age de dix-huit ans. Il précise cependant:

23 Il a été rapporté qu’un dénommé Paul VaBbender Anabaptiste [demeurant] dans la rue Saint
Séverin est décédé, et qu’il n’a pas voulu recevoir les saints Sacrements, raison pour laquelle le
curé refuse de laisser enterrer le corps dans le cimetiére, ce que le conseil considere comme légi-
time, et il refuse également qu’il soit enterré en terre consacrée, ¢’est pourquoi ordre est donné
que les voisins portent le corps et I’enterrent au Judenbuchell“. HAStK, Verfassung und
Verwaltung, Ratsprotokolle, n® 20, 224r, session du 26 mars 1561.

24 Jtem, on lui a demandé s’il fréquentait Paulsten VaBbender domicilié dans la rue Saint Sévérin?
[...] De la méme maniére Paul VaBbender mentionné plus haut, ce méme Paul aurait été rebap-
tisé bien avant lui.*“. HAStK, Reformation, 45, n® 14, 21r, 23r.

25 _En I’année 82 le 31 ou dernier jour de mai, Crisant von Cronenbergh, wasserbrenner,
Anabaptista et Sectarium, sur ordre de I’honorable Conseil [donné] devant les sieurs
Thornmeister d’éviter cette ville de Cologne, suite a ses aveux, en vertu de la Registratur de
I’honorable conseil Extensis Digitis, a prété serment de ne pas revenir dans cette ville de
Cologne sans consentement expres et volonté de ’honorable Conseil*. HAStK, Verfassung und
Verwaltung, 30, G 219, 229v.

26 Tbid. 190r.

69



alB, ehr Crisant darnacher vernhomen, da, jre leher vnd wesen nitt recht war, hab ehr dhie
Broder vnd Geselschaftt verlaissen, vnd mehe nit mit jnen conversirt, noch conversiren
wollen, welchs vngefer 20 oder 21 Jair gelidten.?’

Les autorités de Cologne qualifient donc Crisant von Cronenbergh d’anabaptiste
alors qu’il ne I’est manifestement plus depuis bien longtemps. S’agit-il d’igno-
rance de leur part? C’est peu probable. Les quatre cas ci-dessous tendent a prou-
ver que les Turmherren et les conseillers faisaient preuve de discernement.

En avril 1578, quatre ans avant les aveux de Crisant von Cronenbergh, était inter-
rogé un certain Johann Bueddenbender. Dans son interrogatoire, il manifeste une
forte aversion pour le baptéme des enfants.?® Pour avoir refusé de faire baptiser
son dernier-né, contrairement a la volonté de son épouse, il a déja été arrété dans
son territoire d’origine, 1’électorat de Tréves, et y a passé seize semaines au pain
et a ’eau avant d’en étre expulsé. Dans les prisons de Cologne, il reste sur ses
positions et dit, je cite:

ehr Jacob haltte von geiner anderer tauffen, noch von einichen eusserlichenn Ceremonien
oder taufflichen wesen, dan allein haltte ehr von dero tauffen, dhie jme Christus geistlich
eingeben, wilche sey daB3, Creutz Christi, jtem verfaulgungh, liden vnd sterben, wilcher
ehr vur dhie rechte tauff, vnd von keiner anderer, haltte, vnd alsolche widergeburt hette
jme der Geist Gottes offenbaret, vnd all nach zeit und verlauff eins Jaers vngeferlich, da3
ehr sich an seine hauBfrawe bestattet, vnd zur Ehe bekhommen hette.?”

Il a donc une position on ne peut plus radicale sur le baptéme des enfants. On
pourrait croire que, a I’instar de Crisant von Cronenbergh cité précédement,
Johan Buddenbender soit chassé de la ville pour anabaptisme. Or, il n’en est rien.
Les Turmherren ont évidement demandé a Jacob Buddenbender s’il était anabap-
tiste, a quoi il a répondu qu’il avait assisté je cite: ,,une fois il y a quelques années
en dessous d’Andernach® a un préche anabaptiste, dont, dit-il, ,,leur doctrine et
leur fagon de vivre ne leur a pas plus, il s’est donc éloigné d’eux®. Ne se disant
pas anabaptiste, Jacob Buddenbender n’est pas qualifi¢ comme tel.*"

La solution a notre probléme apparait alors simple: qui a été de fait et de son pro-
pre aveu anabaptiste est alors affublé d’une macule qui le rend indésirable par-

27 Et lorsque lui, Crisant, a constaté/pensé par la suite que leur doctrine et leur savoir n’étaient pas
justes, il a quitté les Freres et la Société, et n’a plus jamais conversé ni voulu s’entretenir avec
eux, ce qui s’est produit il y a environ 20 ou 21 ans.“. En fait, au moment de sa capture, Crisant
von Cronenbergh était plus ou moins schwenckfeldien. II dit ,lire par lui-méme le Nouveau
Testament*, ainsi que ,,une Postille qu’a fait paraitre un certain Johan Werner, qui aurait été en
accord avec Caspar Sweinfeldt (sic)*. Ibid. 226v.

28 Linterrogatoire de Johann Bueddenbender est conservé dans: HAStK, Verfassung und Ver-
waltung, 30, G 216, 79v-83v.

29 _lui Jacob [dit] ne reconnaitre aucun autre baptéme ni cérémonie apparente ou conception du
baptéme, parce qu’il ne reconnait que le baptéme que le Christ lui a spirituellement administreé,
c’est a dire la croix du christ, ainsi que la persécution, la souffrance et la mort, chose qu’il con-
sidere pour le véritable baptéme, a I’exclusion de toute autre chose, et I’Esprit de Dieu lui aurait
révélé cette renaissance environ un an apres qu'il se soit déclaré a son épouse et qu’il I’ai regue
en mariage”. HAStK, Verfassung und Verwaltung, 30, G 216, 80r-v.

30 Ibid.

70



tout. Mais un dernier cas, celui de Peter Wyl3, complique le probléme.’! On a
ici affaire a un personnage qui a le méme profil que Crisant von Cronenbergh:
un ancien anabaptiste rattrapé par son passé. En 1588, Peter WylB3, s’est retrou-
vé en prison pour une affaire d’enlévement. Dans un des interrogatoires, il avoue
avoir fait partie d’une communauté anabaptiste a Cologne, mais il en a été expul-
sé€ pour une affaire de dettes et parce qu’il aimait bien, dit-il, ,,boire un verre avec
un ami a I’occasion”. Malgré les exhortations de quelques-uns de ses anciens
coreligionnaires, il n’a jamais fait amende honorable, en particulier parce que,
dit-il, ,,sa femme est trés catholique®, et aurait vu la chose d’un mauvais oeil.
Mais, contrairement a Crisant von Cronenbergh, il n’est jamais qualifi¢ d’ana-
baptiste par les autorités de Cologne.

Un dernier exemple, celui de Heinrich Servaes, achéve de brouiller les cartes.*
Il est ce que I’on qualifierait aujourd’hui un délinquant juvénile multirécidiviste.
En 1589, il en est a sa troisiéme comparution devant les Turmherren. Le 23
février 1591, il est exécuté, apres avoir été remis aux mains de la Haute Justice
de Cologne. Le greffier écrit :

VIt Sambstagh den 23 februarii anno 1591 Seint Hanf3 Draef3 vonn Munster ein hoeff-
schnidt seines handtwercks vnd Soldat vnd Heinrich Servaes Widderteuffer durch Scheffen
vrtheill vom Leben zum todt condemniert vnd buifien der Stadt bei den Melathen auff
gewonlichen platz mitt denn Schwerdt hingerichtet quorum anime requiescant jn pace.>

Heinrich Servaes est donc considéré comme un Wiederteuffer, pourtant, a notre
connaissance, dans aucun des interrogatoires menés par les Turmherren il ne
confesse I’anabaptisme. On ne I’interroge d’ailleurs jamais sur le sujet, mais uni-
quement sur ses multiples larcins et beuveries. Seule I’épithete ungeteuft (non
baptisé) qui lui est accolée en 1589 et laisse a penser que ses parents auraient pu
étre anabaptistes, ce qui pourrait expliquer cette qualification. Par ailleurs, son
mode de vie n’incline pas I’historien a penser qu’il aurait été accepté par une
communauté ordinaire. De wungeteuft, I’attribut est devenue Wiederteuffer a
I’heure de sa mort, le 23 février 1591.

Ainsi, a Cologne au XVI® siécle, certains individus que nous pourrions qualifier
d’anabaptistes n’étaient pas nécessairement qualifiés comme tels par les autori-
tés. A I'inverse, le Conseil pouvait appliquer I’étiquette a une personne qui selon
nous, historiens, ne I’est pas, ou ne I’est plus au moment de sa capture.

Qui qualifiait-on d’anabaptistes a Cologne, en définitive? En effet, dire que les
autorités se trompent est naif. On a en effet vu qu’elles faisaient preuve de dis-
cernement, d’une maniére générale. Martina Avanza et Gilles Laferté ont propo-
sé de résoudre le probléeme sémantique de 1’identité — terme tellement plastique

31 HASIK, Verfassung und Verwaltung, 30, G 225, 93r-94v.

32 Les interrogatoires de Heinrich Servaes figurent dans : HAStK, Verfassung und Verwaltung, 30,
G 226.

33 Samedi, le 23 février de ’an 1591, [...] Heinrich Servaes Widderteuffer [a ét¢] condamné par
jugement des Scheffen a passer de vie a trépas. Ibid., 249r.%8 StUB Bern, Signatur: A D fol
52.

71



qu’il en est scientifiquement inopérant — en ,,sériant les phénomeénes sociaux que
le terme d’identité agrége™ et de parler ainsi premi¢rement d’identification, puis
d’images sociales et enfin d’appartenance.*
Et c’est bien d’identification administrative qu’il s’agit dans les cas particuliers
développés plus haut. En effet, a la suite de Gérard Noiriel, les auteurs définis-
sent ’identification comme une catégorisation administrative qui aboutit a déter-
miner des ,.catégories d’ayant droit”. Cette identification est nécessairement
faite par des tiers, un ,autre* que I’individu ou le groupe ainsi identifié. Or, les
locuteurs que nous entendons dans les interrogatoires sont les autorités de
Cologne et leurs représentants: le Conseil, ses officiers les Turmherren et le gref-
fier. Leur but et leur raison d’étre sont, selon Manfred Groten, de faire appliquer
le droit.*> Ce droit s’exprime notamment dans les ordonnances de police, qui
depuis le 27 février 1534 interdisent aux anabaptistes tout s¢jour dans I’encein-
te de la ville.*
En conséquence, c’est en tant que catégorie juridique déterminant un traitement
que les termes de Wiederteuffer ou Anabaptista sont employés par les autorités
colonaises. Ils sont a la fois attribut et rubrique. Attribut tout d’abord: Crisant
von Cronenbergh est Anabaptista au méme titre qu’il est Wasserbrenner, et
Heinrich Servaes est Wiederteuffer comme son cosupplici¢ Hans Drae, est
Hoeffschnidt. Le terme d’anabaptiste est donc un attribut qualificatif au méme
titre que le métier, c’est I’état de I’individu, état qui le positionne dans sur la
scene sociale.
Cet attribut est spécifique au contexte judiciaire, comme le suggére le cas
d’Anthoni WylB, le frére de Peter Wyl, mentionné plus haut. Peter Wylf3 déclare
le 11 octobre 1588 que ,,Son frére Anthoni, qui porte le méme nom que lui, et
qui est un anabaptiste, 1’a admonesté il y a déja plusieurs années pour qu’il rejoi-
gne la communauté anabaptiste.”.>” Plus loin, il laisse entendre que son frére fait
toujours partie de la communauté. Voila donc un anabaptiste bien identifié, on
pourrait donc penser que l’attribut Wiedertauffer a par la suite suivi Anthoni
Wyl3 comme une macule indélébile. Il n’en est rien. Par son testament du 26
octobre 1588, Peter fait d’Anthoni son exécuteur testamentaire, et de la fille de
ce dernier son héritiére universelle. Au nom de sa fille, Anthoni adresse une sup-
plique au Conseil pour récupérer les biens de son frére mis sous séquestre.’® Le
secrétaire qui a annoté la supplique et I’a jointe au testament n’a pas apposé la
mention Wiederteuffer.

Mais le terme d’anabaptiste n’est pas seulement une catégorie administrative. Il

est employé par les membres des autorités dans d’autres contextes, comme par

34 AVANZA/LAFERTE 42.

35 Le leitmotiv de la ville en tant que corps social et politique aurait pu se formuler de cette manié-
re : ,,.Der stadt Freiheit ist, dal man niemanden verunrechten soll.*, MANFRED GROTEN, In gliick-
seligem Regiment. Beobachtungen zum Verhiltnis Obrigkeit — Biirger am Beispiel Kélns im 15.
Jahrhundert, in: Historisches Jahrbuch 115 (1996) 303-320, 318.

36 Policeyordnungen, notice n°1849.

37 HAStK, Verfassung und Verwaltung, 30, G 225, 93r.
38  HAStK, Testamenten, 110, W 144.

72



d’autres personnes, anabaptistes ou non. Il est employé également par des per-
sonnes que nous qualifierions d’anabaptistes pour se désigner ou pour désigner
leurs contemporains. En 1595, le prédicateur Johan Westenbergh avait reconnu
étre ,,de la religion de ceux que I’on appelle anabaptistes.** Plus tard, Leonard
von Rotten, interrogé le 16 septembre 1609, déclare qu’il ne veut pas préter de
serment parce qu’il est ,de la religion anabaptiste que 1’on appelle les
Mennistes“¥. Le processus d’identification caractérisé plus haut procédait d’une
agrégation catégorielle, homogénéisante et dans un but pratique. Ce n’est pas le
cas ici, puisque I’utilisation du terme ne se fait pas dans une logique administra-
tive. Ce sont les individus concernés qui s’identifient eux-mémes. Dés lors, on
peut tenter d’appliquer au processus en cours le terme d’appartenance. Martina
Avanza appelle appartenance 1’autodéfinition de soi, ou bien ,,le travail d’appro-
priation des identifications et images diffusées au sein d’institutions sociales
auxquelles I’individu participe'. Si I’on traduit dans les termes de notre proble-
me, il faudrait en déduire que les individus qui se disent de la ,,religion anabap-
tiste* ou de ceux que ,,I’on appelle anabaptistes® participent a la ,,chose collec-
tive* qu’est I’organisation institutionnelle et sociale de Cologne.
Le terme de ,,Wiederteuffer n’est pas le seul en usage. Faisons un relevé dans
I’ordre chronologique. Uensemble des personnes interrogées qui participaient a
une réunion dans le Weingarten pres de 1’église St Séverin dans Cologne utili-
sent des termes voisins. Ainsi, en 1565 Ursula von Marbergh parle ainsi de la
Gemeine Gesellschaft, et Mergh von Daverkaussen de Gemeinen Geselschaften
vad Christen bruder. Johan Bitter parle du groupe des gemeinen Christen
Brodern. D’autre part, Peter Wylss dresse un tableau du monde anabaptiste de
Cologne dans les années 1580. I1 dit que: /...] die Widertauff sei dreierlei ettli-
che vndter jnen / nennen sich die Oberlander, die Zweitte die Ameldunckischen,
/ die dritte die Niederlendischen.*? Enfin, le prédicateur Johan Westenbergh,
interrogé en 1595, dit aux Turmherren: Sagett auff weitters befragen man hett jre
Reli-/-gions verwandten anfangen genent die Schwitzer bruder / nach der hande
aber die oberlender widerteuffer.*
Cette diversité montre que 1’identité de chacun des individus en cause ne saurai
se réduire a 1’étiquette ,,anabaptiste”, et donc a I’intégration de 1’image sociale
forgée par la société. ,,A I’'inverse des logiques d’identification et d’image
homogénéisant les individus sur une scéne sociale et autour d’une appartenance
prédominante [...] la particularité des socialisations a 1’échelle d’un individu
[c’est a dire la logique d’appartenance] fractionne en autant de sceénes sociales
les lieux d’expression de leurs appartenances diversifiées“.** La logique d’appar-
39 HASIK, Verfassung und Verwaltung, 30, G 229, 306r.
40 HASIK, Verfassung und Verwaltung, 30, G 238, 162v.
41 AVANZA/LAFERTE 148.
42 [...]1ly a trois sortes d’anabaptistes, entre eux ils se nomment les Oberlander, les deuxiemes
les Amelduncksche et les troisiemes les Niederlandischen®, HAStK, 30 G 225, 93v.
43 au début, on aurait nommé leurs correligionnaires les Schwitzer Bruder, mais aprés on les

aurait appelés les anabaptistes oberlander” HAStK 30 G 229, 306r.
44 AVANZA/LAFERTE 48.

73



tenance permet ainsi de résoudre un probleme cognitif qui se pose de maniére
constante a 1’historien, a savoir I’irréductibilité de I'individu a une seule défini-
tion. Dans les sources, nous n’appréhendons le plus souvent qu’une seule des
facettes; or, plusieurs d’entre elles coexistent: de nombreux anabaptistes expul-
sés revendiquent leur appartenance a une Gaffel et a la bourgeoisie de Cologne,
c'est-a-dire leur socialisation sur des ,,sceénes sociales® différentes de la clandes-
tinité religieuse.

Les dissidents religieux intégrent donc les catégories qui leur sont a 1’origine
extérieures, surimposées. Ils jouent le jeu des autorités. Cela est inattendu dans
la mesure o, je le rappelle, le terme d’anabaptiste est non seulement hautement
péjoratif, mais diffamatoire. Il a été créé par les adversaires des anabaptistes, et
implique un sacrilége, celui d’administrer le baptéme une deuxiéme fois. Cela
veut donc dire que le contenu du terme a changé entre le début de son emploi et
sa réappropriation (relative) par les dissidents religieux. Une chronologie régu-
liere serait difficile a établir. Il en tout cas certain que, en 1565, les Turmherren
n’utilisent pas le terme de Wiederteuffer au sein du dialogue avec les personnes
interrogées. C’est a partir de 1588 que le terme d’anabaptiste apparait dans le
dialogue, associé au terme Religion. Ainsi, en 1595, on demande a Arndt von
dem Creutz s’il est de la Widerteuffersche Religion. Dans 1’usage, ce terme fait
écho a celui de Catholischer Religion, utilisé par Peter Wylss.*

L utilisation de ce terme, ainsi que la chronologie, renvoie I’historien au proces-
sus de la confessionnalisation, qui ,,a rendu possible une intégration étatique et
sociétale.* Selon Gérald Chaix, ce processus est visible a Cologne notamment
a partir des années 1580: c’est en 1584 que la ville devient sieége officiel d’une
nonciature.*” Or, le processus d’identification comme son acceptation par les
individus concernés, procédent d’une logique d’homogénéisation. Il est ainsi rai-
sonnable de penser que les dissidents religieux, comme leurs gedliers, ont inté-
gré en 1580 I'usage de catégories ,,confessionnelles dans le dialogue. On a donc
deux emplois du terme anabaptiste, de portée différente. Le premier, 1’identifi-
cation administrative, témoignait de la création au moins a partir du milieu du
XVle siecle d’une catégorie de droit, I’anabaptiste. Le second, la logique d’ap-
partenance, signe 1’intégration ou la création d’une catégorie confessionnelle,
qui est utilisée comme espace de dialogue par les interlocuteurs au sein de la pri-
son.

Mathilde Monge, 14 rue André Bollier, F-94100 Saint-Maur-des-Fossés

45 HAStK 30 G 225 93r.

46 SCHILLING 6.

47 GErRALD CHAIX, ,,Von der Christlichkeit zur Katholizitit. Kéln zwischen Traditionen und
Modernitit (1500-1648)", in: RUDOLF VIERHAUS, Friihe Neuzeit - Friihe Moderne ? Forschungen
zur Vielschichtigkeit von Ubergangsprozessen, Gottingen 1992, 233-244, 243,

74



ABREVIATIONS POUR LES OUVRAGES OU REFERENCES CITES A
PLUSIEURS REPRISES

AVANZA/LAFERTE
MARTINA AVANZA/GILLES LAFERTE, ,.Dépasser la ,,construction des identités*?
Identification, image sociale, appartenance®, in: Genéses 61 (2005), 134-152.

CHAIX

GERALD CHAIX, ,,De la cité chrétienne a la métropole catholique, Vie religieuse
et conscience civique a Cologne au xvi® siécle, Thése de Doctorat d’Etat de
I’Université de Strasbourg, soutenue en 1994, thése microfichée.

HAStK
Historisches Archiv der Stadt Koln (Archives historiques de la ville de Cologne)
Policeyordnungen.

HARTER
KARL HARTER, ,,Repertorium der Policeyordnungen der Frithen Neuzeit, Bd. 6,2:
Reichsstidte, KoIn®, in: Studien zur Europdischen Rechtsgeschichte 191 (2).

SCHILLING

HEINZ SCHILLING, ,,Die Konfessionalisierung im Reich, religioser und gesell-
schaftlicher Wandel in Deutschland zwischen 1555 und 1620%, in: Historische
Zeitschrift 246 (1988) 1-45.

STIASNY
HANsS H. TH. STIASNY, Die strafrechtliche Verfolgung der Tdufer in der freien
Reichstadt Koln, 1529 bis 1618, Miinster 1962.

Abstract

Notre étude s'interroge sur la définition de 'anabaptisme a |'époque moderne.
Nous proposons de déconstruire le probléme: il ne faut pas chercher a savoir ce
qu'est un anabaptiste dans |'absolu, mais qui est qualifié comme tel, par qui,
quand et comment. Pour ce faire, nous testons le schéma méthodologique propo-
sé par Martina Avanza et Gilles Laferté dans Geneses 61, qui sépare la construc-
tion identitaire en trois processus: identification, image sociale appartenance.
Le terrain adopté est la ville libre d’Empire de Cologne au XVI€ siécle, dont les
comptes rendus d’interrogatoire détaillés nous permettent d’étudier la maniére
dont le terme d’anabaptiste était utilisé par les différents acteurs. Plusieurs cas
sont ainsi étudiés: les interrogatoires de cinquante-six détenus capturés en 1565,

75



ceux de Paul Vafsbender (1557-1561), de Chrisant von Cronenberg (1581), de
Johann Bueddenbender (1578), Peter Wyl (1588), Heinrich Servaes (1589) et
Johann Westenbergh (1595). Le contenu du terme «anabaptiste» a changé au
cours du XVI€ siécle. Le premier, ['identification administrative, témoignait de
la création au moins a partir du milieu du XVI€ siécle d’'une catégorie de droit,
['anabaptiste. Le second, la logique d’appartenance, signe l’intégration ou la
création d’une catégorie confessionnelle, qui est utilisée comme espace de dia-
logue par les interlocuteurs au sein de la prison.

Die vorliegende Studie widmet sich der Definition von ,, Tdaufertum™ in der
Friihen Neuzeit. Es wird vorgeschlagen, das Problem zu dekonstruieren:
Gesucht wird nicht nach einer generellen Definition von ,, Tdufer”, sondern
danach, wer von wem, wann und wie als ein solcher bezeichnet wird. Zu diesem
Zweck wenden wir ein methodologisches Schema an, das von Martina Avanza
und Gilles Laferté skizziert wurde. Sie teilen die Ildentitdtsbildung in drei ver-
schiedene Prozesse ein: Identifizierung, soziales Bild und Zugehorigkeit.

Als Forschungsbereich wurde die Freie Reichstadt Koln im 16. Jahrhundert aus-
gewdhlt, deren detaillierte Verhirprotokolle es erlauben zu studieren, wie das
Wort ,, Taufer” bzw. ,, Wiedertdufer von verschiedenen Akteuren verwendet
wurde. Mehrere Fallstudien werden vorgestellt: die Verhore von 56 Verhafteten
von 1565, sowie diejenigen von Paul Vaf3bender (1557-1561), Chrisant von
Cronenberg (1589), Johan Bueddenbender (1578), Peter Wylf3 (1588), Heinrich
Servaes (1589) und Johann Westenbergh (1595). Der Inhalt des Begriffs
., Tdufer* bzw. ,, Wiedertdufer hat sich im Laufe des 16. Jahrhunderts verdn-
dert. Der erste, die Verwaltungsidentifikation, gilt als Zeichen fiir die Schaffung
einer neuen Rechtskategorie, der Wiedertiufer. Der Zweite, die Zugehorigkeit,
zeigt die Integration oder die Schaffung einer konfessionellen Kategorie, die von
den Akteuren als Dialograum genutzt wurde.

76



	"Qui frequente la Société des Frères chretiens?" : L'identité des anabaptistes à Cologne au XVIe siècle

