
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 31 (2008)

Artikel: Die Verbreitung täuferischer Botschaft in der Anfangszeit der Schweizer
Brüder

Autor: Zorzin, Alejandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ABHANDLUNGEN/ETUDES

Alejandro Zorzin

DIE VERBREITUNG TÄUFERISCHER
BOTSCHAFT IN DER ANFANGSZEIT

DER SCHWEIZER BRÜDER

i.

Sebastian Franck (ca. 1500-11542) erwähnt in seiner 1531 gedruckten
Darstellung der Täufer den Zürcher Täuferkreis mit keinem Wort1. Aus seiner
Sicht waren von den „Widerteüffern oder Teüffern" die „Vorsteher vn Bischöff
[...] erstlich vnder andern Doctor Baltassar Hübmör/ Melchior Rinck/ Joannes

Hut/ Joannes Denck/ Ludwig Hetzer."2 Eine Erklärung hierfür und auch dafür,
dass Franck die Entstehung der Bewegung erst „anno. M.D.xxvj. gleich in vnd
nach der auffrür der bauern" ansetzt, könnte u. a. auf das Fehlen von ihm zur
Verfügung stehenden schriftlichen Quellen aus dem frühen Schweizer
Täuferkreis zurückgeführt werden.
In der Tat sind von der Gruppe der ersten Zürcher Täufer (Konrad Grebel, Felix
Mantz, Andreas Castelberger, Wilhelm Reublin, Jörg Blaurock und Johannes

Brötli) keine namentlich verfassten Flugschriften bekannt. Aus der Anfangszeit
der Bewegung sind bis auf eine 1525 in Augsburg unter dem Namen des St.

Galler Täufers Hans Krüsi veröffentlichte Schrift keine weiteren Druckwerke
überliefert3. Erst in der zusammen mit Sattlers Sendbrief an die [Täufer-]
Gemeinde in Horb [bei Peter Schöffer dem Jüngeren in Worms (1527/28)] ver-

1 „Chronica, Zeitbuch und Geschichtbibel, von Anbeginn bis in dieses gegenwärtige Jahr 1531"
(Strassburg: Balthasar Beck, 5. September 1531); vgl. Aleiandro Zorzin, Die Täufer in
Sebastian Francks Ketzerchronik (1531). Eine zeitgenössische Darstellung des Täufertums aus
der Sicht eines Dissidenten (im Druck).

2 Chronica (zit. nach dem reprographischen Nachdruck [Darmstadt 1969] der Ulmer Ausgabe von
Hans Varnier, 1536), Bl. 193a. Michael Sattler wird von Franck als „Vorsteher etlicher Täufer -
Männer und Frauen" im Zusammenhang mit ihrer Hinrichtung [am 27.Mai] 1527 in Rottenburg
am Neckar erwähnt; er weiss auch, dass Sattler als Verfasser der [Schleitheimer] Täufer-Artikel
gilt, gegen die Zwingli in seinem „Elenchus" (1527) schreibt, aber Franck bringt Sattler nicht
mit den Schweizer Täufern in Verbindung.

3 Textausgabe in QGTS II, Nr.355; 265-273; vgl. dazu Fast, ferner Cornelius J. Dyck (Ed.), A
Legacy of Faith. The Heritage of Menno Simons, Newton 1962, 213-257, sowie STRÜB1ND
485-509. Die Flugschrift wurde in zwei Ausgaben bei Heinrich Steiner in Augsburg gedruckt
(im Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienen Drucke des XVI. Jahrhunderts [=
VD 16], hg. von der Bayerischen Staatsbibliothek in München in Verbindung mit der Herzog-
August-Bibliothek in Wolfenbüttel, 25 Bde., Stuttgart 1983-2000, K 2466 und ZV 11351).

11



öffentlichten „Brüderliche(n) Vereinigung'"' liegt ein zweites druckschriftliches
Werk der Schweizer Täufer vor.5

Balthasar Hubmaier veröffentlichte ab Mitte 1525 (ab 1526 auch Hans Denck)
täuferische Flugschriften im üblichen Modus reformatorischer Publizistik6.
Gleichermassen waren Thomas Müntzer und Andreas Bodenstein v. Karlstadt
Flugschriftenautoren - deren „Büchlein" der Zürcher Täuferkreis nicht nur
kannte und benutzte7, sondern an deren Drucklegung er sich im Fall von
Karlstadts Abendmahlstraktaten und Taufdialog im Spätherbst 1524 sogar aktiv
beteiligte (v.a. Felix Mantz).8
Angesichts der Tatsache, dass Zwingli schon in seiner im Januar 1525 im Druck
erschienenen Schrift Wer Ursache gebe zu Aufruhr, wer die wahren Aufruhrer
sind"9, als vierte jener Gruppen, die das Evangelium verhasst machten, den

Zürcher Täuferkreis - ohne jedoch Namen zu nennen - hart kritisierte, stellt sich
die Frage, ob keiner aus dieser Gruppe vorhatte, etwas dagegen zu schreiben und

zu publizieren.10
Es gibt Hinweise darauf, dass Konrad Grebel Anfang September 1524 plante,
„[Beleg-] Stellen zusammen[zu]schreiben und [zu] sammeln, und zwar zu zwei
Themen[schwerpunkten]."n Ob er diese Sammlung biblischer Belegstellen in
den Druck zu geben vorhatte, um sie einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich zu

4 Vgl. die druckgeschichtlichen Angaben von Helmut Claus zu dieser Ausgabe, in Laube 741 f.,
sowie Urs Leu/Christian Scheideqger (Hg.), Das Schleitheimer Bekenntnis 1527. Einleitung,
Faksimile, Übersetzung und Kommentar, Zug 2004; bes. 16f. und 20f.

5 Der Sattler zugeschriebene anonyme Druck „Wie die Schrift verstanden und erklärt werden soll"
(Augsburg: Philipp Ulhart d.Ä VD 16 S 1885), wurde von Helmut Claus aufgrund des
verwendeten Typenmaterials auf ca. 1545(?) datiert, Laube 725. Natürlich könnte der wohl für
diese späten Augsburger Drucke verantwortliche „Marpeck-Kreis" eine heute verschollene
frühe Fassung neu aufgelegt haben.

6 Vgl. hierzu Aleiandro Zorzin, Karlstadt als Flugschriftenautor, Göttingen 1990, 1 lf.
7 Vgl. Johannes Brötlis Brief (aus Hailau) an Fridli Schumacher und die Brüder in Zollikon, nach

seiner Ausweisung Anfang Februar 1525: „Schicken [...] mir des Carolstats büchli." (QGTS I,
Nr.36, S.46). In diesen zwei Briefen von Brötli sind die sprachlichen Parallelen zum paulini-
schen Stil und Wortgebrauch deutlich. „Die frühe Täufergewegung parallelisiert ihre Situation
zweifellos mit der Geschichte der urchristlichen Mission." (Strübind 382ff.). Auch im Brief des
St.Galler Gabriel Giger an die Brüder in Zollikon (QGTS I, Nr. 66 [zw. Ende März u. Ende Mai
1525], S.75) ist der Eingangsgruss dem paulinischen Gruss in Gal l:3f. nachempfunden, vgl.
Strübind 483f.

8 Hermann Barge, Zur Chronologie und Drucklegung der Abendmahlstraktate Karlstadts;
Zentralblatt für Bibliothekswesen 21(1904) 323-331. Zu den Aussagen der Basler Drucker
Johannes Bebel und Thomas Wolff (vgl. Goeters 49f„ Anm. 1 Emil Dürr/Paul Roth (Hg.),
Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang 1534,
Bd. 1, Basel 1921,Nr.307, 174-176.

9 Z III 355-469; die Schrift hat Zwingli am 7. Dezember 1524 begonnen und am 28. Dezember
abgeschlossen; sie erschien spätestens Mitte Januar 1525.

10 Felix Mantz hat in Form einer Eingabe an den Rat der Stadt Zürich (um die Jahreswende

1524/1525) eine Schutzschrift verfasst (vgl. QGTS I, Nr. 16, 23-28); in ihr versuchte er, die von
Zwingli für die Kindertaufe vorgebrachten Argumente mittels Schriftbeweisen zu entkräften.
Diese Protestation scheint aber von Mantz nicht für eine Drucklegung vorgesehen gewesen zu
sein.

11 QGTS I, Nr. 13, 12; „Postremo omnium est, quod conscribam et colligam locos nempe duos
communes nisi alius quispiam praeveniat, in publicum deturbaturus."

12



machen, ist nicht klar. In einem nicht genau datierbaren (wohl an Andres
Castelberger gerichteten) Brief meint Grebel etwa ein halbes Jahr später,

Zwingli habe gegen seine „unangreifbaren Stellen aus der Bibel" eine

Gegenschrift verfasst, die sich im Druck befinde.12 Dabei ist Grebels

Bemerkung interessant, die Zusammenstellung, gegen die Zwingli argumentiere,

müsse diejenige sein, die er (Grebel) in Schaffhausen einem gewissen
Erasmus gegeben habe; der hätte sie dann wohl wiederum Zwingli
zugeschickt.13 Es handelte sich also bei dieser „Grebel-Schrift" nicht um einen

Druck, sondern um ein mittels handschriftlicher Kopien verbreitetes Werk, das

er während seiner täuferischen Wanderschaft gezielt weiter verteilte. So wird
auch Hans Krüsi (in St.Gallen) von Grebel eine Kopie davon erhalten haben.14

Diese könnte dann, vielleicht von Krüsi selbst oder anderen wieder vervielfältigt
und weitergegeben worden sein. So lässt sich nachvollziehen, warum sie
vielleicht erst in der zweiten Hälfte 1525 in Augsburg in den Druck kam, und unter
Krüsis Namen erschienen ist.15

Noch ohne Zwingiis erste antitäuferische Flugschrift [„ Von der Taufe,

Wiedertaufe und Kindertaufe "] gesehen zu haben, ist Grebel (im erwähnten
Brief an Castelberger) davon überzeugt, dass es ein „lügenhaft unverschämtes
und unverschämt lügenhaftes Buch" sein müsse. Und sollte er Grebel) nicht
dagegen schreiben, dann werde er niemals wieder schreiben und schweigsamer
und stummer sein als ein toter Fisch.16 Offensichtlich hatte Grebel also vor,
gegen Zwingiis Argumente schriftlich Stellung zu beziehen.
Im Zusammenhang mit dem Vorgehen des St. Galler Rates gegen die dort stark

gewordene Täuferbewegung verfasste Johannes Vadian eine „Schrift wider die

Täufer", die dem Rat am 19. Mai 1525 vorlag.17 Die St. Galler Täufer beklagten
sich ihrerseits beim Rat über die Länge derselben und erwirkten einen
Terminaufschub (bis zum 4. Juni) zur Abgabe der schriftlichen Rechenschaft, die
der Rat auch von ihnen gefordert hatte.18

12 Bei Zwingiis Schrift handelt es sich wohl um „Von der Taufe. Von der Wiedertaufe und der
Kindertaufe" (Z IV 188-337; VD 16 Z 920 u. 921], die kurz nach ihrem Widmungsdatum (27.
Mai 1525) im Druck erschienen ist.

13 QGTS I, Nr.63 (zw. 20.März u. 27.Mai 1525), S.71 f.; übersetzt in Baumgartner 113-115.
14 In seinem Geständnis (bevor er am 27. Juli 1525 in Luzern verbrannt wurde) sagt Krüsi aus:

„...der jung [= Konrad] Grebell habe im ein büchly bracht und anzöggt; das selb büchly sye
geschriben gsin und nit [gebrückt." (QGTS II, Nr.354, 265), vgl. FAST 265.

15 Fast schreibt: „Von ,Hans Krüsis Büchlein' kann man ohne Einschränkung nicht mehr schrei¬
ben. Man könnte den Titel jetzt sogar von der andern Seite her formulieren: Die Drucklegung
der Bibelstellensammlung von Konrad Grebel. Aber ohne ein Fragezeichen möchte ich auch
diese Überschrift nicht hinsetzen.", vgl. ebda. 230f.; dazu auch Strübind 508.

16 Grebel an Andreas Castelberger (April/Mai 1525): „Si quid certi habes de Zinlii scriptione
adversus me meosque infallibiles locos e scriptura, si licet, et si integrum tibi est, paucis ostende.

Audio sub prelo esse libellum. Vis dicam? Mendaciter impudentem et impudenter menda-
cem libellum oportet esse. Contra quem, si non rescribo civitatem hanc lusurus, nunquam res-
cribam. Mortuo pisce taciturnior magisque mutus futurus." (QGTS I, Nr.63, 72f.)

17 Vadian las sein (nicht mehr erhaltenes) Büchlein gegen die Täufer bei den Verhandlungen vor
dem St. Galler Rat am 5. Juni 1525 vor (vgl. QGTS II, Nr.456, 388 und auch die Angaben von
Johannes Kessler in seinen Sabbata, ebda. 610).

18 QGTS II, Nr.449, 383.

13



Mit Datum vom 27. Mai 1525 widmete Zwingli seine antitäuferische Flugschrift

„ Von der Taufe, Wiedertaufe und Kindertaufe " Bürgermeister, Räten und ganzer
Gemeinde der Stadt St. Gallen.19 In diese spannungsgeladene Situation hinein
schreibt Grebel am 30. Mai seinem Schwager Vadian einen sehr kritischen Brief
und kündigt ihm an, „er [Grebel] werde für die Wahrheit [...] Zeugnis geben
durch Kerker, durch Verbannung, durch Tod und ein Büchlein (libello), so es

Gott nicht verhindere; denn wenn nicht er dagegen schreibe [= gegen Zwingiis
Schrift], würden alle anderen nicht schlafen."20 Dieser Brief macht deutlich, dass

Grebel den St. Galler Täufern schriftliche Unterstützung zukommen lassen will.
Ein Schreiben, das Grebel in diesem Zusammenhang an die St. Galler Obrigkeit
richtete, ist belegt.21 Die täuferischen Anhänger Grebels dort scheinen auf seine

Widerlegung von Zwingiis Flugschrift gewartet zu haben.22

Anfang Juli 1525 waren Grebel und Marx Bosshart im Grüninger Amt (Zürcher
Oberland) aktiv. Laut Aussagen Dritter hatte Grebel - in einem Streitgespräch
mit dem Hinwiler Pfarrer Hans Brennwald - gesagt: Sollte er in Turmhaft (mit
genügend Licht) gefangen gelegt werden, und über Tinte und Feder verfügen,
„so weite er schreiben. Und wen er den Zwingli nitt möchte überwinden, so sölt

man in [Grebel] verbrennen und den Zwingli nitt."23 Diesen Aussagen zu Folge
ist anzunehmen, dass Grebel Anfang Juli 1525 immer noch nicht auf Zwingiis
antitäuferische Flugschrift geantwortet hatte. Er hielt aber weiterhin an einem
schriftlichen Schlagabtausch mit Zwingli fest und ihm schwebte sogar eine alles
entscheidende Disputation zwischen beiden vor.

Angesichts all dieser Hinweise stellt sich daher die Frage, ob Grebel diese

Widerlegung von Zwingiis Kritik an den täuferischen Argumenten gegen die
Kindertaufe überhaupt geschrieben hat.

In seiner ausfuhrlichen (auf Latein) verfassten Abrechnung mit den Täufern,
dem im Spätsommer 1527 veröffentlichten und 190 Seiten starken „In catabap-
tistarum strophas elenchus" setzt Zwingli sich im ersten der drei Teile seines

19 QGTS II, Nr.451, 384f. und Nr.452: Zwingiis Brief (vom 28.Mai 1525) an Vadian.
20 QGTS I, Nr.70.
21 QGTS II, Nr.456 u. 457; der Rat behält Grebels Brief ein, der „untziemlich ist unnd straff l[e]ibs

verdient".
22 Den Angaben von Kessler in seinen Sabbata zufolge wurde vom Prädikant Dominicus Zili aus

Zwingiis Flugschrift öffentlich in der St. Lorenz-Kirche vorgelesen. Dabei provozierten auf der

Empore anwesende Täufer einen Tumult (v.a. wohl Gabriel Giger, vgl. QGTS II, Nr.456, 389, u.
Anm.12); einer von ihnen sagte, sie warteten auf eine Schrift von dem Bruder Konrad Grebel,
wenn sie die bekämen, wollten auch sie [auf Zwingiis Argumente] Antwort geben. Im selben

Zusammenhang erwähnt der Täufer einen „brief von dem Cunrat Grebel an ainen burgermaister
und rat" zu haben und daraus Grebels Kritik an Zwingli vorbringen zu wollen. Der dort anwesende

Bürgermeister forderte die Übergabe des an ihn gerichteten Grebel-Briefes und verhinderte
eine öffentliche Verwendung desselben, vgl. QGTS II, 611. Schon früh scheint Grebel mittels

Briefen bei der Konsolidierung einer täuferischen Anhängergruppe in St. Gallen gewirkt zu
haben. Belegt ist diese Vorgehensweise (vor September 1524) in der Auseinandersetzung
zwischen Lorenz Hochrütiner und Johannes Kessler (vielleicht auf Bitte des ersten), durch einen

„vierboginen brief [von Grebel] an die Brüder", vgl. QGTS II, 603 Kessler, Sabbata (1533).
23 QGTS I. Nr.84, 89; einige der Verhörten sprechen davon, dass Grebel gesagt hätte, „wen man

sin schreiben in truck liesse us gan, so weite er dan mit dem Zwingli dispotieren", ebda. 90.

14



Werkes mit einem ihm von Ökolampad (aus Basel) zugeschickten „Libellus con-
futationis" der Täufer auseinander. Dieses in der Volkssprache (lingua
Helvetica) verfasste Widerlegungsbüchlein der Täufer, aus dem Zwingli z. T.

ausführlich ins Latein übertragene Passagen zitiert, war seit einiger Zeit in Form
handschriftlicher Kopien unter den Täufern im Umlauf.24 Zwingli nennt den von
ihm vermuteten Verfasser des Büchleins nicht mit Namen, weil der bereits
verstorben war.25 Dieses Widerlegungsbüchlein zirkulierte auch noch zehn Jahre

später unter den Täufern in Basel. Als Oswald Myconius sich von dort am 2. Juni
1536 bei Fleinrich Bullinger brieflich über dieses „ libellum Tigurinorum " erkundigt,

erwidert der ihm, das kleine Werk habe „Grebel mit seinem Pack geschrieben",

und Zwingli hätte darauf schon in seinem Elenchus geantwortet.26
Somit wird deutlich, dass die Zürcher Täufer27 die von Zwingli im Druck
verbreitete Kritik an ihrer Begründung der Glaubenstaufe in schriftlicher Form
abgewehrt haben und versuchten, seine Position anzugreifen. Anscheinend war
ihre Kritik an Zwingiis Argumentation jedoch über all die Jahre hinweg nicht
druckschriftlich verbreitet worden.

II.

Verschiedene Möglichkeiten kommen in Betracht, um diesen Sachverhalt
fehlender druckschriftlicher Erzeugnisse seitens der ersten Schweizer Täufer zu
erklären.
1. Der Zürcher Täuferkreis und seine ersten Anhänger im Zürcher Unter- und
Oberland fanden keine (im näheren Umkreis gelegenen28) Drucker, die bereit

gewesen wären, ihre Schriften zu veröffentlichen.
Diese naheliegende Vermutung scheint durch eine späte Aussage Zwingiis im
Brief „An die erlauchten, in Augsburg [zum Reichstag] versammelten Fürsten

24 Vgl. Walter Köhler, Der Verfasser des „Libellus confutationis" in Zwingiis „In catabatistarum
strophas elenchus" (Konrad Grebel), in: MGB1 3(1938) 1 lf. Köhlers abschliessendes Fazit lautet:

„Wir wissen zudem, dass Grebel gegen die Kindertaufe schreiben wollte; diese Schrift war,
wie wir jetzt mit Sicherheit sagen können, der libellus confutationis. Leider scheint er im
schweizerdeutschen Original verschollen." Es ist ein Verdienst von Mira Baumgartners
Dokumentation über die Täufer und Zwingli, dass die meisten der im Elenchus enthaltenen
Passagen von Grebels Schrift zusammengestellt und ins Deutsche rückübersetzt wurden,
Baumgartner 138-142.

25 Konrad Grebel war im Mai oder Juni 1526 in Maienfeld (Graubünden) an der Pest verstorben,
und es spricht manches dafür, dass Zwingli ihn als Verfasser dieses Büchleins vermutet.

26 Heinrich Bullinger, Briefwechsel, bearb. von Ulrich Gabler u.a., Zürich 1973fif. (Heinrich
Bullinger, Werke, 2. Abt.): Myconius an Bullinger (2.06.1536) Bd.VI, Nr. 835 (Aussage über
Täufer: Z. 42-48) und Nr. 841, Z. 68f.: „Conscripsit tarnen opusculum Grebelius una cum fece

suorum, cui respondit Zuinglius in Elencho."
27 Verhöre im Februar und März 1525 (vgl. QGTS I, Nr.42f„ 51 und Nr.64, 73) belegen, dass auch

Felix Mantz die Absicht hatte, Zwingli schriftlich Antwort zu geben, sobald der seine Argumente
schriftlich vorgelegt habe. Auch nach Erscheinen von Zwingiis Flugschrift sagt Mantz aus,
bereit zu sein es zu tun, wenn das Urteil über ihre Auseinandersetzung einer „gantze gmeind"
überlassen werde (vgl. QGTS 1, Nr.87, 93).

28 z.B. Zürich, Basel oder Konstanz.

15



Deutschlands über die Schmähreden Ecks " vom 27. August 1530 Bestätigung zu
finden. Zwingli schreibt dort, Zeugen dafür beibringen zu können, dass er in den
zwei Jahren [1525 und 1526 (?)], während denen sich bei ihnen [in der Schweiz]
die Wiedertäufer so sehr hervortaten und verkündeten, man solle keine Kinder
taufen, die Schriften einiger von ihnen unterdrückt habe. Allerdings - so fährt er
fort - auf „freundliche Weise", indem er sie darauf aufmerksam machte, dass die
Bibel in den von ihnen angeführten Stellen anders verstanden werden müsste.29

Anfang 1528 wird die Ausübung solch scharfer Druckzensur für täuferische
Schriften durch das Vorgehen gegen den Speyrer Drucker der Schrift des

Christoph Freisleben „ Von der wahrhaftigen Taufe Johannes', Christi und der
Aposteln" bestätigt.30 Es gibt auch Aussagen von Ludwig Hätzer über die

Schwierigkeiten, seine Schriften gedruckt zu bekommen.31 Sie werden durch
einen Hinweis von Zwingli im Gespräch mit Melanchthon in Marburg bestätigt.
Zwingli - so Bullinger in seiner Reformationsgeschichte - erwähnt die von ihm
betriebene Unterbindung der Drucklegung von Hätzers (letztendlich wohl
ungedruckt gebliebenem) Büchlein Von Christo " in Zürich, als Beweis seiner eigenen

Rechtgläubigkeit.32 Aber diese Schwierigkeiten sollten für die Jahre

1527/1528 weit höher eingeschätzt werden, als für das Anfangsjahr der

Bewegung (1525), in dem Drucker der etwas entfernter gelegenen freien
Reichsstädte Augsburg und Strassburg durchaus bereit waren, täuferische
Publikationen herauszugeben. Als Beispiel dafür hat in diesem Jahr Balthasar
Hubmaier zu gelten, der „täuferische Publizist" schlechthin. Und diese

Beobachtung wiederum legt eine weitere Möglichkeit nahe, die für jene
Anfangsjahre fehlende Publizistik der Schweizer Täufer plausibel zu machen.
2. Eine grundlegende Übereinstimmung mit der von Hubmaier betriebenen
täuferischen Publizistik deckte vorerst den Bedarf an (polemischen) Druckschriften
im Umkreis der Schweizer Täufer ab.

Schon die ältere Forschung war der Meinung, dass die Zürcher „Taufgesinnten
[Grebel, Mantz, Blaurock, Reublin, u.a.] [...] in Hubmaier ihren literarischen
Vorkämpfer (suchten und fanden)".33 Neuere Untersuchungen räumen ihm, dem

29 Z VI, 238; hier angegeben nach Baumgartner 91 f..
30 Laube II, 862-882; [Speyer: Jakob Schmidt] 1528 (=VD 16 F 2630). Vgl. dazu Helmut Claus,

Astrologische Flugschriften von Johannes Virdung und Balthasar Eisslinger d.Ä. als
„Leitfossilien" des Speyerer Buchdrucks der Jahre 1514 bis 1540; Archiv für Geschichte des
Buchwesens 54 (2001) 111-155; bes. 119.

31 In der Vorrede zu seiner Ausgabe der Apokryphen „Baruch der Prophet, die Historie Susannah,
die Historie Bei zu Babel", Worms: Peter Schöffer d.J., 1528 VD 16 B 3727)] schreibt Hätzer:
„Der Satan wirt sich vnderstehen alle Schlupffwinckel zu verschliessen das weder ich noch
andere platz haben mögen/ weder diss noch jehns zü verantwurten oder züschreiben. Jnn Gottes
nammen/ Gott kann es wol mit Wucher erstatten. Bleibet es schon gar vnderwegen/ so wirt sich

eyn ieder schüler Christi der predig dess Lambs Gottes/ götlichs samens/ inn aller menschen
hertzen gelegt/ [...] be[g]nügen lassen/ ob schon keyn büchstab inn ewigkeyt nimmer/ weder
getruckt noch geschrieben würd." [Bl. 2r]

32 Goeters 142.
33 So äussert sich Hubmaiers Biograph Johann Loserth in seinem Artikel im Mennonitischen

Lexikon, Bd.2, Frankfurt/M u. Weierhof/Pfalz 1937, 355.

16



geschulten Universitätstheologen, „der von der römischen Kirche über die
lutherische und zwinglische Bewegung zu den Täufern gestossen ist", die „polemische

und systematische Kraft" ein, „das neue [Tauf-] Verständnis in einem

geschlossenen Argumentationsgang ins Gespräch zu bringen."34 Die Auffassung,
dass angesichts fehlender Schriften von Grebel, Mantz und Blaurock speziell
Hubmaier „die Aufgabe zufiel [...], Werke zur Verteidigung der
Erwachsenentaufe zu publizieren", hat sich gehalten.35 Zuletzt vertrat Arnold
Snyder - besonders aufgrund der belegbaren Kontakte zwischen Grebel und
Hubmaier - die Ansicht, alles spreche dafür, Hubmaiers zwei erste täuferischen
Flugschriften36 als „eine Weiterentwicklung von Ideen des Grebelkreises in
Zürich zu lesen, als Publikationen, die im Dialog mit Grebel herangewachsen
sind."37

Für die interessante Annahme, dass die ersten Schweizer Täufer in Hubmaier
den Publizisten ihrer Anliegen sahen, bzw. ihn - nachdem er Mitte 1525 mit
täuferischen Publikationen hervortrat - als solchen anerkannten, gibt es jedoch keinen

Beweis. Grebel weiss Mitte Januar 1525 von Hubmaier zu berichten: „er ist
wider den Zwingli dess toufs halb und wirt wider in schreiben, so er nit abstatt.
Ess werdents ouch ander tun."38 Dennoch verfasste er selbst (wohl zwischen
Mitte Juli 1525 und Mai/Juni 1526) ein eigenes Widerlegungsbüchlein gegen
Zwingli. Auf Hubmaiers Bitte hin kommt Grebel (wohl im September 1525) zu
einer Besprechung mit ihm nach Waldshut.39 Danach verfasst Hubmaier, noch

vor seiner Flucht (Anfang Dezember 1525) aus Waldshut eine eigene

34 Hans-Jürgen Goertz, Die Täufer. Geschichte und Deutung, München 1980, 85.
35 "In spite of the early leadership of Conrad Grebel, Felix Mantz, and George Blaurock, none of

these persons wrote or published works in defence of adult baptism. This task fell to Balthasar
Hubmaier, an early Swiss Anabaptist leader of surpassing importance. [...] Hubmaier probably
did more to define an early theological core of Anabaptist teaching than did any one else."
Arnold Snyder, Anabaptist History and Theology. An Introduction, Kitchener 1995, 55.64
(Anm.13).

36 "Summe eines christlichen Lebens. (1 .Juli) 1525", Augsburg: Melchior Ramminger, 1525; vgl.
QGT IX, 109-115 VD 16 H5648)] und „Von dem christenlichen Tauf der Gläubigen.) 1 1. Juli)
1525", [Strassburg: Matthias Schürer Erben; vgl. QGT IX, 118-163 VD 16 H5651 )].

37 Arnold Snyder, The Birth and Evolution of Swiss Anabaptism, in: MQR 80 (2006) 558f.:
„Balthasar Hubmaier was wooed for the baptizing cause by Conrad Grebel, [...] There is every
reason to read these [= Hubmaier's first two Anabaptist] writings as a further development of
ideas of the Grebel circle in Zurich, and in fact, to read Hubmaier's writings as having developed

in dialogue with Grebel himself [Against Yoder's conclusion (in Anabaptism and
Reformation, 41 that „even after his turning to Anabaptism, we hear little of Hubmaier's
relationship to the other Anabaptist leaders."]."

38 QGTS I, Nr.23, 33 (Brief von Grebel an Vadian).
39 Vgl. QGTS I, Nr.l 13, 113; Brief von Jakob Hottinger (der Grebel nach Waldshut begleitete) an

den Zürcher Rat.

17



Widerlegung von Zwingiis Taufschrift.40 Aber trotz guter Verbindungen
zwischen Hubmaier und den Zürcher Täufern (auch mit Reublin und Aberli) scheint
es zu einer einheitlichen publizistischen Strategie gegen Zwingli nicht gekommen

zu sein. Natürlich schliesst das eine „Interessengemeinschaft" zwischen
ihnen, besonders in der zweiten Hälfte des Jahres 1525, nicht aus. Nach seiner
Flucht aus Waldshut suchte Hubmaier bei den Täufern (Heini Aberli) in Zürich
Unterkunft, und äusserte sich noch Mitte 1526, in der Vorrede zu seinem

„ Gespräch [...] auf Ulrich Zwingiis Taufbüchlein voll Anerkennung über sie.41

III.

Bei dem Versuch, weitere Hinweise zu finden, die dieses Fehlen täuferischer
Druckschriften im Umfeld des Zürcher Kreises erklären, sind einige Aussagen
von Zwingli in seinen Schriften gegen die Täufer aufschlussreich. Für seine

Publikationsoffensiven gegen den Zürcher Täuferkreis [Ende Mai 1525: „Von
der Taufe; der Widertaufe und der Kindertaufe und August 1527: „ In catabap-
tistarum strophas Elenchus "] greift Zwingli zumeist auf mündlich (bzw.
handschriftlich) kursierende Lehren derselben zurück.
In „ Von der Taufe" wirft er ihnen vor, sie könnten nur dann mit der Bibel umgehen,

wenn sie diese in ihren [Konkordanz-] Traktaten vorfanden.42 Und in der Tat
handelt es sich bei der einzigen täuferischen Schrift, die 1525 unter Krüsis
Namen als Druck erschienen ist, um eine solche Sammlung ausgewählter
Bibelpassagen zu den beiden Hauptthemen Glaube und Taufe. Zwingiis bissiger
Hinweis gibt somit einen Sachverhalt wieder, der mit einer Behauptung von
Andrea Strübind überzeugend erklärt werden kann: „Die täuferischen
Missionare trafen nicht in erster Linie auf ihre reformierten Gegner in der

Tauffrage, sondern auf die altgläubige Bevölkerung. Dieser musste zunächst der
reformatorische Glaubensbegriff verdeutlicht werden. [...] Der erste Teil des

Taufbuchs [von Krüsi] erwies sich demnach als Traktat für die Unterweisung in
reformatorischer Lehre über den Glauben. Sein „Sitz im Leben" war daher eher
die missionarische Verkündigung und Belehrung, als die Apologetik innerhalb
des reformatorischen Lagers."43

40 Hubmaier beklagt sich in seinem „Gespräch auf Zwingiis Taufbüchlein" [Hauptteil noch im
November 1525 in Waldshut verfasst; gedruckt erst Mitte 1526 in Nikolsburg] darüber, dass er
diese Schrift schon längst hätte an die Öffentlichkeit bringen wollen, allerdings „bin ich doch
durch den Satan allenthalb in den Truckereyen verhindert worden, vnnd auch sunst durch grosse

hörtigkeit vnnd marter der schweren gefencknuss, so ich [...], züZürch erliten." (vgl. QGT
IX, 168). Im Mai (vielleicht auch noch im Juni )1526 weilte Hubmaier in Augsburg. Es ist mir
nicht ersichtlich, warum er die grösstenteils fertig gestellte Schrift nicht dort drucken Hess. 1526
hat Denck, der zu dieser Zeit als Täufer bekannt war, in Augsburg drei seiner Schriften
veröffentlicht, vgl. QGT VI/1, A l.a VD16 D569); A Il.b VD 16 D562 und A IH.a (=VD 16

D570).
41 Vgl. QGT IX 169f.
42 Z IV 305.
43 Strübind 493f.

18



Im Elenchus behauptet Zwingli Mitte 1527, der erste „Trick" [stropha] der
Täufer sei, dass sie nur ihre eigenen Schriften (von denen sie wüssten, dass sie

dem Licht nicht standhalten) im Geheimen in Umlauf bringen; sie erlaubten

nicht, dass ihre „Tractätlein" anderen (als ihren Anhängern) in die Hände
kämen.44 Auch in diesem Fall kann die Behauptung von Zwingli mit der besonderen

Form missionarischer Propaganda erklärt werden, wie sie die herumziehenden

Täuferprediger praktizierten. Zum einen waren handschriftlich kopierte
Texte, die unter den Geschwistern zur Unterweisung und Erbauung verteilt wurden,

keine Massenerzeugnisse (wie gedruckte Flugschriften), sie waren somit
kostbar und es wert, gut gehütet zu werden; es waren wohl v.a. stichpunktartige
Zusammenfassungen der Grundlagen zur mündlichen Erörterung in kleineren

Gruppen und Versammlungen.45 Andererseits, wenn solche (handschriftlich
verbreiteten) Büchlein Argumente zur polemischen Auseinandersetzung mit theologisch

geschulten Gegnern enthielten, dann war es klug, sie denen so lange wie
möglich vorzuenthalten, um den Überraschungseffekt in der direkten Debatte
mit ihnen besser nutzen zu können.
Wie können wir uns diese neu im Entstehen begriffene täuferisch-missionarische

Propaganda der Anfangszeit (1525/1526) vorstellen? Ein gutes Beispiel für
diese sich am biblischen Vorbild der Apostel inspirierende, missionarische
Wanderaktivität der frühen Täufer ist der Waldshuter Kürschner Jakob Gross.46

Er wurde schon früh von Grebel für die Bewegung gewonnen und von Hubmaier
in Waldshut getauft.47 Zusammen mit seinem Taufbruder Ulrich Teck mussten
sie die Stadt verlassen, weil beide sich weigerten, an militärischen Aktionen der

44 Z VI 31. "Haec ergo prima stropha sit, quod sua ista scripta, quae per conscientiam cauterio adu-
stam non ignorant lucem proferre nequire, clam per manus coniuratorum, qui ut ignorantia lus-
ciosi sunt, sie adfectu ampliandae sectae caeci, transmittunt. In aliorum manus pervenire non
sinunt."— zit. nach Samuel Macauley Jackson (Ed.), Selected Works of Huldreich Zwingli,
Philadelphia 1901, 123-258; hier 132.

45 Snyder 590 bemerkt zur Eingabe der (im Mai 1526 in Grüningen gefangenen) Täufer Jacob
Falk und Heini Reimann: „ [they] composed a petition on the question of baptism, in which they
put forward a reasoned biblical apology for adult baptism [= QGTS I, Nr.212], in spite of the
fact that their New Testament had been taken from them. The committing to memory of central
Bible passages displayed by the uneducated commoners Falk and Reimann was actually the

norm in early Swiss Anabaptism, and points to the oral methods of catechism used by the bap-
tizers." Vgl. hierzu auch ARNOLD SNYDER, Orality, Literacy, and the Study of Anabaptism,
in: MQR 65 (1991)371-392.

46 Vgl. Christian Neff, Artikel "Jakob Gross", in: Mennonitisches Lexikon Bd. 2, Frankfurt/M u.
Weierhof 1937, 187f.; Snyder 600f.; Arnold Snyder/Linda Huebert Hecht (EDS.), Profiles
of Anabaptist Women. Sixteenth-Century Reforming Pioneers, Waterloo 1996; „Agnes Zender
of Aarau" 25-31 (mit Einbeziehung der Angaben zu Gross in den damals noch nicht veröffentlichten

QGTS III).
47 Im Augsburger Verhör (Mitte September 1527) gibt Gross an, sich vor dreieinhalb Jahren zuerst

mit der Tauffrage beschäftigt zu haben (also im April oder Mai 1524); er sagt dort auch, von
Grebel für die Bewegung gewonnen worden und in Waldshut von Hubmaier [d.h. frühestens
Mitte April 1525] getauft worden zu sein, vgl. Christian Meyer, Zur Geschichte der
Wiedertäufer in Oberschwaben, in: Zeitschrift des Historischen Vereins für Schwaben und
Neuburg 1(1874) 254f.

19



mit Waldshut verbündeten Bauernverbände teilzunehmen.48 Im September 1525

wurden Gross und Teck im Grüninger Amt festgehalten, verhört und ausgewiesen,

weil sie dort für die Glaubenstaufe warben und tauften.49 Um die
Jahreswende 1525/26 ist Gross dann im Aargauer Gebiet aktiv; Ende Februar
1526 wurde er in Brugg gefangen genommen.50 In den Verhören wirft Gross den

dortigen Prädikanten vor, sie predigten ketzerisch und eigennützig; wenn sie gut
evangelisch wären, würden sie dem Evangelium nachfolgen und umherziehen
wie Boten Gottes und sein Wort verkünden; sie hätten aber den Geist der Furcht,
des Geizes und Eigennutzes; er und seinesgleichen [dagegen], von Gott berufen,
würden, wenn sie umherzögen, das Gotteswort gemäss dem Evangelium verkünden

und sich allein mit Nahrung begnügen.51 Gross hatte im Aargau seine

Unterkunft im Zusammenhang mit einer Arbeit bekommen; er hatte auch dort
bei Treffen von Männern und Frauen zum gemeinsamen Spinnen und Weben

biblische und täuferische Themen angesprochen und in der Hausgemeinschaft
einer kranken Nachbarin das Abendmahl mit den Worten des Paulus (1. Kor 11)

gehalten. Nach seiner Ausweisung aus dem Berner Gebiet wirkte Gross auch in
Lahr (Baden)52; nach dortiger Gefangenschaft war er sodann in Strassburg tätig,
wo er wohl schon ab Sommer 1526 taufte. In seinem Strassburger Verhör wird
wieder das „apostolische Selbstbewusstsein" deutlich, mit dem Gross auftrat. Er
wirft den Strassburger Predigern vor, Evangelium und Wort Gottes hätten nach

vier Jahren [evangelischer] Predigt, so wenig Frucht bei ihnen gebracht, dass

jene, die sich Christen nennen, Leute wie ihn und seine Mitgefangenen unver-
hört in den Turm sperrten, ohne sie vorher mit Schriftbeweisen von ihrem angeblichen

Irrtum zu überführen; er fürchte sich nicht, weil ihm gegen Gottes Willen
kein Härlein berührt werden könne [vgl. Mt 10:30f.]; sein Gut habe er schon
aufgegeben und wenn es Gottes Wille wäre, so müsste nun auch der Leib dran; „eins
cristen wessen wäre nichts anders dann verjagen vss gebieten vnd das creutz
tragen, wie dann den apostlen beschehen." Im selben Verhör bekräftigt Gross dann
auch (mit Bezug auf Mt 5:34), keinen Schwur leisten zu wollen und bittet ,jme
federn vnd dinten in den thurn vergünstigen, damit er ein spruch vnd lehr mag

48 Im Strassburger Verhör (Ende 1526 oder Anfang 1527?) sagt Gross, dass er von Waldshut habe
„abscheiden müssen vmb das willen, dass er nit mit inen [= Waldshuter Truppe] habe wollen zu
den buren gen [Radolf-]Zell zu ziehen" (QGT I, Nr. 64, 63f.); die Waldshuter Hilfe zur
Belagerung von Radolfzell lallt in den Juni 1525 (ebda. Anm.3). Im Verhör sagt Gross auch, „er
sey vor zweyen jaren getaufft worden zu Waisshut" (ebda. 64:12f.) - was allerdings
Schwierigkeiten für die Datierung des Strassburger Verhörs bereitet.

49 QGTS I, Nr. 107, bes. 109. Gross und Teck weigerten sich bei ihrer Ausweisung, Urfehde zu
schwören (vgl. ebda. Nr.238, 261).

50 QGTS I, Nr. 239, bes. 263.
51 Ebda.; in dieser Aussage wird das Vorbild apostolischer Wandertätigkeit (vgl. besonders Mt

10:9f.) als Grundlage seiner Kritik an den evangelischen Predikanten deutlich.
52 Vgl. die Aussage von Hans Huber aus Lahr, „Jacob der kürssner habe jhn daselbst getauffet";

QGT I, Nr. 117, 144.

20



vss dem testament jm zur besserung signieren und zeichnen, etc."53 Er scheint
also erst bereit, etwas schriftlich zu verfassen, wenn es zur eigenen Verteidigung
und Schutz in Gefangenschaft dienlich ist. Nach seiner Ausweisung aus

Strassburg führt ihn sein Weg nach Augsburg; dort tauft Gross schon zu Ostern
1527 und schliesst sich mit seiner Frau Veronika54 der Augsburger
Täufergemeinde an. Am 15. September 1527 wurde er gefangen genommen und
kam erst nach geleistetem Widerruf Ende Juni 1531 aus fast vierjähriger Haft
frei.
Am Beispiel von Jakob Gross wird eine Verbindung zwischen schweizerischen
und süddeutschen Täufern greifbar, die sich auch in der Übereinstimmung der

von ihnen praktizierten Missionsstätigkeit erkennen lässt.55 So missionierte z.B.
auch Hans Hut als Wanderprediger, der schriftlich nur mittels Sendbriefen oder

gezielt (im kleinen Kreis) verteilten Kopien seiner Werke agierte.56 Die einzige
zu Huts Lebzeiten anonym im Druck verbreitetete Schrift von ihm - „Eine
christliche Unterrichtung, wie die göttliche Schrift in Übereinstimmung gebracht
und beurteilt werden soll" - liess nicht er selbst, sondern ohne sein Wissen

jemand anderes in den Druck bringen.57 Hut hat keine seiner Schriften
druckschriftlich verbreitet, obwohl er vor seiner täuferischen Tätigkeit als Buchbinder
und Buchfiihrer umhergezogen war und Verbindungen zu Druckern hatte.58 Auf
das Vorbild der Apostel für Entscheidungen, die in der Augsburger

53 QGTI, Nr.67, 64f. Diese Bitte von Gross erinnert an die Äusserungen von Grebel in der Debatte
mit dem Hinwiler Prädikanten Brennwald (s.o.). Es scheint, als ob das Aufschreiben der eigenen

Ansichten und Lehren erst dann stattfinden kann, wenn ihre übliche täuferische
Wanderpredigttätigkeit durch Gefangnisaufenthalt unterbunden wird. Als „apostolisches
Vorbild" dafür käme Paulus in Frage, der z.B. aus seiner Gefangenschaft an die Epheser schrieb
(vgl. Eph 3:1; 4:1; 6:20). Ob die in Strassburg erhaltenen handschriftlichen Erläuterungen zur
Eidverweigerung (vgl. QGT I, Nr. 165, 192-194), tatsächlich auf Gross zurückgehen, wie es der
Strassburger Archivar Jakob Wencker II (1668-1743) vermutete, ist schwer zu beweisen.
Dennoch bietet das handschriftliche Doppelblatt zur Eidverweigerung ein Zeugnis für solche in
Täuferkreisen zirkulierende Büchlein, die einschlägige Bibelstellen und Argumentationshilfen
(z.B. gegen die Eidverpflichtung) miteinander verbanden.

54 Veronika Albrechtin, seine Frau, gibt nach ihrer Gefangennahme in Augsburg (am 12. April
1528) im Vehör (am 30. April) an, „vor dreien jähren [...] durch einen, genant Wilhelm
[Reublin?]" getauft worden zu sein; ausserdem habe sie „irs man 2 buecher verkaufft, benamb-
lichen die [Wormser] propheten [...]; das ander buch ist ein klein testament gewesen", vgl.
Friedrich Roth, Zur Geschichte der Wiedertäufer in Oberschwaben, in: Zeitschrift des

Flistorischen Vereins für Schwaben und Neuburg 28( 1901 66-69.
55 Für Snyder 618 zeigt das Beispiel von Gross, dass zu diesem Zeitpunkt keine Konfrontation

zwischen schweizerischen und süddeutschen Täufergruppen in Augsburg stattfand; er vertritt
die Meinung, dass die groben typologischen Differenzierungen zwischen beiden Gruppierungen
wesentlich durchlässiger waren, als es die jeweiligen „labels" glauben machen.

56 Zur Abschrift von Fluts „roten Büchlein" und seiner Schrift „Vom Geheimnis der Taufe", vgl.
Seebass 50-63.

57 Sie wurde Anfang 1527 von Johannes Landtsperger herausgegeben; die Schrift „Ein Sendbrief
Hans Huts" wurde erst nach Huts Tod (im Dezember 1527 bei einem Fluchtversuch aus dem

Gefängnis) von Rhegius kommentiert und im Sommer 1528 herausgegeben; vgl. Laube 687-701
und 858-861.

58 In seinen Verhören sagt Hut, dass er von Müntzer ein Büchlein bekommen habe, um es in den
Druck zu geben (Seebass 525) und auch, dass er neben Büchern von Müntzer allerlei andere
Bücher in Franken und an anderen Orten umhergetragen und verkauft habe (ebda. 535).

21



Täufergemeinde getroffen wurden, lässt auch Huts Aussage in einem Verhör
schliessen. Er sagt dort, die Brüder hätten im Frühjahr 1527 einen Vorsteher
wählen wollen, „der in vor were, wie sy in der apostel zeiten gehabt. Also hetten

sy Got gebethen und das los gelegt [vgl. Apg. 1, 26], were das auf Sigmunden
[Salminger] gefallen, das er ain vorsteer sein solt."59 Auch auf dem Augsburger
Täufertreffen (20.-24. August 1527) scheint nach apostolischem Vorbild (vgl.
Apg. 15, 30-36) beschlossen worden zu sein, täuferische Mitbrüder in verschiedene

Gebiete und Städte zu senden, damit sie dort Kontakt mit schon bestehenden

Täufergruppen knüpfen und die in Augsburg getroffenen Absprachen
propagieren.60

IV.

Die zwei zu Anfang in Betracht gezogenen Möglichkeiten (Druckzensur und
Hubmaiers Rolle als Publizist der beginnenden Täuferbewegung) sollten natürlich

nicht ganz für eine Erklärung des festgestellten Sachverhalts fehlender
druckschriftlicher Verbreitung der Lehren von den Schweizer Täufern
ausgeschlossen werden. Aber neben solchen (möglicherweise flankierenden) Aspekten
ist m. E. eher anzunehmen, dass bei der stark praxisbezogenen Verbreitungsstrategie

täuferischer Ansichten und Lehren in „apostolisch-missionarischer
Wanderpredigttätigkeit", es ihnen v. a. um die Bereitstellung biblisch-argumen-
tativer Hilfen zur Unterweisung und Festigung der neuen Glaubensentscheidung
unter einfachen Laien ging. Dieser Kommunikationsprozess fand hauptsächlich
auf mündlicher Ebene statt, im Rahmen einer zunehmenden Vernetzung sich
nach und nach an verschiedenen Orten bildender Täufergemeinschaften. Dabei
zielte die abschriftliche Vervielfältigung ihrer Lehren v.a. auf eine überschaubare

Weitergabe an eingeweihte Anhänger und Anhängerinnen, die wiederum als

Multiplikatoren wirken konnten. Die schriftliche Darlegung ihrer Ansichten war
nicht auf eine massive „Breitenwirkung" angelegt oder primär für die literarische

Polemik mit den „Schriftgelehrten" vorgesehen. Es zeichnete sich somit auf
dieser kommunikativen Ebene ein Unterschied ab gegenüber der akademisch

geprägten Art ihrer Gegner, die u.a. auch in der massiven, druckschriftlichen
Verbreitung ihrer reformatorischen Positionen ihren Ausdruck fand.

Somit könnte das Fehlen einer täuferischen Publizistik, v.a in den Jahren 1525

und 1526, auf den von den Anführern bewusst gewählten Weg der charismati-

59 Seebass517.
60 In einem Schreiben (vom 20. September 1527), das Augsburg an Strassburg mit der Bitte um

Auskunft über den jetzt bei ihnen inhaftierten Gross schickt, wird seine Aussage im Verhör
wiedergegeben: „das sie [= die beim Augsburger Täufertreffen Versammelten] von hynnen [=
Augsburg] aus zu den bruedern gen Basel und in Zürcher gepiet geschickt haben"; Gross
erwähnte als Sendboten Hans Denck, Gregor Maler aus Chur, Ulrich Trechsel und Hans Beck
aus Basel (QGT I, Nr.104, 129). Aus dem ersten Augsburger Verhör von Hut geht hervor, dass
Trechsel und Peter Scheppach nach Worms zogen, Leonhard [Dorfbrunner] nach Linz, Jörg aus
Passau nach Franken, Hänslin [Mittermeier] nach Österreich und Leonhard [Spörle] nach

Bayern, Seebass 518f.

22



sehen Wortpredigt als bevorzugtes Mittel missionarischer Tätigkeit zurückgeführt

werden. Diese Wortpropaganda wurde vertieft in gemeinschaftlicher
Bibelauslegung und im Austausch über bestimmte Schwerpunktthemen; sie
konnte darüber hinaus noch durch (Send-)Briefe und schriftlich zirkulierende
Kopien verbreitet werden. Eine solche Form täuferischer Propaganda fand zum
einen als Verwirklichung des apostolischen Vorbildes statt61, zum anderen in
zunehmender Abgrenzung gegen ihre „schriftgelehrten" Gegner und deren
Produktion gedruckter „Büchlein

Alejandro Zorzin, Burgstrasse 5-7, D-67159 Friedelsheim

VERZEICHNIS DER ABKÜRZUNGEN
UND DER MEHRFACH ZITIERTEN LITERATUR

Baumgartner
Mira Baumgartner, Die Täufer und Zwingli. Eine Dokumentation, Zürich
1993.

Fast
Heinold Fast, Hans Krüsis Büchlein über Glauben und Taufe. Ein Täuferdruck
von 1525, in: Zwingliana 11(1962) 456-475.

Goeters
J.F. Gerhard Goeters, Ludwig Hätzer, Gütersloh 1957.

Laube
Adolf Laube u.a. (Hg.), Flugschriften vom Bauernkrieg zum Täuferreich
(1526-1535) Bd.l, Berlin 1992.

MGB1
Mennonitische Geschichtsblätter, hg. vom Mennonitischen Geschichtsverein,
Weierhof 1936ff.

61 Die Verhöre eines frühen Mitglieds des Zürcher Täuferkreises, dem Bäcker Heini Aberli (im
Januar 1526) zeigen, wie sehr sich diese Menschen in einer der neutestamentlichen
Apostelgeschichte des Lukas ähnlichen Situation wähnten. Aberli sagt, „als er mit dem [Uli]
Hottinger gen Waldshut gangenn, redtind [sie] allerley von gott miteinanderen, und wie sy zu
einem brunnen kemind, do spreche Hottinger: ,Wer ist mir davor, das ich nit touffi wird, oder
wer will mir das wasser werenn?' Da spreche er: ,Was wit mit dem wasser thun?' Da spreche er,
das er toufft wurde. Da redte er: ,Gloupst im hertzen?' Da erzalte er im den glouben, fiele nieder

uff die knüw und bette inn [...] durch gots willen, das er inn touffle. Das thete er." (QGTS I,
Nr. 157, 161 f.); die Taufszene ist der des Äthiopiers durch Philippus nachempfunden (Apg 8:26-
40); vgl. auch Strübind 442.

23



MQR
Mennonite Quarterly Review, hg. von der Mennonite Historical Society, Goshen
1927ff.

QGT
Quellen zur Geschichte der Täufer (Auswahl).
Bd. I: Herzogtum Württemberg, hg. von Gustav Bossert, Leipzig 1930.

Bd. VI: Denck, Hans. Schriften (3 Teilbände), Gütersloh 1955-1960.
Bd. IX: Österreich (Teil 1), bearb. von Grete Mecenseffy, Gütersloh 1964.

QGTS
Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz.
Bd. I: Zürich, hg. von Leonhard von Muralt/Walter Schmid, Zürich 1952.

Bd. II: Ostschweiz, hg. von Heinold Fast, Zürich 1973.

Bd. III: Aargau - Bern - Solothurn, hg. von Martin Haas, Zürich 2008.
Bd. IV: Drei Täufergespräche in Bern und im Aargau, hg. von Martin Haas,
Zürich 1974.

Seebass

Gottfried Seebass, Müntzers Erbe. Werk, Leben und Theologie des Hans Hut,
Gütersloh 2002.

Snyder
Arnold Snyder, The Birth and Evolution of Swiss Anabaptism, in: MQR
80(2006) 501-645.

Strübind
Andrea Strübind, Eifriger als Zwingli. Die frühe Täuferbewegung in der
Schweiz, Berlin 2003.
Verzeichnis der im deutschen Sprachbereich erschienen Drucke des XVI.
Jahrhunderts, hg. von der Bayerischen Staatsbibliothek in München in

Verbindung mit der Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbüttel. [Redaktion
Irmgard Bezzel], Stuttgart 2000.

Z
Huldreich Zwingiis sämtliche Werke; unter Mitwirkung des Zwingli-Vereins
Zürich, hg. von Emil Egli, Georg Finsler u. a., Zürich 1982-1991 (Nachdruck
der Erstauflage 1905fif.).

24



Abstract

Von den ersten Zürcher Täufern sind uns keine Flugschriften bekannt. Dieses
Fehlen gedruckter Schriften könnte durch scharfe Zensurmassnahmen erklärt
werden, oder vielleicht deckte auch die von Hubmaier betriebene täuferischen
Publizistik den Bedarf an Druckschriften im Umkreis der frühen Schweizer

Täuferbewegung. Es gibt aber auch Hinweise dafür, dass die Anführer der
Täuferbewegung bewusst den Weg der charismatischen Wortpredigt als bevorzugtes

Mittel ihrer missionarischen Tätigkeit wählten. Diese Wortpropaganda
wurde vertieft in gemeinschaftlicher Bibelauslegung und Austausch über
bestimmte Schwerpunktthemen; sie wurde darüber hinaus in (Send-)Briefen und
schriftlich zirkulierenden Kopien verbreitet. Diese Form täuferischer
Propaganda fand zum einen als Verwirklichung des apostolischen Vorbildes statt,
zum anderen in zunehmender Abgrenzung gegen ihre "schriftgelehrten " Gegner
und deren Produktion gedruckter Büchlein.

Nous ne connaissons aucun pamphlet issu des premiers anabaptistes zurichois.
Ce manque pourrait s'expliquerpar les mesures de censures sévères ou peut-être
aussi par l'effort de publication anabaptiste de Hubmaïer qui couvrait les
besoins du premier cercle anabaptiste suisse en documents imprimés. Mais il
existe aussi des indices plaidant pour le fait que les initiateurs du mouvement
anabaptiste aient délibérément choisi la prédication charismatique de la Parole

comme moyen privilégié pour leur activité missionnaire. Cette propagande par
la parole a été ensuite approfondie lors de rencontres communautaires d'exposition

de la Bible et d'échanges sur des sujets importants; au-delà de ces
rencontres, elle circulait sousforme de lettres et de copies manuscrites. Ce mode de

diffusion anabaptiste a d'abord été réalisé pour imiter l'exemple apostolique,
ensuite pour contraster avec les opposants «docteurs de la loi» et leur production

de livrets imprimés.

25




	Die Verbreitung täuferischer Botschaft in der Anfangszeit der Schweizer Brüder

