Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins flr
Taufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte
Band: 24-25 (2001-2002)
Artikel: L'entente fraternelle de Schleitheim : ses points de pertinence dans le

contexte religieux d'aujourd’hui : theses = Die Herausforderung des
Schleitheimer Bekenntnisses an die Gemeinden heute : Thesen

Autor: Baecher, Claude / Baumann, Maurice / Blough, Neal
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1056025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ENTENTE FRATERNELLE
DE SCHLEITHEIM: SES POINTS

DE PERTINENCE DANS LE CONTEXTE

o

RELIGIEUX D’AUJOURD’HUI

DIE HERAUSFORDERUNG DES
SCHLEITHEIMER BEKENNTNISSES
AN DIE GEMEINDEN HEUTE

Thesen/Theses

I. NEaL BLouGgH

La théologie de Schleitheim reproduit des valeurs importantes de la
«Réforme communale» (cf. P. Blickle). Ce mouvement trouve ses origi-
nes dans les structures socio-politiques médiévales ainsi que dans la
pensée de Luther et Zwingli. Il fut noyé dans le sang en 1525 et refait
surface en 1527 chez les anabaptistes suisses.

La pertinence de Schleitheim ne peut s’établir qu’en comparaison avec
sa signification dans son contexte d’origine: la crise de la chrétienté oc-
cidentale, la répression brutale du mouvement paysan et la politisation
des réformes zwingliennes et luthériennes.

Die Schleitheimer Theologie beinhaltet wichtige Werte der « Gemeindere-
formation» (cf. P. Blickle). Diese Bewegung hat ihre Wurzeln in den so-
zio-politischen Strukturen des Mittelalters wie auch im Gedankengut von
Luther und Zwingli. Sie wurde im Jahr 1525 im Blut ertrinkt und kam
im Jahre 1527 bei den Schweizer Tdufern wieder zum Vorschein.

Die Stichhaltigkeit von Schleitheim kann nur im Hinblick auf ihre Be-
deutung in ihrem urspriinglichen Kontext festgestellt werden: die Krise
des westlichen Christentums, die brutale Repression der Bauernbewe-
gung und die Politisierung der Zwinglianischen und Lutheranischen
Reformation.

I1. ULRrICH J. GERBER

. Die Schleitheimer Artikel von 1527 (SA) wollen eine tiauferische Ant-

wort auf eine damalige Krisensituation sein — mehr nicht.




Die Wirkungsgeschichte der Schleitheimer Artikel jedoch stellt uns
heute vor Fragen. Was verstehen wir unter:

2.1. «Liebhaber Gottes (...) als die gehorsamen Gotteskinder u. S6hne
u. Tochter» (...) die in der «Vollkommenheit Christi» leben (SA)
und
«das Wollen ist zwar bei mir vorhanden, das Vollbringen des
Guten aber nicht» (Romer 7, 18b)?

2.2. «Absonderung von der Welt» (SA)
und
«Présence au monde» (MERK 1988)?

Les Articles de Schleitheim de 1527 (Art. Schl.) veulent étre une réponse
anabaptiste a une situation de crise de cette époque — rien de plus.

L’histoire de la réception des Articles de Schleitheim nous pose pourtant
aujourd’hui les questions suivantes. Que comprenons-nous par:

2.1. «Ceux qui aiment Dieu (...) comme les enfants obéissants de Dieu,
fils et filles» (...), qui vivent dans la «perfection du Christ»
(Art. Schl.)
et

«vouloir le bien est a ma portée, mais non pas 'accomplir» (Rm 7,
18b, trad. TOB)?

2.2. «La séparation d’avec le monde» (Art. Schl.)
et
«Présence au monde» (MERK 1988)?

I11. CLAUDE BAECHER

. Hier comme aujourd’hui, il faut des communautés dont les membres

sont engagés a mettre en pratique I’enseignement de Jésus-Christ et qui
ne se conforment pas aux schémas de pensée de la société.

Pour que I’Eglise reste I’Eglise, il convient de maintenir une conception
du pouvoir comme a la fois indispensable et étranger. Le rapport a cette
autorité est fonction de son attitude juste ou injuste. Ainsi naitra un lan-
gage d’opposition et de non-coopération ou de simple différenciation
de collaboration limitée.

Gestern und heute brauchen wir Gemeinden, deren Mitglieder sich ver-
pflichten, die Lehre Jesu Christi zu praktizieren und die sich nicht den
Denkschemata der Gesellschaft angleichen.




o

o

o

Damit Gemeinde Gemeinde bleibt, muss der Begriff der Macht gleichzei-
tig als notwendig und als fremd verstanden werden. Das Verhdltnis zu
dieser Autoritit wird von deren Gerechtigkeit oder Ungerechtigkeit ab-
hingig sein. Daraus ergibt sich eine Redens- und Handlungsweise, die
entweder von Opposition und Nicht-Kooperation geprigt ist oder aber
von differenzierender begrenzter Mitwirkung.

IV. MARIE-NOELLE VON DER RECKE

Wir leben in einer Zeit des Pluralismus und des Relativismus. Das
Schleitheimer Bekenntnis zeigt, dass Christen unter dem Druck von
Verfolgungen sich iiber mehrere Grundthemen des Glaubens und der
Praxis geeinigt haben. Die Herausforderung fiir die Gemeinde heute
ist: Hiite dich davor, jegliche spitze Kante zu verlieren, hiite dich davor,
durch die Anpassung deiner Denkweise an die der Gesellschaft harm-
los zu werden, wage vielmehr das Abenteuer der Suche nach der Ein-
heit, hore ehrlich darauf, was der Geist der Gemeinde heute sagt.

Das Schleitheimer Bekenntnis gibt dem Verhiltnis zwischen Kirche
und weltlicher Macht sehr viel Aufmerksamkeit. Es spricht sich fiir eine
entschiedene und kategorische Trennung aus. Die Herausforderung fiir
die Mennoniten und fiir die Kirchen heute wire, das, was das Bekennt-
nis negativ zum Ausdruck bringt, auch positiv zu fomulieren. Die Ge-
meinde ist nicht berufen, sich aus der Auseinandersetzung mit Politik
zuriickzuziehen, sondern dazu, sich ganz entschieden zu engagieren,
die «Politik Jesu» zu praktizieren.

Nous vivons une époque de pluralisme et de relativisme. La confession
de Schleitheim nous montre que des chrétiens, dans un contexte de persé-
cution, se sont unis autour de plusieurs thémes fondamentaux de la foi et
de la pratique. Le défi a I'Eglise d’aujourd’hui est: refuse de perdre tout
contour, refuse de devenir inoffensive a force de s’adapter aux modes de
pensée du monde environnant, ose l'aventure de la recherche de l'unité
dans une écoute honnéte de ce que I’ Esprit te dit aujourd’hui.

La confession de Schleitheim consacre beaucoup de place a la relation
entre I’ Eglise et le pouvoir séculier sous toutes ses formes. Elle préconise
une séparation claire et catégorique. Le défi pour les mennonites
aujourd’hui et pour I’Eglise en général serait de formuler positivement ce
que la confession formule négativement: I'Eglise est appelée non a se re-
tirer loin de toute préoccupation politique mais a s’engager résolument a
vivre et pratiquer la «politique de Jésus».

247,



V. MAURICE BAUMANN

Préambule

Etablir la pertinence du texte de L’entente fraternelle ne consiste pas a
chercher les formules théologiques qu’il conviendrait de remettre a I'’hon-
neur aujourd’hui. C’est dans la maniere d’aborder les questions théologi-
ques que L’entente fraternelle conserve une certaine pertinence pour
aujourd’hui.

Deux démarches de L’entente fraternelle méritent une attention particulie-
re car elles donnent au travail théologique une orientation pertinente pour
dire et vivre la foi aujourd’hui:

a) Elle pose la priorité de I’Ecriture.

b) Elle relie la foi au comportement quotidien.

Praambel

Die Stichhaltigkeit des Textes der Briiderlichen Vereinigung besteht nicht im
Suchen theologischer Formeln, welche heute wieder auf den Leuchter gestellt
werden sollten. Es ist die Art, wie in der Briiderlichen Vereinigung die theo-
logischen Fragen angegangen wurden, die fiir heute relevant ist.

Zwei Kennzeichen der Briiderlichen Vereinigung verdienen besondere Be-
achtung, denn sie geben der theologischen Arbeit eine stichhaltige Orientie-
rung, um Glauben heute auszudriicken und zu leben:

a) Sie postuliert den Vorrang der Schrift.

b) Sie verbindet den Glauben mit dem tiglichen Verhalten.

218



I. NEaL BLouGH

These 1: la théologie de Schleitheim reproduit des valeurs importantes de
la «<Réforme communale» (cf. P. Blickle). Ce mouvement trouve ses origi-
nes dans les structures socio-politiques médiévales ainsi que dans la pensée
de Luther et de Zwingli. Il fut noyé dans le sang en 1525 et refait surface en
1527 chez les anabaptistes suisses.

Les premiers anabaptistes sont des lecteurs et disciples fervents de Luther,
Zwingli, et Erasme.! Mais si nous pensons que la Réforme est quelque cho-
se de surtout «religieux», elle se fait dans un contexte social, économique
et politique. Des recherches récentes (cf. P. Blickle) font état d’'un mouve-
ment appelé «Réforme communale» dans les années 1520. Communale
d’apres le mot «Gemeinde» qui se réfere aux villes, villages et paroisses
(sens multiforme).

La «Gemeinde» (urbaine ou rurale) est le centre de la vie social, politique,
économique et religieuse. L'arrivée du monde «moderne» et «centralisé»
qui est déja en route au XVI¢ siecle, fait que les «communes» commencent
a perdre de leur pouvoir et leurs capacités de prise de décision. Les impots
deviennent de plus en plus lourds, et sont souvent payés a des monasteres
ou évéchés propriétaires, ce qu’on appelle «dime ecclésiastique».

Dans les premieres années de la Réforme, deux idé€es sont proposées et lar-
gement acceptées dans les villes, villages et communes de I'Empire et en
Suisse. Luther des 1523: I'idée que la communauté (Gemeinde) choisit et
rémunére son pasteur. (La communauté locale prend en charge sa vie reli-
gieuse, pour I’enlever a I’évéque). Zwingli critique la dime ecclésiastique,
prétendant qu’elle n’est pas conforme a la «justice divine». Le mouvement
de réforme prend corps dans la «Gemeinde», on choisit son pasteur, qui
préche la pure parole de Dieu (sola scriptura, sola fide). On critique, on re-
fuse la dime ecclésiastique. Au nom du concept biblique de «I’amour fra-
ternel», on jette un regard nouveau sur la société, sur la centralisation po-
litique, sur I'effritement des droits communaux. La possibilité d’une socié-
té plus juste, au nom de I’Evangile, est envisagée.

Le mouvement prend de I'ampleur, dans les villes, villages et surtout dans
les campagnes, aboutissant en 1524-1525, a une série d’événements appe-
1és, peut-Etre faussement, «la guerre des paysans».

Les paysans ont pris le soin de mettre par €crit leurs revendications, le pro-
gramme paysan le plus répandu se trouvant dans les «douze articles» qui
datent de mars 1525. Parmi les douze points, nous trouvons les demandes
suivantes:

! Voir aussi NEaL BLougH, La Réforme, un regard nouveau: Villes, paysans et anabaptistes,

dans: Théologie Evangélique 1/1 (2002), 39-65.




«Tout d’abord, c’est notre humble priere et désir, c’est aussi notre
volonté commune et avis de détenir dorénavant le pouvoir et la
puissance pour que la commune tout entiere choisisse et €élise elle-
méme son pasteur et qu’elle ait aussi pouvoir de le révoquer s’il se
comporte de facon malséante.

Deuxiémement, puisque la juste dime est imposée dans I’Ancien
Testament et que tout s’accomplit dans le Nouveau, nous voulons
bien volontiers donner la juste dime...mais comme il convient; ...
elle revient a un pasteur propageant clairement la Parole de Dieu.

Troisiemement, jusqu’a nos jours se perpétue la coutume de nous
considérer comme des serfs, et c’est grande piti€é puisque le Christ
nous a tous sauvés et rachetés de son précieux sang, tous sans excep-
tion, aussi bien I’humble berger que le plus puissant des seigneurs.»

Méme si ces idées trouvent leur fondements dans les premiers écrits de
Luther et de Zwingli et dans I’Ecriture, elles n'étaient pas recevables ni par
les réformateurs, ni par les autorités politiques. Face a ce refus, les paysans
«se soulevent». Ce que 1'histoire appelle la «guerre des paysans» s'est pour
1'essentiel déroulée pendant la premiere moitié de 1'année 1525, commen-
cant un peu plut tot dans la Forét-Noire et se prolongeant dans le Tyrol jus-
qu’en 1526. Selon les estimations, 300 000 personnes furent impliquées
dans ce soulévement qui aurait fait a peu pres 100 000 victimes. La bataille
de Saverne (17 mai 1525), par exemple, a couté la vie a 18 000 paysans.
Une semaine plus tard a Frankenhausen, le méme type de massacre est ar-
rivé aux paysans menés par Thomas Miintzer. C’était la catastrophe totale.
Nous voyons chez ceux qui deviendront les premiers anabaptistes suisses
des éléments communs a la Réforme et au mouvement paysan. Dans les
environs de Zurich, pendant I’été 1523 déja, plusieurs villages ont choisi
leur pasteur, voulant aussi soutenir celui-ci financierement, critiquant et
refusant la dime et en méme temps refusant de baptiser leurs enfants. Ce
qui veut dire que dans un premier temps, il est impossible de séparer «Ré-
forme», «mouvement paysan», et «anabaptisme». Entre 1523-25, pour
beaucoup de personnes, tout cela, c’est une seule et méme chose.

Mais, avec le temps, les différences émergent. Dans les environs de Zurich,
le soulevement paysan commence en janvier 1525. C’est aussi en ce mo-
ment que les premiers baptémes d’adultes ont eu lieu. Zwingli ne pouvait
pas accepter cela (ni le soulevement, ni les baptémes) car il est déja taxé de
sédition par I'’empire et les cantons catholique. Ainsi les «rebaptiseurs» se-
ront soit expulsés de Zurich, soit condamnés au silence.

Il est intéressant de noter que ceux qui ont été expulsés sont allés juste-
ment dans les régions agitées par les revendications paysannes. Et pendant
quelques mois, anabaptisme et mouvement paysan chemineront ensemble
ici et la. Dans plusieurs lieux, c’est-a-dire, dans les environs de Schaffhou-

220



se, de St-Gall et de Griinigen, le choix du pasteur, le refus de la dime et le
baptéme d’adultes seront acceptés comme «programme théologique» co-
hérent. En avril 1525, le dimanche de Paques, la ville de Waldshut, sous la
direction du pasteur Hubmaier, devient enticrement «anabaptiste».

La Réforme communale, sous I'influence de Luther et Zwingli, cherchait a
réformer ’Eglise et la société a la lumiere de ’Evangile. Les premiers ana-
baptistes sont a situer dans ce mouvement. Apres les massacres de paysans,
ce n’est plus possible. Les catholiques voient la Réforme comme séditieuse.
Le mouvement zwinglien s’institutionnalise a Zurich, le mouvement «po-
pulaire» disparait, et I'anabaptisme, héritier aussi de la Réforme commu-
nale, cherche a se structurer. Schleitheim est le lieu de structuration théo-
logique et ecclésiologique de I'anabaptisme suisse.

Nous trouvons dans ce document beaucoup de traces de la «Réforme com-
munale», et cette constatation nous aide éventuellement a mieux réfléchir
a la pertinence actuelle de Schleitheim.

These 2: La pertinence de Schleitheim ne peut s’établir qu’en comparaison
avec sa signification dans son contexte d’origine: la crise de la chrétienté
occidentale, la repression brutale du mouvement paysan et la politisation
des réformes zwinglienne et luthérienne.

Déja I'enracinement paysan et communal se voit dans le titre: Briiderliche
vereynigung etzlicher kinder gottes siben artickel betreffend. Nous I’avons
dé€ja vu, le mouvement paysan s’est structuré autour d’unions chrétiennes
qui rédigeaient des articles. Ce qui signifie que dans son vocabulaire et
dans sa forme, I’entente fraternelle ressemble étrangement a un document
«paysan». Ce qui est frappant, c’est qu’en 1527, au moment ou certaines
demandes paysannes ne sont plus possibles sur le plan global, c’est dans les
communautés anabaptistes qu’elles pourront survivre (a une échelle beau-
coup plus petite).

Dans les trois premiers articles (baptéme, discipline, céne), les anabaptistes
de Schleitheim, a partir de leur lecture biblique, mais aussi a partir de leur
expérience de I'échec de la réforme zurichoise et celle des paysans, propo-
sent une réforme «radicale». Ils proposent de revenir a une Eglise de pro-
fessants, composée de membres qui ont fait un choix conscient de suivre le
Christ. Cette nouvelle Eglise de professants sera structurée autour du bap-
téme, de la discipline et de la céne.

La vision de Schleitheim, c’est une Eglise qui se compose de membres en-
gagés, qui ont le droit et le devoir de dialoguer fraternellement sur les failli-
tes et sur les désaccords. (Il y a ici un reflet fort du communalisme.) Dans
cette perspective, la sainte cene est la célébration de I'unité de ce corps. Les
baptisés, mangent et boivent ensemble. Ceux qui n’ont pas eu un compor-
tement chrétien et n’ont pas écouté le conseil de la communauté n’y parti-

221



cipent pas. Mais cela n’est pas imposé d’en haut par le magistrat, par un
pasteur ou par une hiérarchie, c’est un processus communautaire, visant la
réconciliation et la paix, et la réalité d’un «méme Dieu; une méme foi, un
méme baptéme, un méme esprit et un méme corps». (Une critique perti-
nente de notre individualisme, pi€tiste ou libéral.)

La quatrieme article concerne la séparation d’avec le monde. Cette sépara-
tion est radicale.

«Il n’y a dans le monde et toute la création que bon et mauvais,
croyant et incrédule, ténebres et lumiere, le monde et ceux qui sont
hors du monde, le temple de Dieu et les idoles.»

Les chrétiens de Schleitheim ne peuvent pas avoir de relations avec ce
monde.

«...nous devons apprendre que tout ce quin’est pas uni a notre Dieu
et a Christ n’est autre chose que I’abomination que nous devons
éviter.»

Cette démarche est peut-&tre a son origine moins sectaire qu’'on le croit, il
y a un lien intéressant encore une fois avec le mouvement paysan. Dans la
pétition des paysans de la Forét-Noire (dont on pense que Hubmaier fut
I’auteur), nous voyons les lignes suivantes:

«Tous ceux qui appartiennent a cette Union chrétienne s’engagent
sur leur honneur...de rompre complétement tout commerce avec
ceux qui s’obstinent et refusent a entre dans cette Union fraternelle
et y faire fructifier I'intérét chrétien commun et ce, qu'il s’agisse de
manger, de boire, de se baigner, de moudre, de cuire, de labourer ou
de faucher; ils s’engagent a ne leur fournir ni victuailles, ni blé, ni
boisson, ni bois, ni viande, ni sel ou toute autre chose et a ne pas per-
mettre a quiconque de le faire, a ne rien leur acheter ou vendre mais
en toute circonstances a les abandonner comme des membres re-
tranchés, morts, qui ne veulent pas faire fructifier I'intérét chrétien
commun et la paix civile mais bien plutdt y faire obstacle.»

Quant a la pertinence de la séparation, j’y reviendrai.

Le cinquieme article concerne les pasteurs dans les communautés anabap-
tistes. Encore une fois, nous voyons la reprise directe d’une des revendica-
tions paysannes (trouvant son origine chez Luther et Zwingli).

«Mais celui-ci (le pasteur) doit étre soutenu la ou il aurait des be-
soins, par I’assemblée qui I'a choisi... (cf. articles 1 et 2 des <Douze
articles>).»

Pertinence: les premiers anabaptistes ne craignaient pas les pasteurs (for-
més).




Le sixiecme article concerne le glaive (synonyme du pouvoir civil au
XVIe¢ siecle). C’est le fondement de la «<non-violence» anabaptiste. 11 s’agit
encore d’'un commentaire sur la Réforme zurichoise, les événements pay-
sans et méme I'Inquisition. Il faut aussi mettre cet article en relation avec
celui sur la discipline, car il cherche d’abord a revenir aux pratiques bibli-
ques pour faire face aux «hérétiques».

Les autorités de Zurich venaient de mettre a mort Felix Mantz pour «héré-
sie». Les paysans avaient aussi €té massacrés. Depuis des siecles, par les
pratiques de I'Inquisition et la Croisade, on avait pris ’habitude de régler
les questions d’hérésie par la force. Le non-croyant, ’hérétique, on le bra-
le, on le tue. Ici, les anabaptistes refusent ce processus et reviennent a la
notion biblique de la discipline. La pire des choses qui puisse arriver a I'hé-
rétique, c’est I'’exclusion. Au sein de I’Eglise, on n’utilise pas le pouvoir civil
et la peine de mort pour régler les questions théologiques. Et quand on sait
le nombre de guerres et de morts résultant de la Réforme (jusqu’a la fin de
la guerre de Trente Ans), on peut voir beaucoup de sagesse dans cet article.
Le septieme et dernier article sur le serment doit aussi se comprendre dans
le contexte de la Réforme zurichoise et de la révolte paysanne. Pour la
Confédération suisse et les villes libres du XVI€ siécle, le serment était le
fondement méme de la vie socio-politique. (Ce n’est pas pour rien qu’on
appelle les Suisses, les «Eidgenossen».) Le citoyen ou bourgeois d’alors de-
vait préter serment d’allégeance a sa ville une fois par an. Le paysan devait
préter serment a son seigneur. Le serment d’alors était un moyen politique
pour garantir I’'obéissance du citoyen ou des paysans soit envers la cité soit
envers le seigneur féodal. Ce qui signifie que la position anabaptiste sur le
serment dans cet article fait partie de la différentiation qui est en train de
se construire entre ’Eglise et le monde.

Dans I’expérience pratique, ceux qui voulaient étre anabaptistes pouvaient
étre génés par les serments qu’ils avaient prétés. Par exemple, parmi les
premiers anabaptistes se trouvaient Mantz et Grebel, citoyens de Zurich.
Une fois que le conseil avait 1€giféré sur le baptéme des enfants, ils étaient
obligés, par le serment prété a la ville, d’obéir. Précher leur théologie
n’était plus possible étant donné ce qu’ils avaient promis en tant que ci-
toyens. De méme, pendant le soulévement paysan, les armées paysannes
demandaient parfois que les villages leur prétent un serment qui remplace-
rait celui déja prété auparavant a leur seigneur.

En refusant le serment, les anabaptistes de Schleitheim font du baptéme le
serment d’allégeance par excellence. En s’engageant envers Dieu, tout
autre engagement d’allégeance se trouve relativisé. Cette démarche rap-
pelle d’ailleurs les premiers siecles de I’histoire de I’Eglise. Quand Tertul-
lien (fin I1¢/début I1I¢ siecle) introduisait le terme «sacrement» dans le vo-
cabulaire chrétien, il savait que le mot renvoyait au serment militaire des
soldats de I’empire. Ainsi ’engagement baptismal (et Tertullien pronait a




la fois le baptéme des adultes et le refus du service militaire) devenait I’acte
solennel par lequel le chrétien se donnait de facon ultime au Christ.
Pertinence actuelle: en ce qui concerne la séparation et la non-violence

— La différence entre I’Eglise et le monde: Schleitheim a compris que la
Réforme ne pouvait pas se faire ni a partir du conseil municipal, ni a
partir de violences des princes ou des paysans. L’anabaptisme rompt
avec la chrétienté médiévale, avec le mariage du politique et du reli-
gieux. Le trio baptéme/discipline/céne, pour Schleitheim, Hubmaier,
Marpeck, Menno et d’autres, sont les €léments constitutifs de I’"Eglise,
nouvelle réalité sociale en Christ, communauté de paix, de pardon, de
réconciliation et de guérison. Je crains que notre compréhension et no-
tre pratique de ces trois choses restent parfois assez loin de cette pers-
pective. L’Eglise n’est pas la salle d’attente pour le paradis, ni un ras-
semblement d’individus convertis. L'existence de I’Eglise fait partie in-
tégrante du plan de salut de Dieu pour notre monde.

— La radicalité de la séparation entre 'Eglise et le monde que nous
voyons a Schleitheim se comprend a partir de ces circonstances, et
pourrait se justifier a certains moments de I’histoire (I’Allemagne nazie
par exemple). Si a Schleitheim on a retrouvé la dualité Eglise/monde, il
serait malheureux d’absolutiser son principe de séparation profonde,
voire sectaire. La relation Eglise-monde est toujours une question de
discernement, quelque chose que nous devons travailler. Selon le
temps, le lieu et les circonstances, notre engagement dans le monde ne
sera pas toujours le méme. Schleitheim trouve ses origines chez Zwingli
et les paysans, qui croyaient que la loi divine avait des implications con-
crétes pour la société. Sans vouloir christianiser la soci€té, nous
n’aurions pas le droit de voir ’Eglise comme un ghetto qui nous prote-
ge contre le monde méchant.

La non-violence anabaptiste, méme si nous ne sommes pas toujours d’ac-
cord jusqu’ou il faut aller avec le refus de la violence, est un élément a
maintenir et a renforcer. Elle me semble conforme a I’Evangile et nécessai-
re dans ce monde.

Un dernier élément a revoir serait I'idée de Réforme. Les réformateurs
voulaient «réformer» I’Eglise; leur but n’était pas le schisme et la création
d’une multitude d’Eglises nouvelles. Depuis la Réforme, nous continuons
une politique de rupture: Luther, Zwingli, anabaptisme, Calvin, anglicanis-
me, puritanisme, pi€tisme, Wesley et le méthodisme, les réveils, le penteco-
tisme, le charismatisme. L’'un des fruits négatifs de la Réforme, c’est que
nous nous sommes habitués a une Eglise en rupture. Cela ne nous pose
méme plus probleme.

Les circonstances ont changé. Les anabaptistes ont commencé avec les ré-
formateurs, ils sont restés en dialogue aussi longtemps que possible. Apres

224



1527, ce n’était plus possible. Or, restons-nous dans cette situation de rup-
ture et d’isolation, ou sommes-nous préts a offrir notre théologie et notre
expérience aux autres et a apprendre d’eux aussi? Il y a toujours le danger
dans les milieux protestants-évangéliques de faire une théologie de ruptu-
re, de construire son identité seulement a partir d’éléments de désaccords,
plutdt que d’avoir une vue d’ensemble de la doctrine chrétienne. Une théo-
logie de rupture est dangereuse car elle ne voit rien de positif chez ceux
qu’on quitte.

A notre avis, la théologie anabaptiste ne peut se faire qu’en dialogue avec
les autres: les autres mennonites (peut-étre surtout du Tiers monde) les
autres évangéliques, les autres protestants, les catholiques, les orthodoxes.
Si nous savons qui nous sommes, NOUS n’avons pas a avoir peur des autres.
Je rencontre sans cesse un intérét pour ce que nous représentons dans des
cercles que nous n’avons pas ’habitude de fréquenter. La théologie se fait
constamment en dialogue, en réponse a des questions réelles.

Quelle théologie avons-nous de I'Eglise? Lorsque I’Eglise occidentale et
orientale se sont divisées au XI€¢ siecle, le Saint-Esprit a-t-il laissé 'une
pour se consacrer exclusivement a 'autre? Au XVI€ siecle, le Saint-Esprit
a-t-il tout a coup quitté ’Eglise catholique pour agir exclusivement au sein
de I'Eglise luthérienne, ou zwinglienne, ou calviniste, ou anabaptiste.
Quand il y a schisme, que fait Dieu?

La spécificité anabaptiste serait d’étre nous-mé€mes sans en avoir honte,
étre enracinés solidement dans I’Ecriture, I’histoire et notre contexte ac-
tuel. Cette spécificité nous donne la vision d’une Eglise envoyée dans le
monde, dans un monde créé par Dieu, un monde que Dieu a tant aimé.
J oserais prétendre que cette mission (€tre envoyé) est le fondement de no-
tre Eglise, de notre théologie, de notre témoignage, de notre action sociale
et de notre présence dans le monde.

II. ULRrICH J. GERBER

1. Vorbemerkungen

Der Ort und der denkwiirdige Anlass dieses Kolloquiums veranlassen
mich, meinen Thesen und Ausfiihrungen zwei Vorbemerkungen voranzu-
stellen:

1.1. Als das Archiv auf Jeanguisboden gebaut war und eingeweiht werden
konnte, stellte ich 1978 im Auftrag des Vorstandes des Schweizerischen
Vereins fiir Tdufergeschichte beim Staatsarchiv in Bern den Antrag um
Herausgabe der iltesten Abschrift der Schleitheimer Artikel. Kurz nach
der Abfassung in Schleitheim waren die Artikel bei einer Hausdurchsu-

225



chung in der Stadt Bern 1527 beschlagnahmt worden.? Das Gesuch wurde
abgelehnt.

1.2. Anlédsslich der Ausstellung «Berner Téufgrtum und Reformation im
Dialog» im Historischen Museum in Bern 1988 wurden uns kostenlos Ori-
ginalkopien der Schleitheimer Artikel in Bern tibergeben. Heute sind sie
in den Vitrinen des Archivs auf Jeanguisboden ausgestellt.

2. Thesen und Kommentar

These 1: Die Schleitheimer Artikel von 1527 wollen eine tiiuferische Ant-
wort auf eine damalige Krisensituation sein — mehr nicht.

Nach Claus-P. Clasen waren zwischen 1525-1529 «nur 16% der Taufer
Schweizer»*. James M. Stayer spricht fiir diese Zeit sogar «von dem her-
vorragenden Einfluss der Schweizer auf das Taufertum» und rechnet mit
30-50%.> Diese Schweizer TAufer waren aber alles andere als eine einheit-
liche Bewegung. Wir rufen in Erinnerung: Die «Stebler», die Pazifisten,
und die «Schwertler», die Anhinger von Balthasar Hubmaier, entzweiten
die Schweizer Taufer; Hans Denk als Vertreter des spiritualistischen Flii-
gels des Taufertums verunsicherte und zog in seinen Bann viele Anhénger
der Bewegung; dasselbe gilt von Hans Hut mit seinem Chiliasmus; in
St. Gallen und Appenzell zeitigte das Taufertum krankhafte Ausschwei-
fungen.®

All diese unterschiedlichen Tendenzen im Schweizer Taufertum bedeute-
ten Herausforderung und Krise zugleich. Antworten waren gefragt. Mit
den Schleitheimer Artikeln unter Federfiihrung von Michael Sattler liegt
uns eine Antwort vor, die fiir die «Schweizer Briider» wegweisend wurde.
Wie so oft in der Kirchengeschichte wird ein solches Ringen nach Identitét
zu einem Prozess der Abgrenzung. Die Artikel halten fest: «Es ist von etli-
chen falschen briidern under uns vast grosse ergernuss ingefiirt worden.»’
Stayer schreibt zurecht: Die Schleitheimer Artikel «zogen eine Trennungs-
linie nicht nur zwischen Schweizer Briidern und Reformierten, sondern
auch zwischen Schweizer Briidern und andern Taufern».®

5]

Siche QGTS 11, 26, Anmerk. 3.

Sieche den gleichnamigen Ausstellungskatalog, hg. von Francois DE CAPITANI,
UtrricH J. GERBER, HANS RUDOLF LAVATER.

4 JaMES M. STAYER, Die Schweizer Briider, in: MGBI 29 (1977). 19.

Ebd. 29. Vgl. dazu den erst nach dem Kolloquium erschienenen Aufsatz von HANS
RUDOLF LAVATER, Anmerkungen zur historischen Téuferstatistik, in: Mennonitica Helve-
tica 23 (2000), 77-98.

HemwoLp Fast, Die Sonderstellung der Tiufer in St. Gallen und Appenzell. in:
Zwingliana 11, Heft 4, (1960/2), 223 f.

7 QGTS 11, 28, nochmals 35.

8 JAMES M. STAYER, Die Schweizer Briider, in: MGBI. 29, (1977), 23.

226



Die Schleitheimer Artikel wollen aber kein eigentliches tiuferisches «Be-
kenntnis»,” oder gar der «Kristallisationspunkt»!? des Schweizer T#ufer-
tums sein. Wir halten uns an den Wortlaut «Artikel» fiir eine ganz be-
stimmte Krisensituation, wie dies die Einleitung hervorhebt: «Die artickel,
so wir gehandlet hand»!! und am Schluss «das sint die artickel, die ettlich
briider bissher irrig und dem waren verstand unglich verstanden haben».!?

These 2: Die Wirkungsgeschichte der Schleitheimer Artikel jedoch stellt
uns vor Fragen.

Die Schleitheimer Artikel werden durch Martin Haas zutreffend als «Weg
in die Absonderung» beschrieben.!* Michael Sattler spielte da keine unbe-
deutende Rolle. «Er institutionalisierte ihr Modell der Absonderung und
pragte das Ideal des christlichen Mirtyrers.»!* Alle Artikel von Schleit-
heim sind von diesem Geist durchdrungen. Dies ist umso relevanter, wenn
wir bedenken: «Schon im Jahre ihrer Entstehung erlangten die Schleithei-
mer Artikel unter den Schweizer Briidern grundsitzliche Autoritit.» !>
Auch wenn die Artikel als Antwort auf eine ganz bestimmte Krisensitua-
tion gedacht waren, zeitigten sie Wirkungsgeschichte bis heute, deshalb ja
das heutige Kolloquium. Das wirft Fragen auf, die ich im Horizont des
Zeugnisses der Bibel angehen moéchte — in gut tiuferisch-reformatorischer
Tradition.

a) Die Schleitheimer Artikel halten fest: « Liebhaber Gottes (...) als die ge-
horsamen Gotteskinder und Sohne und Tochter» (...), die in der «Vollkom-
menheit Christi»'® leben, und die Bibel bezeugt:

«Das Wollen ist zwar bei mir vorhanden, das Vollbringen des Guten aber
nicht. »"

Die Formulierungen legen offen zu Tage: Die Artikel haben die sichtbare
Gemeinde der Heiligen, die fleckenlose Gemeinde zum Ziel. Wir fragen
biblisch-theologisch: Wie verhilt sich dieses Gemeindekonzept zu Ro6-
mer 7?

Siehe HEmnoLD Fast, Der linke Fliigel der Reformation, 59.

10 Joun H. YOopER, Der Kristalisationspunkt des Tiufertums, in: MGBI 24 (1972), 35-47.

1 QGTSIL 28.

12 Ebd. 34.

MARTIN HaAs, Der Weg der Téaufer in die Absonderung, in: HANS-JURGEN GogrTZ (Hg,),
Umstrittenes Téaufertum, 50-78.

14 JamES M. STAYER, Die Schweizer Briider, in: MGBI 29 (1977), 19.

15 Ebd. 23.

16 Schleitheimer Artikel, siche QGTS 11, 27 und 31.

17" Paulus in Rémer 7, 18b.




b) Die Schleitheimer Artikel betonen 1527 die «Absonderung von der
Welt»'8

und die Mennonitische Europiische Regional-Konferenz (MERK) spricht
1988 in Tramelan von

«Présence au monde»"°.

Ich stelle die These auf: «Absonderung von der Welt» (1527) und
«Présence au monde» (1988) sind tiduferische Antworten fiir ganz konkre-
te Krisensituationen und sind biblisch-theologisch auslegungsbediirftig.
«Absonderung» und «Présence» wurden und werden wirkungsgeschicht-
lich oft bloss als soziale Verhaltensweisen missverstanden.

Die Schleitheimer Artikel versuchen eine tiuferisch-theologische Begriin-
dung in sieben Artikeln zu geben, was «Absonderung» anno 1527 sei. Anno
2000 miisste «Absonderung von der Welt» m.E. theologisch neu und unter
positiven Vorzeichen umschrieben werden, zum Beispiel: Seid frohliche
Partisanen der Sache Jesu Christi und des Reiches Gottes in dieser Welt.
Somit wire auch die Briicke zur «Présence au monde» geschlagen, denn die-
ses Leitmotto der MERK 1988 ldsst sich heute im Horizont der Bergpredigt
biblisch-theologisch mit den Worten «ihr seid das Salz der Erde» (Mt. 5,13)
oder «ihr seid das Licht der Welt» (Mt. 5,14) begriinden und deuten.

II1. CLAUDE BAECHER

1. THESE EN RAPPORT AVEC LA VIE DES COMMUNAUTES:
Hier comme aujourd’hui, il faut des communautés dont les membres sont
engagés a mettre en pratique I’enseignement de Jésus-Christ et qui ne se
conforment pas aux schémas de pensée de la société.

Aujourd'hui comme hier, doivent exister des communautés chrétiennes
qui meénent une vie individuelle et collective différente des schémas de
pensée de la société contemporaine et dont les membres soient tous enga-
gés a mettre en ceuvre l'enseignement et I’exemple de vie de Jésus-Christ
révélés dans les Evangiles. La convergence d'intention de la part de ces
chrétiens déterminera leur unité dans l'action.

Aujourd’hui plus encore qu’au XVI¢ siecle, la tendance est a I'individualis-
me et a la limitation du religieux a une sphere particuliere, qui ne concerne-
rait pas tous les domaines de la vie. La tendance actuelle est de construire
une identité religieuse «a la carte» et individuelle, et le plus souvent tres peu
en rapport avec I’humanité du Christ, laissant peu de place a son exemple, a
son enseignement, a son Esprit. Lhomme moderne est devenu encore plus

18 Schleitheimer Artikel, siche QGTS II, 29-30.
19 Siche «Report MERK “88», 4. Mennonitische Europiische Regionalkonferenz, Tramelan
12.~15. Mai 1988, hg. von JURG RINDLISBACHER.

228



hostile a I'idée d’une démarche qui lierait le «religieux» a un comportement
donné, méme s’il venait du Christ. ... Or, prendre conscience et enseigner la
nécessité d’une vie plus conforme au Christ sont les indispensables premie-
res étapes vers laredécouverte de I'héritage des croyants de Schleitheim.
La question est la suivante pour ’Eglise en général et I’Eglise mennonite
européenne en particulier: si ce n’est pas Jésus qui est la norme de son
comportement, d’ou tirera-t-on un comportement communautaire? La ti-
rera-t-on de la Révélation biblique en distinguant I'important du secondai-
re selon ses propres enseignements ou la tirera-t-on de conceptions philo-
sophiques (qui généralement camouflent des égoismes particuliers)?
Dans le document de ’Entente de Schleitheim, il est clair que la «foi» qui
sauve et glorifie Dieu prend une forme dans la vie communautaire, celle de
I’Esprit et du comportement préconisés par le Christ. Cette maniere de
voir s’écarte de la prétention d’une vie qui, sous prétexte d’étre spirituelle,
manifeste une attitude libertine sous le couvert de la liberté individuelle,
de la tolérance ou de I'amour pour le plus faible. La foi prend la forme du
Christ. I1 s’en suit que I’Eglise prend dans son attitude une forme concrete:
une vie fraternelle, modele visible de ce que peut étre une société saine,
méme si elle restera imparfaite et en chemin. L'important est de saisir
qu’avec cette maniere de comprendre I’Evangile, la grace divine se mani-
feste par la transformation. Cela présuppose que chacun des membres du
peuple de Dieu soit engagé a aspirer a ces valeurs.

Dans le document de Schleitheim — comme du reste dans les écrits de Satt-
ler et dans ceux de Grebel — nous voyons cette maniere de comprendre le
projet de Dieu, ce qu’avec Yoder nous acceptons d’appeler, «une ecclésio-
logie christologiquement déterminée».?

Quel est le profil d’une telle conception de I’Eglise?

Nous citerons tout d’abord la prise au sérieux, par la transformation opé-
rée par I’Esprit, de 'obéissance a Jésus-Christ comme référence ultime de
foi et de vie pour tous les membres de I’Eglise!?! Dire cela évite I’allégean-

Formule de JouN YODER, dans son article «Christologie et dissidence au sein de la réforme
zwinglienne», dans Jésus-Christ aux marges de la réforme, Collection «Jésus et Jésus-
Christ», N°54, Desclée, Bégédis, 1992, p. 62.

Larticle 6 de Schleitheim, trois fois plus long que les précédents témoigne du poids que
le théme du glaive possédait a I'époque révolutionnaire de la guerre des paysans et de la
défense des villes. Y sont pris au sérieux les arguments traditionnels du début du
XVIe¢siecle cherchant a justifier I'usage du glaive. C’est I'exemple et I'enseignement de
Jésus qui est déterminant dans la perspective de ces anabaptistes:

* Jésus refuse de cautionner la mise & mort de la femme adultére (Jn 8:11).

* Jésus refuse de juger entre deux freres sur une question d’héritage (Le 12:14) — refusant
une tiche temporelle (cause d’avidité!).

* Jésus a refusé qu’on le nomme roi d la maniére des hommes (Jn 6). «Nous devons faire
de méme et Le suivre, el nous ne marcherons pas dans les iénébres». L'Eglise vit en solida-

rité avec le Christ, ses membres étant élus pour la «conformité avec I'image de Son Fils»
(Rom. 8:29).

229



ce a la fois au dieu Mars (dieu de la guerre, 'une des plus anciennes divini-
tés de Rome), a la déesse du plaisir et au chef des esclaves Mammon (per-
sonnification de I’argent).

Le désir de la chrétienté, depuis le quatrieme siecle, de régner sur le monde
ou une partie du monde, flt-ce par le glaive de César, est dénoncé par
Jésus comme une idolatrie.

Une génération apres Schleitheim (1527), cette méme foi se manifestera —
et jusqu’a aujourd’hui — par un réseau d’Eglises aux structures caractéristi-
ques — méme si elles sont variées — ne tenant pas compte des barrieres na-
tionales. Les anabaptistes cherchent a établir une église visible régionale-
ment. Plus nettement que la société, méme religieuse, cette Eglise exprime
ce que le monde pourrait ultimement devenir, lorsqu’il sera sous le Regne
de Dieu. Elle a ainsi vocation d’anticiper, déja dans I'orientation, une réa-
lité encore a venir.

Plusieurs éléments lui servent de fondement dés a présent:

— Laccent sur l'action de I’ Esprit Saint: la conversion initiale, qui incorpo-
re au corps du Christ. Un Esprit guidant les chrétiens dans le discerne-
ment communautaire de la volonté du Christ. Le Saint-Esprit fonde
I’Eglise.

— L’Ecriture Sainte interprétée dans I’Eglise de maniére christocentrique,
respectant la supériorité de la nouvelle alliance de I'Esprit sur une mau-
vaise compréhension de I'ancienne alliance®.

— Une incorporation volontaire et non contrainte des croyants a I'Eglise,
a I'occasion d’une confession personnelle de la foi suivie du baptéme
d’eau.

— Ladirection de la communauté par des responsables choisis par ['assem-
blée et, a cause des persécutions, souvent autodidactes et exercant leur
vocation a cOté d’un autre métier.

— Des communautés dont les membres invitent leurs contemporains a re-
connaitre 'autorité salvifique du Christ et a se joindre a une communauté
ecclésiale ayant une méme orientation christologique, ne se limitant pas
a leurs propres enfants, mais cherchant a gagner pour le Régne de Dieu
les cceurs et les situations. Cela fonde la mission.

— DL’engagement pour le projet divin de restauration par le moyen de la
paix, ce qui peut entrainer la confrontation au mal et la non-coopéra-
tion a des moyens de destructions violents (voir prochaine these).

R

= Le «dépassement» de I'ancienne alliance par la nouvelle alliance qui 'accomplit est a
notre sens la clef d’interprétation qui permet de comprendre dans quelles perspectives
pensent les chrétiens réunis a Schleitheim. L'enjeu englobe la deuxiéme these que nous
énoncerons plus loin. Cela définit le christianisme du mouvement des anabaptistes des
Fréres Suisses et parmi leurs descendants d’une maniére caractéristique au moins
jusqu’au milieu du XVIII® siecle.

230



— Des communautés qui ont la prétention de participer a l'unité du corps
de Christ par dela les lieux de rassemblements, les cultures, les langues
particulieres, et de participer ainsi a la communion et au témoignage
d’une Eglise internationale rassemblée par I’Esprit-Saint, constituées
de communautés qui sont enracinées sur ce fondement. L'unité est ainsi
décentrée par rapport aux structures ecclésiastiques. Elle les relativise
sans nécessairement les rendre caduques.

Une pensée guide ce type de lecture de la Bible: «Le peuple de Dieu est ap-
pelé a étre aujourd'hui, ce qu'en derniere instance le monde est appelé a
étre finalement.»> En ce sens 14, cette théologie et cette pratique resteront
toujours «modernes» et pertinentes. Garder I’'Eglise proche de la pratique
ordonnée par le Christ est I'intention de I’évangéliste Matthieu, lorsqu’il a
parlé de la réussite ou de la ruine d’un projet (Matthieu 7, 24-29).

2. THESE DU RAPPORT AVEC LES AUTORITES:

Pour que I’Eglise reste I’Eglise, il convient de rester attaché a une concep-
tion du pouvoir comme a la fois indispensable et étranger. Le rapport a cet-
te autorité est fonction de 'attitude juste et injuste du pouvoir en question.
De son attitude naitra un langage d'opposition et de non-coopération vis-
a-vis de 'autorité ou de simple différenciation, de collaboration limitée.

Pour que I’Eglise reste ’Eglise en mission, il est nécessaire de maintenir
une conception du Pouvoir a la fois indispensable et étranger (a 1a manicre
de I'article 6 de Schleitheim?#). Le rapport avec cette autorité est toujours
a reformuler en fonction de la situation concrete. Selon que I'on se trouve
en temps d’intolérance ou de tolérance a son €gard, on retrouvera un lan-
gage d'opposition et de non-coopération, de type apocalyptique, comme
dans Schleitheim par exemple, ou de simple différenciation, dépendance et
de collaboration limitée (de type Dortrecht). La séparation n’est pas une
séparation de principe, mais une s€paration «de ’abomination». La con-
ception du gouvernement dans Schleitheim n’est pas juste apparue dans un
ciel de tranquillité.

— Il ne faut pas oublier la grande révolution des soi-disant «paysans» en
1525 et leur échec sur le plan politique. Ces paysans, donc un vaste mou-
vement populaire, croyaient que I’Evangile, la doctrine de I’Eglise selon
cet Evangile, changerait bien des choses également sur le plan social.

Cf. Joun H. YODER dans les deux «Cahiers de Christ Seul», intitulés «Jésus-Christ et les
apotres ont encore quielque chose a nous dire: qu'allons-nous faire? », Editions Mennonite,
Montbéliard, N° 1/1996 et N© 1/1997.

2 Voir ci-dessus.

231



— Dans Schleitheim nous retrouvons a la fois le rejet de certains comporte-
ments des révoltés et une continuation implicite d’autres éléments (des
revendications de justice). Parmi celles-ci: la solidarité économique
jouait entre les «freres et sceurs» de Schleitheim, ainsi que le libre choix
du pasteur, parfois le refus du serment, la formation d’une «fraternité
chrétienne», I'application du ban mondain pour exclure d'un lien de so-
lidarité privilégiée ceux qui ne se joignaient pas a I'Union, 'importance
d’une lecture de I’Ecriture par des gens du commun peuple.

La position si tranchée de Schleitheim par rapport aux autorités s’explique
également comme une réponse a la mise a mort de I’anabaptiste Félix Mantz
a Zurich et a la vexation infligée généralement dans I’'Empire et dans les vil-
les prétendument éclairées par la Bible (Zurich, Strasbourg, Geneve, etc.).

Comme Menno Simons, Michaél Sattler n’est pas un fondateur, mais un
réorganisateur dans une situation tragique particuliere. Il n’avait a I'épo-
que pas d’autre moyen pour s’en sortir que de prendre le chemin de la sé-
paration d’un pouvoir que les anabaptistes considéraient comme criminel.
Les autorités sont-elles amies ou ennemies de Dieu? Cela dépend des cir-
constances et de I'attitude de ces autorités! Nous retrouvons cette tension
dans la Bible elle-méme: d’un c6té elle nous invite a I'envisager dans sa dé-
finition idéale et souveraine sur les évenements et rappelle qu’elle est dis-
posée par Dieu lui-méme. Paul n’était alors pas encore en prison a Rome,
lorsqu’il a rédigé Romains 13. L’autorité dans cette perspective est «ser-
vante de Dieu». Mais d’autre part, elle n’en est pas moins «béte mons-
trueuse» du chaos dans le plan de Dieu et au fonctionnement inique, cela
se manifestant le mieux lorsqu’elle persécute les saints (Apocalypse 13).
Dans la confusion, un principe est clair: les chrétiens doivent préférer
I’obéissance a Dieu plutdt qu’aux exigences iniques de pouvoirs humains.

A partir du deuxiéme quart du XVI€ siecle un mouvement communautaire
est condamné a la clandestinité, comme le fut celui d’Asie Mineure du
temps de la rédaction de I’Apocalypse selon Jean. La seule différence €tait
que dans le second cas, la Bible elle-méme sera utilisée pour justifier le
mal.

On temporise I'effort de réforme en prétextant de I'amour «pour le faible»,
voie préconisée par Bucer et Capiton. Les personnes réunies a Schleitheim
promurent un attachement au «christocentrisme pratique» et a une spiri-
tualité radicale qui ne les mettraient pas a I’abri de conflits.

Dans leur rapport avec le pouvoir, les chrétiens de Schleitheim s’arrétent
juste avant ce qui peut paraitre une certaine... anarchie, pour reprendre une
typologie tres humaine. L’autorité humaine est-elle dans une perspective
chrétienne «en dehors de la perfection du Christ» ou est-elle servante de
Dieu (Romains 13)? Si elle peut étre les deux, il en résulte une situation en
tension. Et vient alors la question: s’agit-il la d’une position de fait pour tous
les lieux et tous les temps?

232



Ces chrétiens sont-ils plus exclusifs que nécessaire dans leur séparation
comme le voient bien des historiens? Si le glaive est «<ordonné» par Dieu
pour quelles raisons la vocation de chrétiens ne serait-elle pas de s’engager
dans les rouages des Autorités temporelles? Pour comprendre ’argumen-
tation, nous suggérons deux pistes qui tentent d’expliquer le rapport:

1. L’ Autorité est vue par certains radicaux, comme ordonnée par Dieu non
dans la création initiale, mais dans la chute ayant pour but de limiter le mal
et d’encourager un minimum de bien dans le cadre de cette création
déchue. D’autres anabaptistes de la méme tendance, comme Hans Schnell
en 1575 et d’autres radicaux comme Ambrosius Spitelmaier et le chro-
niqueur spiritualiste Sébastien Franck (1500-1542) iront dans ce sens. Se-
lon Franck, la genése de ce type de pouvoir, qui fait appel a la force 1€tale,
ne peut provenir de Dieu.” La légitimité des Autorités ou des Puissants
n’appartient pas a I'ordre de la Création. Pour Franck, le pouvoir provient
des mauvais impies descendants de Noé.”® La tyrannie et le pouvoir n’ont
pris naissance qu’apres le déluge. Auparavant, affirme Franck, il n’existait
ni roi ni chef, et tout était utilisé en commun. D’autre part, bien des autori-
tés impies furent «servantes de Dieu», soit comme baton de colere, soit
comme instrument de libération, comme Pharaon, le roi de Babylone, Pi-
late, Néron, etc., des tyrans que Dieu a utilisé comme baton de sa colere.
Pour cela ils seront néanmoins jugés ou récompensés, dira Hans Schnell.
Mais «ceux qui doivent hériter sont les enfants de Dieu, chez lesquels toute
guerre, épée et arme ont cessé ou ont été mises de coté».?’

2. La maniere de parler du rapport a cette autorité dépend par conséquent
du contexte de tolérance ou de répression exercé envers les disciples du
Christ. Une fois un climat de tolérance installé, un retour a la collaboration
sera laborieux, de part et d’autre.

Pour les chrétiens de Schleitheim le seu! recours légitime en matiére de con-
trainte est le ban (discipline fraternelle et aimante précise Sattler) et cela
évite d’envisager la séparation comme mise a mort, ce que pratiquaient les
gens a I’époque au nom de leur compréhension de I’Ecriture. Hans Schnell,
un frere Suisse, dira en 1575 dans cette logique: «le pouvoir et 'utilisation
de I’'épée appartiennent au royaume de ce monde.»

Cf. SEBASTIEN FRANCK, Paradoxa, 1533 (cité par ANDRE SEGUENNY dans Historia Magistra
Vitae, Strasbourg 1980, 108).

Cf. SEBASTIEN FRANCK, Chronica, 1531 (cité par ANDRE SEGUENNY dans Historia Magisira
Vitae, Strasbourg 1980, 108).

Voir ma these: Les eschatologies anabaptistes de la Haute Vallée rhénane en débat avec
les Réformateurs (1524-1535). Leurs prolongements parmi les Fréres Suisses jusqu’au
XVII¢ siecle, Septentrion, Presses Universitaires, These a la carte, 1996, p. 364.




L’Eglise selon Schleitheim est vue toute entiere dans la «perfection du
Christ», c’est a dire associée a sa mission. La société qui fait usage de
moyens de mise a mort est en-dehors de celle-ci.

Ainsi, préconisée par Schleitheim, la «séparation est une stratégie qui s’op-
pose d l'usage de I'épée sans saper Pautorité civile».*® Cette stratégie est
voulue et constitue une condition au dialogue. Elle sera, selon les condi-
tions et les époques, plus ou moins intense et radicale.

Dans d’autres contextes, et cela justifie notre propos nous semble-t-il, les
formulations du rapport a I’Autorité sont moins tranchées chez les anabap-
tistes pacifiques. Voyez la confession de foi de Dordrecht en 1632. Dans les
articles 13 et 14 se trouve une €laboration du roéle légitime du gouverne-
ment et du respect qui lui est dd. Le texte rappelle que c’est Dieu qui I'a
institué, il est reconnu comme serviteur de Dieu, pour nous rendre a méme
de pratiquer de bonnes ceuvres, de vivre sous sa protection, il est méme
rappelé — comme I’avait affirmé Hans Schnell — que le Seigneur les récom-
penserait. Mais avec Dordrecht, le contexte est celui de la tolérance envers
I’Eglise mennonite par les autorités hollandaises et n’a que peu de points
communs avec l'intolérance de certains magistrats suisses ou autrichiens
de I’époque, du temps de la rédaction de Schleitheim. Toutefois relevons
que Dordrecht évite la question de I'’engagement de chrétiens dans le gou-
vernement civil; il subsistait encore une certaine distance de sécurité pour
sauvegarder la théologie.” Le langage d’opposition ou de dépendance est
donc en rapport avec le contexte socio-religieux. La littérature biblique
elle-méme invite a voir le rapport au contexte.

Dans le contexte contemporain de complexité politique et d’ambiguité, ces
articles de Schleitheim rappellent aux chrétiens attentifs a 'anabaptisme la
nécessité de repenser la qualité de leur allégeance envers ce Christ...

Claude Baecher

IV. MARIE-NOELLE VON DER RECKE

Ich habe eine erste Herausforderung des Schleitheimer Bekenntnises an
uns heute in einem Ausdruck gefunden, der immer wieder in dem Text vor-
kommt: «wir sind vereinigt worden».

Voir GERALD BIESECKER-MAST, Anabaptist separation and Arguments against the Sword
in the Schleitheim Brotherly Union, in: Mennonite Quarterly Review, 74 (July 2000),
p. 383.

Il y a un présupposé implicite dans I'article 13 que les chrétiens ne fonctionnent que
comme des sujets et non comme des magistrats. De nos jours les magistrats ne prononcent
plus de sentence de mort, mais que penser des conditions actuelles de 'univers carcé-
ral...? Les chrétiens de conviction anabaptiste ne devraient-ils pas étre les premiers a pro-
mouvoir plus de justice restauratrice dans la société?




Neben diesem Stichwort sind drei Aspekte, die ihn bestétigen und bekraf-
tigen: A. das «Wir-Bewusststein» in dem Bekenntnis, B. die Uberzeugung,
dass Gottes Geist diese Einigung herbeigefiihrt hat und C. die biblische
Begriindung der 7 Artikel.

Die heutige kirchliche Landschaft ist kaum vergleichbar mit der von da-
mals. Die verschiedenen Konfessionen haben einen langen Weg aufeinan-
der zu gemacht. Man lasst sich gegenseitig gelten, man versucht, einiges
miteinander zu tun. Der Weltkirchenrat steckt zwar in der Krise, weil sich
die orthodoxe Kirche in einigen Punkten von den anderen Kirchen radikal
distanzieren will, aber der ORK-Generalsekretir Konrad Raiser tut alles
in seiner Macht Stehende, um eine Spaltung zu vermeiden. Der Papst und
Kardinal Ratzinger sorgen fiir Aufregung mit ihrer Verlautbarung tiber die
Stellung der Katholischen Kirche unter den anderen Kirchen, aber viele
Katholiken, denen die gegenseitige Anerkennung und die Zusammenar-
beit mit anderen Christen wichtig ist, distanzieren sich prompt von besag-
ter Verlautbarung. Freikirchen bemiihen sich untereinander ebenfalls in
verschiedenen Gremien um eine echte Begegnung und Zusammenarbeit.
Gleichzeitig kennzeichnet das Stichwort «Pluralismus» unsere Gesell-
schaft. Einer der Redner (Matthias Zeindler) am Yoder-Symposium auf
dem Bienenberg vor einigen Wochen betonte, dass die Kirchen die Welt-
anschauung anderer Bewegungen und Religionen nicht mehr ignorieren
konnen und sich mit dem herrschenden Relativismus auseinander setzen
miissen.’® Die westlichen Kirchen und die Tiufer genauso leben in einer
Welt, welche sie betrachtet als nur eine unter vielen anderen Moglichkei-
ten, das Leben zu deuten und zu gestalten. Dariiber hinaus stehen die Ge-
meinden, in denen wir leben, schon lange nicht mehr unter dem Druck der
Verfolgungen. Deshalb ist die erste Herausforderung, die ich in der
Schleitheimer Konfession finde, wahrscheinlich ziemlich utopisch. Ich
habe versucht, sie so zu formulieren (These 1, 2. Teil):

Hiite dich davor, jegliche spitze Kante zu verlieren, hiite dich davor, durch
die Anpassung deiner Denkweise an die der Gesellschaft harmlos zu wer-
den, wage vielmehr das Abenteuer der Suche nach der Einheit, hore ehr-
lich darauf, was der Geist der Gemeinde heute sagt.

Mit dieser Formulierung nehme ich auf, was ich anfangs bemerkt habe: Das
«Wir-Bewusstsein» der Konfession — die Dimension der Gemeinde. Damals
definierte sich dieses Wir der Gemeinde ganz im Gegensatz zur Aussenwelt
—unter anderem zu den anderen Kirchen. Heute wire es wichtig, dass dieses
Wir sich mutig gegen den absoluten Individualismus und Relativismus be-

30 Vegl. dazu HANSPETER JECKER (Hg.): Jesus folgen in einer pluralistischen Welt. Impulse aus

der theologischen Arbeit von John Howard Yoder, Weisenheim am Berg (Agape Verlag)
2001 (Bienenberg Studien), 63-91.

235



hauptet. Weil wir Kinder unserer Zeit sind, haben wir Angst, in dieser Hin-
sicht gegen den Strom zu schwimmen. In einer Welt, die gerade daran er-
krankt, dass Beziehungen immer loser und unpersonlicher werden., ist es
wichtig, dass das Modell der gelebten Gemeinschaft nicht verschwindet,
sondern im Gegenteil neu belebt wird. Allerdings miissten wir neu das Ver-
hiltnis der Gemeinde zur Welt definieren: die Gemeinde ist nicht von der
Welt, sie ist aber fiir die Welt da. In dieser Hinsicht ist das Schleitheimer Be-
kenntnis fiir heutige Ohren einfach zu missverstiandlich.

Meine beiden iibrigen obgenannten Stichworte — «Fiihrung durch Gottes
Geist» und «biblische Begriindung der Aussagen der Konfession» — schei-
nen mir in die gleiche Richtung zu weisen. Die in den letzten Jahrzehnten
gewonnene gegenseitige Toleranz darf nicht dazu fithren, dass sich die
Christen nicht mehr der Aufgabe stellen, sich mit brennenden Fragen aus-
einander zu setzen und sich nicht mehr zu fragen: «Was sagt Gottes Geist
der Gemeinde heute?» Ich glaube an einen oeckumenischen Dialog, bei
welchem wir uns nicht einfach gegenseitig «stehen lassen», sondern in dem
wir versuchen, gemeinsam biblisch begriindete Antworten auf die heuti-
gen Fragen zu finden.

Gerade weil wir nicht unter dem Druck von Verfolgungen stehen, mag die-
se Herausforderung utopisch und unrealistisch klingen. Dennoch scheint
es mir wichtig, sie hier zu nennen, denn ich fiirchte, dass die Kirchen und
Gemeinden, wenn sie diese Herausforderung nicht wahrnehmen, sich
selbst zur Bedeutungslosigkeit verurteilen. Wenn wir jedoch dies tun,
wenn wir uns selbst in die Harmlosigkeit und Bedeutungslosigkeit hinein-
manovrieren, dann iiberlassen wir das Feld den Extremismen — christli-
chen oder nicht-christlichen - in all seinen Formen und Schattierungen.
Dabei geht es aber nicht um das Profil der Gemeinden, sondern um ihre
Berufung in der Welt.

Die zweite Herausforderung habe ich so formuliert (These 2):

Das Schleitheimer Bekenntnis gibt dem Verhiiltnis zwischen Kirche und
weltlicher Macht sehr viel Aufmerksamkeit. Es spricht sich fiir eine ent-
schiedene und kategorische Trennung aus. Die Herausforderung fiir die
Mennoniten und fiir die Kirchen heute wire: Das, was das Bekenntnis ne-
gativ zum Ausdruck bringt, auch positiv zu formulieren. Die Gemeinde ist
nicht berufen, sich aus der Auseinandersetzung mit Macht und Politik zu-
riickzuziehen, sondern dazu, sich ganz entschieden zu engagieren, die «Po-
litik Jesu» zu praktizieren.

Die Skepsis des Artikels 6 im Hinsicht auf die Funktionen des Staates und
der Justiz hatte Calvin damals dazu gefiihrt, den Tdufern vorzuwerfen, das
Kind mit dem Badewasser ausschiitten zu wollen... Als Leserin des begin-
nenden 21. Jahrhunderts und Erbin des 20., das so reich an Machtmiss-
brauch mit unermessbaren Konsequenzen von Seiten der Obrigkeit gewe-

236



sen ist, teile ich ohne Schwierigkeit diesen skeptischen Blick, der tibrigens
der Sicht Jesu recht nahe steht. Die klare Mahnung, den Leib Christi durch
die Ausiibung von Gewalt (mit und ohne Waffen) nicht zu entzweien,
scheint mir von brennender Aktualitit (vgl. die Situation in Nordirland, in
Ex-Jugoslawien als aktuelle Beispiele). Es ist mir aber auch klar, dass gera-
de diese Forderung nach einer klaren Trennung des Volkes Gottes als Leib
Christi von der weltlichen Gewaltausiibung mit ein Grund gewesen ist da-
fiir, dass Erben der Téufer sich — auch auf Grund der Verfolgungen - allzu
oft damit abgefunden haben, nun mal die «Stillen im Lande» zu sein. Der
Vorwurf der Verantwortungslosigkeit ist dann nicht ganz unbegriindet,
wenn der Eindruck entsteht, einige Wenige tiberlassen es anderen, die
«schmutzige Arbeit» fiir sie zu erledigen ... Der Artikel 6 enthilt aber
wichtige Hinweise darauf, dass dem Leib Christi Wege und Mittel zur Ver-
fligung stehen, um dem Bdsen zu begegnen. An dieser Stelle setzt meine
2. These ein: Die Gemeinde ist dazu berufen, als eine Gemeinschaft zu le-
ben, die Macht und Korrektur anders als die Welt praktiziert, eine Ge-
meinschaft, die sich nach der Gewaltfreiheit Jesu orientiert, die aber
gleichzeitig in der Welt aktiv und engagiert ist. Die in der Gemeinschaft er-
lebten und erlernten Werte stellt sie der Welt zur Verfiigung. Manchmal
heisst dieses Engagement Verweigerung oder Protest (vgl. Martin Luther
King und die Zivilrechtsbewegung, oder aber den Protest gegen Riistung
oder Waffenexporte etc.). An anderen Stellen heisst es, einen Dienst zu
tun, der in der Welt von den Werten der Gewaltfreiheit Jesu zeugt (z.B. die
Unterstiitzung von Flichtlingen in ihren rechtlichen und materiellen
Schwierigkeiten, die Vermittlung in Konflikten etc.).

Das Schleitheimer Bekenntnis konfrontiert uns mit einer Sicht der Beru-
fung der Gemeinde, die vielfach verloren gegangen ist und neu zu gewin-
nen ware ... Es scheint mir, dass wenn wir versuchen, den guten Kern des
Bekenntnisses fiir uns heute herauszuschilen, es wichtig wire darauf zu
achten, das deutliche Nein nicht wegzuwischen, aber zu schauen, dass die-
ses Nein wie ein Ja schmeckt, nicht weil wir in der Welt lieber gut da stehen
wollen, sondern weil wir Trager einer guten Nachricht sind.

V. MAURICE BAUMANN

1. Préambule

Etablir la pertinence du texte de L'entente fraternelle ne consiste pas a
chercher les formules théologiques qu’il conviendrait de remettre a I’hon-
neur aujourd’hui. C’est dans la maniere d’aborder les questions théologi-
ques que L'entente fraternelle conserve une certaine pertinence pour
aujourd’hui.

237



Deux démarches de L’entente fraternelle méritent une attention particulie-
re car elles donnent au travail théologique une orientation pertinente pour
dire et vivre la foi aujourd’hui:

a) Elle pose la priorité de I’Ecriture.

b) Elle relie la foi au comportement quotidien.

2. Introduction

Tant la pré- que la postface de L’entente fraternelle utilisent des formules
générales de confession de foi utilisées aujourd’hui encore, comme par
exemple: Dieu pere de nous tous ... étre enraciné en Christ ... Christ, berger
fidele de nos Ames pour notre salut ... le pardon de Dieu par le sang de Jé-
sus-Christ ... etc. Ce que signifie ces manicres de dire la foi dans le texte de
L’entente fraternelle est précisé par les 7 articles de sa partie centrale. Pren-
dre les formules de la pré- et de la postface au sérieux, implique I’adhésion
aux 7 articles.

Dit autrement: accepter Jésus comme Seigneur et Sauveur, c’est €tre d’ac-
cord avec les affirmations contenues dans les sept articles.

3. Ou situer la question de la pertinence?

Il faut donc se demander si la maniere de comprendre ces 7 themes est en-
core possible aujourd’hui sous cette forme? Je dirais clairement non. En di-
sant cela, je ne fais que constater un état de fait: le mode de vie des menno-
nites d’aujourd’hui ferait d’eux ceux a qui L'entente fraternelle s’adresserait
«afin que vous ne restiez pas toujours séparés de nous comme des €tran-
gers et a peu pres complétement exclus, mais que vous vous rapprochiez a
nouveau des vrais membres enracinés en Christ». Je ne peux faire ici la dé-
monstration sur I’ensemble du texte et je me limite a un seul exemple mais
me paraissant suffisamment explicite. L article sur la séparation énumere
quelques unes des compromissions interdites: «De tout cela nous devons
apprendre que tout ce qui n’est pas uni a notre Dieu et a Christ, n’est autre
chose que I'abomination que nous devons éviter. Cela comprend toutes
ceuvres et tous cultes papistes et néopapistes, rassemblements, fréquenta-
tions d’Eglises, maisons de boisson, garanties de cités, engagements de
mauvaise foi (..).» Toutes des interdictions que les mennonites
d’aujourd’hui pratiquent comme autant de choses évidentes et allant de
soil. La pertinence du texte de L'entente fraternelle ne saurait étre cherchée
au niveau de sa formulation concrete historique car celle-ci est ancrée dans
un mode de vie et une compréhension des choses qui n’est plus la notre.
Mais la maniere de L’entente de dire la foi dans sa relation a la vie quoti-
dienne concrete est absolument pertinente.

Je résume: L’entente fraternelle considérée au niveau de son contenu con-
cret a perdu sa pertinence pour aujourd’hui, mais elle propose une maniere

238



pertinente de dire la foi encore valable aujourd’hui, celle précisément qui
consiste a articuler la foi avec le comportement quotidien.

Certes elle argumente selon la compréhension des choses de I'époque mais
en méme temps son énoncé n’est pas tributaire de son époque seulement
puisqu’il se fonde sur les textes bibliques auxquels il attribue une priorité
absolue. Ce principe du recours a I’Ecriture lorsqu’il s’agit de dire la foi est
pour moi le deuxieme point de pertinence de L’entente fraternelle. La aussi,
ce n’est pas dans sa maniere concrete de comprendre le texte biblique que
L’entente a une pertinence, mais c’est le fait de poser I'’Ecriture comme ré-
férence fondamentale qui lui confére sa pertinence.

4. Que signifie la pertinence de L'entente fraternelle pour aujourd’hui?

Nous pourrions donc dire que L'entente fraternelle a perdu sa pertinence a
cause du changement de contexte, mais en méme temps la démarche qu’el-
le propose garde toute sa pertinence. Elle nous invite a redéfinir la foi dans
le contexte actuel en la reliant a la vie quotidienne et en la fondant sur
I’Ecriture. Comment est-ce possible?

Deux événements historiques caractérisent fondamentalement le change-
ment de contexte. Le premier est celui de I'émergence de la raison au siécle
des Lumieres. La raison humaine est alors reconnue comme I'instance per-
mettant une compréhension et une interprétation du monde. Ce postulat
de la raison autonome va entrainer une nouvelle compréhension des cho-
ses. Le monde n’est plus envisagé selon la distinction théologique du regne
de Dieu et du regne du monde, mais il représente une réalité dont la raison
doit décoder les principes, les lois et proposer la gestion. L’émergence de la
raison entraine avec elle, la fin d’'une compréhension religieuse et immua-
ble des faits. Par exemple, la maladie n’est plus une forme démonisée de la
vie, mais un phénomene naturel qu’il convient d’analyser, de comprendre
et contre lequel il est possible de lutter. La médecine remplace I’exorcisme.
Deuxieme conséquence: on constate une nouvelle maniere d’aborder la
société. Ses formes ne sont plus données par Dieu et cessent d’étre défini-
tives. Cette vision des choses permettra 'émergence de la démocratie, dans
laquelle tous les citoyens ont les mémes droits.

Troisieme conséquence: la liberté et la responsabilité individuelle sont ren-
forcées. Chacun est libre de ses choix idéologiques et religieux. Ce retour-
nement du sieécle des Lumiéres est un fait irréversible et notre société,
notre maniere actuelle de gérer les problemes, notre maniere d’apprendre,
de nous comporter et de nous forger des opinions est guidée en arriere-
fond par 'autonomie de la raison. C’est la base méme de notre compréhen-
sion actuelle du monde. C’est dans ce contexte qu’il convient de redire la
foi aujourd’hui.

Le deuxieme événement est a mon sens la derniere guerre mondiale et
I’horreur absolue de I’holocauste. Pour la premiere fois dans I'histoire des

239



hommes a €té organisé de maniere technique et systématique I’assassinat
arbitraire d’hommes, de femmes et d’enfants. Ce déploiement de la barba-
rie au mépris de toute justice et de toute vérité a montré de maniere défi-
nitive que le respect de la vie et de I'’humain représentait la norme absolue
que personne, qu’aucune idéologie, qu’aucune religion n’avait le droit de
franchir. Notre contexte actuel est marqué de cet interdit et il faut en tenir
compte dans I’élaboration de nos expressions de la foi. L’entente fraternelle
nous invite donc a dire la foi dans le contexte actuel au moyen de la double
démarche du recours a I’Ecriture et du lien a la vie concréte quotidienne.

5. Le glaive

Je ne peux pas faire I’exercice avec I'’ensemble des articles de L'entente,
mais il me semble intéressant de poser la question a propos du glaive, tant
il est vrai que la question de la non-violence est spécifiquement mennonite.
La position du texte est claire: les anabaptistes renoncent au glaive tant
dans les questions religieuses que sociales car ils appartiennent a la pléni-
tude du Christ et de ce fait refusent de se joindre a I’armée des princes.
Mais dans I'ordre social général, les anabaptistes reconnaissent la légitimi-
té du glaive et son usage, tout en précisant qu’eux ne s’engageront jamais
sur ce terrain, argumentant a cet égard avec le principe de séparation (Phil.
3,20). Dans le domaine de la communauté chrétienne seule I'exhortation,
voire I’exclusion au moyen des armes spirituelles (II Cor. 10,4) est 1égitime
pour punir le mal. La légitimité du glaive des autorités est fondée sur I'idée
de Romains 13 que toute autorité est instituée par Dieu. Le refus des ana-
baptistes de s’occuper des affaires du monde, repose sur le refus de Jésus
lui-méme de trancher une question d’héritage (Luc 12,14) ou de se laisser
proclamer roi (Jean 6,15) et sur I'exigence de Jésus de ne pas dominer mais
de servir (Matth. 20, 25 ss). Nous retrouvons dans cette argumentaire la
double démarche pertinente du recours a I’Ecriture et de la mise en rela-
tion avec le comportement quotidien.

6. Lecture contemporaine

Comment effectuer une démarche identique aujourd’hui en tenant compte
de ’autonomie de la raison et de la barbarie de la Deuxieme Guerre mon-
diale?

Le recours a I’Ecriture s’en trouve modifié sur 3 points au moins:

a) Le recours au texte doit s’effectuer selon certaines régles qui donnent
une certaine cohérence a 'interprétation. Concretement: dans L’entente
fraternelle le texte biblique est utilis€é uniquement comme défense de la
position défendue par les auteurs de L’entente. Il en résulte une utilisa-
tion associative et sélective de ’Ecriture. Surprenant qu'un texte comme

240



Matth. 12,34 —je ne suis pas venu apporter la paix mais le glaive —ne figu-
re pas dans I’argumentaire. Si nous reprenons aujourd’hui le principe de
recours a I’Ecriture nous le ferons en la considérant comme une instance
qui n’est pas seulement destinée a soutenir notre position, mais comme
une instance critique a I'égard de nos propres convictions.

b) Les auteurs de L’entente se placent en détenteurs exclusifs de la juste in-
terprétation du texte. Leur maniere de comprendre et de formuler la foi
n’est pas mise en discussion. Une position autoproclamée fonde la 1égi-
timité de I'’exhortation, voire de I'’exclusion. Le principe du recours a
I’Ecriture implique aujourd’hui une mise en discussion, une confronta-
tion des différentes positions et la responsabilité laissée a chacune et
chacun a se décider en connaissance de cause.

c) Toute interprétation d’un texte biblique, voire le texte biblique lui-mé-
me, laissant la porte ouverte a une forme quelconque de condamnation
a mort doit étre rejetée. Dans L’entente fraternelle, suite a Romains 13,
le glaive comme mise a mort des méchants est considéré comme 1égiti-
me et institué par Dieu. Recourir au texte biblique aujourd’hui ne peut
en aucun cas légitimer une forme ou I'autre de mise a mort d’un étre
humain.

7. La mise en rapport entre la foi et la vie de tous les jours

La réalité quotidienne ne peut plus étre percue, comme dans L’entente fra-
ternelle, selon le schéma religieux du régne de Dieu et du regne des hom-
mes, selon lequel cet ordre est immuable et voulu par Dieu. La démocratie
nous a appris a voir la réalité autrement. Droit, justice et liberté sont pour
tout le monde. La mise en rapport avec la réalité ne peut plus se faire sur le
mode de la séparation, mais doit se faire sur le mode de ’engagement res-
ponsable. La mise en rapport entre la foi et la vie implique un engagement
social au service de I’é€tre humain s’articulant, quand il s’agit de la question
du glaive, autour de 5 théemes:

1. Opposition a toute forme de dictature politique, religieuse ou économi-
que.

2. Opposition absolue a la peine de mort.

3. Opposition aux organisations militaires.

4. Renoncement a toute forme de violence.

5. Renoncement a la prétention de posséder la vérité absolue.

Accepter la pertinence de L'entente, c’est accepter de la réécrire. A cause
du changement de contexte, il est probable que nous arriverons a un tout
autre résultat que nos ancétres. C’est que confesser sa foi est une tiche ja-
mais achevée.

241






	L'entente fraternelle de Schleitheim : ses points de pertinence dans le contexte religieux d'aujourd'hui : thèses = Die Herausforderung des Schleitheimer Bekenntnisses an die Gemeinden heute : Thesen

