
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 24-25 (2001-2002)

Artikel: Das Liedgut der Wiedertäufer

Autor: Gerber, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Gerber

DAS LIEDGUT DER WIEDERTÄUFER

I. EINLEITUNG

Eigene unvergessliche persönliche Erlebnisse bei Gottesdienstbesuchen in
den jurassischen Täufergemeinden, eigene musikalische Studien an
Musikhochschulen und an Interpretationskursen für Sängerinnen, sowie die fast
tägliche Erfahrung der Schwierigkeit, Botschaften über Lieder oder Arien
den Zuhörern nahe zu bringen und die heute üblichen, lieblos und unfundiert

abgewickelten Liturgien in den Täufergemeinden, nicht zuletzt die
oft mystisch-schwärmerischen Erklärungen von geschichtsbeflissenen
Wiedertäufern à propos unserem Kulturgut, dem Singen, haben mich
bewogen, diese Arbeit über das Liedgut der Wiedertäufer in Angriff zu
nehmen, wohl wissend, dass ich weder eine musikwissenschaftliche Abhandlung,

noch eine über alle Zweifel erhabene belegbare Schlussfolgerung
werde schreiben können.1 Aus der Sicht des Interpreten und eines
überzeugten Verfechters der Meinung, dass der Gesang auf Personen einen
unwiderruflichen, nicht zu unterschätzenden Einfluss hat, ob man nun zuhört
oder selber singt, so wird es die Leserinnen nicht wundern, dass ich selber

genau wissen wollte, wie und was die ersten Wiedertäufer gesungen haben.
Weshalb sie dies taten oder auch Hessen. Die Frage nach dem heutigen
Liedgut der Mennoniten scheint mir eine so umfangreiche zu sein, dass ich
sie nur streifen konnte. Liier müssten noch wesentliche Untersuchungen
und Forschungen gemacht werden. Für den Mennonitischen Geschichts-

1 Gerber, Jean-Pierre, Bildhauer, Maler, Sänger.
Geboren am 28. März 1946 in Tramelan. Mennonit, wohnhaft in Biel.
Ausbildung: Staatliches Seminar in Bern, Grafikerkurs FAS, Universität Bern (Sekun-
darlehramt). Musikalische Studien in Bern (Sologesang), Gesangslehrerdiplom beim
SMPV (Prof. A. Loosli), Musikhochschule Zürich (Operngesang / Prof. S. Jurinac),
Solistendiplom am Conservatoire de Fribourg mit Auszeichnung (summa cum laude),
Mimenausbildung im «Atelier du geste» Biel, Studium der Lithographie in Deutschland,
Weiterbildungskurse in Stuttgart, Salzburg, Wien, Venedig. Regelmässige Teilnahme an
Kollektivausstellungen in der Schweiz, Europa und USA, sowie unzählige Einzelausstellungen.

Der Bildhauer Jean-Pierre Gerber verwendet Jura-Holz für seine Kunstwerke.
Der zugeschnittene Baumstamm wird bearbeitet, bemalt oder beschriftet. Gleich einem
Graveur oder Lithographen überträgt er die entstandenen Muster oder Zeichen auf
Papier, um die Abdrücke weiter zu bearbeiten. Einige Werke von Jean-Pierre Gerber
zieren öffentliche Gebäude, Banken, usw. Der Solist Jean-Pierre Gerber tritt in Konzerten

und Opernaufführungen in Europa und den USA auf. Aufnahme von CDs (u.a. mit
dem Radio Suisse International).
Lexika: Biographisches Lexikon der Schweizer Kunst, Kürschners Deutscher Musik-
Kalender 2002 (3. Auflage).

79



verein wäre es angebracht, hier auf musikwissenschaftlicher Ebene eine

genaue Analyse des jetzt in Umlauf geratenen Liedgutes bei den Menno-
niten zu machen. Die Musikart, der Stil und die Inhalte der Musik sagen
doch Wesentliches über eine Gruppierung wie die Mennoniten aus. Daran
können nämlich das Selbstverständnis, die Zielsetzungen und die Aufgaben

einer solchen Gemeinschaft abgelesen werden. Nebenbei glaube ich
auch, anhand meiner Untersuchungen eine ernst zu nehmende Begründung

dafür zu haben, weshalb so viele Mennoniten der Schweiz die Kunst,
sei es die Musik, die bildende Kunst oder die Literatur als ihren Beruf
gewählt haben.

Da ist die ganze Sonnenberg-Gemeinde aufder «Schufle», dem Fürstenberg,
an einem schönen Sonntagnachmittag versammelt. Alles verläuft wie üblich:
Begriissung, Singen, Gebet, Singen, Predigt, Singen usw. Als neunjähriger
Knabe habe ich lernen müssen, still zu sein, zuzuhören. Also höre ich halbwegs

zu, schiele nach draussen. Dort ist schönes Wetter, junge Frauen
machen ein «währschaftes Zvieri» bereit. Sie haben den vollgefüllten Saal
bereits früher verlassen. Endlich das erlösende «Amen». Alle strömen, drängen

durch die enge Tür ins Freie. Die Leute reden miteinander, essen, trinken,

bedanken sich, nur die Ältesten scheinen aufgeregt herumzugehen, hätten

sie doch, wie anscheinend angekündigt, das neue Liederbuch der
Gemeinde vorstellen wollen. Doch es war nicht da.... Endlich taucht der, wenn
ich mich nicht irre, grasgrüne Wagen des Funtä Sami2 auf. Erfährt mitten in
die herumstehenden Leute, hält an, steigt mit gewohnt lebhaften und
lautstarken Bemerkungen aus, öffnet die Seitentür und hilft dem Briigger Sämi3

auszusteigen. Beide gehen inmitten der herbeigeeilten Ältesten zum Wagenkoffer,

öffnen diesen und zeigen den wertvollen Inhalt. Da liegen aufeinander

geschichtet die neuen in Kunstleder eingefassten Gemeinschaftsliederbü-
cher. Bedächtig wird ein Exemplar der anscheinend kostbaren Sammelbände

herumgereicht.

Diese Szene, es muss anno 1955 gewesen sein, ist mir bis heute geblieben.
Auch der so eigenartige Geruch dieses neuen Buches wird mir immer in
Erinnerung bleiben.
Besucht man heute eine jurassische Täufergemeinde, so fällt die Vielzahl
der in der Kapelle herumliegenden Gesangbücher auf. Je moderner der
Inhalt, desto ungepflegter, zerfranster die Ausgabe, bloss ein geheftetes
Buch. Dies erscheint mir als Zeichen der kleinen Wertschätzung dieser
Verbraucher-Mentalität zu sein, anscheinend auch geistliche Lieder sind
heute selbst bei den Wiedertäufern zum Allgemeingut geworden. Sie
bedürfen folglich keiner Wertschätzung mehr.

2 Samuel Geiser. Prediger aus Les Fontaines, Mont-Tramelan.
3 Dr. h.c. Samuel Geiser, Prediger und Geschichtsforscher aus Brügg.

80



II. FRÜHER, ZUR ZEIT DER ANFÄNGE

«Die Kirchenerneuerungs-Bewegung des 16. Jh.. die wir kurzweg
<REFORMATION> nennen, hat uns als handgreifliche Erbstücke
zwei Bücher hinterlassen: die fürs Volk in die Volkssprache
übersetzte Bibel und das für den Gebrauch im Gottesdienst der evangelischen

Gemeinde bestimmte Gesangbuch
Luther soll anlässlich einer Kirchen-Einweihung gesagt haben, das

Gesangbuch sei eine SCHATZKAMMER, <der wir die Antwort der
Gemeinde auf Gottes Anrede entnehmen.»)4

Die Ausssagen des berühmten Reformators lassen den Schluss zu, dass zur
damaligen Zeit ein Gesangbuch etwas sehr Wesentliches für die Gemeinde
war, wahrscheinlich weil das Singen in der Volkssprache für die Gläubigen
dieser Zeit eben etwas Unerhörtes und Ungewohntes sein musste.

Da sitze ich in einem Gottesdienst der Mennoniten. Abwechselnd wird
gesungen, gebetet, gepredigt. Dies geschieht in verschiedenen Sprachen, einmal
in Deutsch, dann in Französisch, aber auch in Englisch. Viele ältere wie
jüngere Menschen hören geduldig zu, verstehen kaum das Französisch oder das

Deutsch, machen nur widerwillig bei den englischen Songs mit. Kann man
so Gott auf dessen Anrede antworten?

Obwohl in der katholischen Kirche bereits Lieder, insbesondere diejenigen

von Ambrosius, dem italienischen Kirchenvater und Mailänder
Bischof seit 374, von der ganzen Gemeinde gesungen wurden, war das Singen
lange ein Privileg der Priester.

«Die Synode in Laodicea (380) beschloss, <es dürfen in der Kirche
gewisse Lieder nicht mehr vom Volk, sondern nur noch vom Chor
der geweihten Priesterschaft gesungen werden»
Damit war der Gemeindegesang zum allmählichen Verstummen
verurteilt.

Das Volk musste nun zuhören und durfte nur noch zum Schluss
einen Hymnus mitsingen, das Kyrie eleison, das Hosianna oder das

Halleluja.»5

Auf Grund des urchristlich-neutestamentlichen Prinzips des allgemeinen
Priestertums aller Gläubigen, das der katholischen Kirche verloren gegangen

war, entstand ein ganz neues literarisch-musikalisches Gebilde: der
evangelische Choral.

4 Goldschmid 1941, 5.
5 Goldschmid 1941,24.

81



Und nun traten die Reformatoren auf. Sie schafften den Priestergesang ab.

Die lutherische und calvinistische Kirche führten den Gemeindegesang
wieder ein. Zwingli hingegen wollte allein das Bibelwort ertönen lassen.
Bis sich aber diese Praxis des evangelischen Kirchenliedes durchsetzte,
bedurfte es einiger Zeit. Es war nicht selbstverständlich, dass jeder sein

Gesangbuch hatte, dass jeder begriff, dass er mitwirken durfte oder dass man
die Orgel zur Begleitung dieses Gemeindegesangs heranziehen konnte.

«Aber das Neue, das die Reformation brachte, war da, und musste
sich nun erst auswirken und stark werden.»6

Es wurden sehr viele Lieder gedichtet, komponiert und auch gesungen.
Fast jede Region hatte ihr eigenes Gesangbuch. Erst später wurden einzelne

Lieder wieder vergessen und etliche Gesangbücher verschwanden.
Zwingli selber stand dieser Neuerung, insbesondere der Verwendung der
Orgel, skeptisch gegenüber. Martin Luther aber leistete Pionierarbeit.

«Bahnbrechend und Vorbild des evang. Kirchengesangs wurde
Martin Luther.
1524 schrieb Luther an seinen Freund Spaltin in Nürnberg: <Es besteht

bei uns die Absicht, nach dem Beispiel der Propheten und alten
Kirchenväter deutsche Psalmen für das Volk zu sammeln.... Ich
suche überall nach Dichtern. Da ihr nun zum Gebrauch der deutschen
Sprache begabt und darin geübt seid, so bitte ich euch, mit uns an
die Arbeit zu gehen. Mir ist es nicht gegeben, es so auszuführen,
wie ich gerne möchten
Luther traut sich also selber nicht zu, das ausführen zu können...
Dass Luther trotz der eigenen Unterschätzung seines Dichtertalents
diese Gabe in hohem Grade besass, das steht ausser Frage.
Das erste [von Luther geschriebene] Kirchenlied war das grosse bal-
ladenhafte Lied von den beiden jugendlichen Märtyrern in Brüssel.
Heinrich Vos und Johann von Eschen wurden am 1. Juli 1523 auf
dem Marktplatz von Brüssel verbrannt.

Ein neues Lied wir heben an,
das wait Gott, unser Herre...»1

Das Lied hatte 12 Strophen und war eigentlich nicht für den Gemeindegesang

vorgesehen. Es wurde aber schnell bekannt und fand bald Aufnahme
in den Kirchengesangbüchern.

6 Goidsciimid 1941,25.
7 Goldsciimid 1941,27-29.

82



III. DAS TAUFER-LIED

1. Allgemein

Die Täufer machten sich diese neue Gattung zu Eigen.
Rudolf Wolkan schreibt eine der kürzesten Geschichten der Entwicklung
der Lieder der Wiedertäufer, deshalb möchte ich sie hier vollständig
wiedergeben:

«Die Schweizer Brüder als die älteste Gruppe der stillen Wiedertäufer

[still im Gegensatz zu den aktiven in Sachsen, Münster] erheben
zuerst ihre Stimme im Lied; bald folgen, entsprechend der Verbreitung

des Täufertums nach Mähren, die mährischen Brüder mit eigenen

Liedern, die aber mit denen der Schweizer zu gemeinsamem
Gut solange verschmolzen bleiben, als die Entwicklung der beiden
Gruppen gleiche Wege hält, mit den wachsenden dogmatischen
Unterschieden der beiden wächst auch die Sonderung ihres Liedschatzes.

wobei der der mährischen Brüder dauernd auf mündliche und
handschriftliche Weiterverbreitung und auf Österreich beschränkt
bleibt. Die Lieder der Schweizer Brüder ziehen mit diesen selbst
nach Hessen, der Rheinpfalz und dem Niederrhein, treffen hier auf
die Lieder der letzten Gruppe, den Mennoniten, und werden durch
sie, die zum grossen Teile holländisch abgefasst sind, beeinflusst,
indem sie holländische Märtyrerlieder in Übersetzungen zu ihrem
geistigen Eigentum machen, während andererseits eine Reihe ihrer
eigenen Lieder in den Liedschatz der Mennoniten übergeht. Erst
um das Jahr 1570 scheiden sich die beiden Parteien dadurch schärfer
in ihren Dichtungen, dass sie dieselben dem Druck übergeben, der
die Vermischung des beidseitigen Eigentums erschwert.»8

Bemerkenswert ist es zu sehen, dass solange die damals im Umlauf
gebräuchlichen Lieder mündlich und handschriftlich weiterverbreitet wurden,

auch Angleichungen, Vermischungen stattfanden. Sobald aber diese

von verschiedenen, dogmatisch orientierten Gruppen in Sammelbänden
zusammengefasst wurden, verfestigte sich ihre «Form», der Austausch
wurde erschwert.
Die Ideen der Wiedertäufer wurden ja zum grossen Teil auch durch diese

neue Liedgattung in deutscher Sprache verbreitet.
Überhaupt nahm zu der Zeit die Kenntnis der heiligen Schrift der «tieferen

Volksschichte»9 ständig zu. So erstaunt es nicht, dass bereits anno 1369

8 Wolkan 1903,5.
« Wolkan 1903,2.



Karl IV. allen Laien verbot, Bücher über die heilige Schrift in deutscher
Sprache zu gebrauchen. «Aber sein Gebot verhallte wirkungslos.»10
Laut Wolkan waren die geistlichen Lieder der Täufer den Zeitgenossen
aber «fast gänzlich unbekannt», dabei wird ein Pfarrer, Christoph Erhard,
der mitten unter den Hutterern gelebt hat, erwähnt. Dieser weiss von
ihnen nur zu berichten, dass «sie einen grossen mechtigen hauffen etlicher
hundert geschriebener Lieder» besitzen.11

Für viele Zeitgenossen waren diese Täufer-Lieder aber eine erdichtete
Fabel,

«dann was ist ein Lied? nach der Teutschen art zureden ein liederliches,

vergebens vnd vnnützes fabel ding oder gedieht, daher dann
die Liederdichter alle Fabel, erlogne vnnd schendtliche Bulschaff-
ten, Narrenthäding in die Lieder bringen, dem man auff allen Dorff-
märckten offt viel hundert fail hat... Vnd ist zuvermercken, dass sie

gar vil auff solche Lieder halten.»12

2. Das Märtyrerlied

a) Definition des Märtyrerliedes

«Allgemein ist ein Märtyrerlied ein erzählendes, strophisches Lied
über ein abgeschlossenes Märtyrerschicksal, das im 16. und
17. Jahrhundert von einem lutherischen oder täuferischen (bzw.
dem Täufertum nahestehenden) Autor verfasst wurde.»13

«Das 16. Jahrhundert ist zugleich die Entstehungs- und Blütezeit
der Märtyrerlieder und der meisten anderen Täuferlieder. Die
produktive Zeit dieser Liedgattung nahm nach ca. 120 bis
140 Jahren ein Ende.»14

«Wenn hier von Täufern die Rede ist, so sind die stillen, pazifistischen

Täufer gemeint, die die Masse des linken Flügels der
Reformation ausmacht.»15

«Als eigentlicher Schöpfer des Märtyrerliedes gilt Martin Luther.
Mit seinem Lied aus dem Jahre 1523 «Ein neues Lied wir heben an»,
das sehr schnell bekannt wurde, setzte er in vieler Hinsicht ein neues
Signal.

10 Wolkan 1903,2.
11 Wolkan 1903,1.
12 Wolkan 1903, II.
13 Lieseberg 1991,16.
14 Lieseberg 1991. 11.
15 Fast in Lieseberg 1991,12.

84



In der Folgezeit waren es jedoch die Täufer, die sich diese neue
Liedart zu eigen machten in Gestalt von strukturell und stilistisch

einfachen, volkstümlichen Dichtungen (...).»16

Von vielen Liederdichtern wissen wir nichts, «weil sie es grossenteils
vorzogen, anonym zu bleiben.»17

b) Gattungen des Märtyrerliedes

Ursula Lieseberg teilt die Märtyrerlieder in Gruppen ein:

«Primäre Märtyrerlieder sind also Lieder über das Schicksal eines
oder mehrerer täuferischer Märtyrer des 16. und 17. Jahrhunderts.
Der täuferische Autor ist hier eine andere Person als der Märtyrer.»18

«Die sekundären Märtyrerlieder wiederum bilden drei kleinere
Untergruppen:
Die ersten beiden nennen wir biblische und frühchristliche
Märtyrerlieder.
Für die 3. Untergruppe gebrauchen wir den Terminus besondere
Märtyrerlieder.
Besondere Märtyrerlieder sind in ihrem 1. Teil von einem täuferischen

Märtyrer verfasst. Später angehängte Strophen berichten
dann über das Schicksal dieses Blutzeugen bzw. noch weitere
Märtyrer des 16. Jahrhunderts. Die Lieder haben also zwei täuferische
Autoren, wovon der erste gleichzeitig der Märtyrer ist. Es sind Lieder

von und über Märtyrer.»19

«Die meisten primären Märtyrerlieder sind in ihrer Inhalts- und
Formstruktur schematisch aufgebaut. Nach volksliedhaften oder
anders gearteten Einleitungsstrophen folgt der Hauptteil mit dem
überwiegend epischen Bericht des Märtyrerschicksals, der die
einzelnen Etappen des Leidensweges in chronologischer Reihenfolge
darstellt. Bereits Rochus von Liliencron [Literaturforscher] sprach
von dem Schablonenhafte der Lieder> und sah den Grund darin,
<dass sich in der Vorstellung der Brüder ein gewisses Ideal, ein
Bild, wie ein rechter Christ zu leiden habe, gebildet> hatte. (Mitteilungen

aus dem Gebiete, S. 126)»20

16 Lieseberg 1991, 9 f.
17 Lieseberg 1991. 10.
18 Lieseberg 1991.16.
19 Lieseberg 1991,17.
20 Lieseberg 1991,18.

85



Die Märtyrerlieder der hingerichteten Wiedertäufer sind also unser erstes

belegbares Liedgut. In der Folge wurden sie im «Ausbund» zusammenge-
fasst. Aber darüber später.

c) Funktion des Märtyrerliedes

Die «Triebkräfte»21, die zu diesen zum Teil sehr langen Lieddichtungen
führten, sind in den «erzieherischen Erfordernisse und Bemühungen»22 zu
finden, sie dienten aber auch «der Verbreitung der täuferischen
Lehranschauungen und damit der Gemeindebildung, -erhaltung und -Vermehrung».23

«Weitere Funktionen, die in den Gesängen selbst z.T. direkt
benannt werden, betreffen die Information, die religiösen Bereiche
des Trostes, der Erbauung und des Gotteslobes sowie die Ehrung
der Getöteten.»24

Es ist seltsam zu wissen, dass diese Märtyrerlieder «wegen ihrer Länge und
Einzelheiten der Folterungen und Exekutionen überhaupt für den Gesang

- überwiegend innerhalb der Täufexgemeinden - bestimmt waren.»25

«Die Märtyrerlieder der Täufer liegen uns in gedruckten
Gesangbüchern, Handschiiften und in einigen Einzeldrucken vor. Die
Schweizer Brüder und Mennoniten verbreiteten sie zunächst mündlich

bzw. durch handschriftliche und gedruckte Textblätter, die ja
leichter als Bücher zu verbergen waren.»26

«Schwierigkeiten bei der Materialbeschaffung können sich für die
Liedforscher dadurch ergeben, dass die Liederbücher heute zu den
bibliographischen Seltenheiten) zählen und die Manuskriptbände
auch nicht ohne weiteres greifbar sind, da sie sich zum grössten Teil
in Bibliotheken und Archiven in Österreich, der Tschechoslowakei,
Ungarn, Rumänien und auf einigen Bruderhöfen der in Nordamerika

lebenden Hutterischen Brüder befinden.»27

d) Beispiele und Verfasser des Märtyrexliedes: «Die Gesenge»

«Als die ältesten Lieder, welche die Schweizer Bxüder als ihr Eigentum

in Anspruch nahmen, von denen aber einige trotzdem auch un-

21 Lieseberg 1991,19.
22 Liesebf.rg 1991.19.
23 Lieseberg 1991,20 (Kenper, Lyrik der frühen Neuzeit, Bd. 1.242).
24 Lieseberg 1991, 20.
25 Lieseberg 1991,21.
26 Lieseberg 1991,14.
27 Lieseberg 1991, 22-23

86



ter den Hutterern und Mennoniten Aufnahme und Verbreitung
fanden, haben wir jene Lieder zu betrachten, die im 2. Teile vom
Ausbund unter folgendem besonderen Titel, mit eigener Seitenzählung
und eigenem Register, damit sich scharf vom 1. Teile abhebend,
vereinigt sind:
ETLICHE SEHR SCHONE / Christliche Gesenge, wie dieselben
zu / Passaw, von den Schweizerbrüdern, in der / Gefengnuss im
Schloss, durch Gottes / gnad gedieht und gesungen / worden //
Psalm. 139 // Die Stolzen haben mir strick gelegt, das / garn haben
sie mir mit Seylen aufgespannen, / Bnd da ich gehen solt, haben sie

mir fallen zu- / gerüstet. Darumb Sprech ich zum Herren: Du / Bist
mein Gott // Ann.M.D.LXXXIII.»28

Viele Lieder dieser Sammlung sind «zum Teil anonym, zum Teil nur mit
den Anfangsbuchstaben ihrer Verfasser überliefert.»29 Diese Tatsache liess
manche Vermutung aufkommen, wer beispielsweise die zwölf Lieder, die
mit H.B. versehen sind, verfasst haben könnte. Nachträglich konnte
eindeutig nachgewiesen werden, dass Hans Petz diese Lieder geschrieben hat.
Im Jahr 1527 werden einige der bedeutendsten Brüder hingerichtet.
Felix Manz.30 am 5. Januar 1527 durch Ertränken in Zürich hingerichtet, ist
Verfasser des Liedes «Mit lust so will ich singen» (Ausbund S. 41), «das

Gottes Liebe und Gerechtigkeit preist und die falschen Propheten und
Heuchler dieser Welt dazu in Gegensatz stellt.»31

Das 6. Lied
Ein ander Lied, Felix Mantzen, der ersten Brüder einer,
zu Zürich, Anno 1526, ertränkt

Im Ton: «Ich stund an einem Morgen» (4)

1.

Mit Lust so will ich singen,
Mein Herz freut sich in Gott,
Der mir viel Kunst thut bringen,
Dass ich entrinn dem Tod.
Der ewiglich nimmet kein End.
Ich preiss dich Christ vom Himmel,
Der mir mein Kummer wend,

28 Wolkan 1903,26 f.; röm. Jahrzahl 1583.
29 Wolkan 1903,27.
30 Gottfried W. Locher, Felix Manz' Abschiedsworte an seine Mitbrüder vor der Hinrich¬

tung 1527, in: Informations-Blätter, Schweiz.Verein für Täufergeschichte 8 (1985), 3 ff.
31 Wolkan 1903,9.

87



Georg Wagner, der am 8. Februar 1527 in München lebendig verbrannt
wurde, schrieb ein Lied «Den Vatter wolln wir loben» (Ausbund S. 201),
«ein Preislied Gottes, den er um Stärke bittet, dass er in seinem schweren
Kampfe nicht unterliege.»32

Das 34. Lied
Dies Lied hat Georg Wagner gemacht, der zu München verbrennt worden.
Anno 1527

Im Bentzenhauer Ton. Oder: «All die ihr jetzund leidet
Verfolgung und ec.»

1.

Den Vater woll'n wir loben,
Der uns erlöset hat,

Michael Sattler wurde am 21. Mai 1527 in Rottenburg am Neckar
verbrannt. Er soll einer der edelsten Männer unter den Täufern gewesen sein,
«den selbst die Strassburger Reformatoren einen dieben Freund Gottes>
(Keller S. 11) nannten, soll, wie Ausbund S. 46 behauptet, das Lied: «Als
Christus mit seiner waren lehr» geschrieben haben. Aber dies scheint nicht
sicher zu sein, ist es doch bereits früher im Weissen Gesangbuch der
böhmischen Brüder erschienen».33

Das 7. Lied
Ein anderes Lied, Michael Sattlers, zu Rotenburg am Neckar,
mit glühenden Zangen gerissen, die Zunge abgeschnitten,
darnach verbrannt, Anno 27, den 21sten May.

Im Ton: «Christe der du bist Tag und Licht» (1)

1.

Als Christus mit sein'r wahren Lehr
Versammelt hatt' ein kleines Heer,
Sagt er dass jeder mit Geduld
Ihm täglich 's Kreutz nachtragen sollt.

Öfters sind Lieder im Ausbund auch mit den Buchstaben M.S.
gekennzeichnet. Diese sind aber nicht von Michael Sattler, wie das Kürzel vermuten

liesse, sondern werden eher einem Michel Schneider zugeordnet. Als
Beweis hiezu werden die Aussagen der Mitgefangenen in Passau zitiert:

32 Wolkan 1903, 9.
33 Wolkan 1903.9.

88



«Aber wenn wir bedenken, dass eine grosse Zahl der Passauer
Gefangenen Michel Schneider als ihren mitgefangenen Vorsteher
bezeichnen, so dürfen wir wohl in ihm den Verfasser dieser Lieder [die
mit M.S. bezeichneten] erkennen.»34

«Nur ein Lied, das die letzten Augenblicke des Lebens von
M. Sattler uns schildert, hat sich erhalten, aber seltsamer Weise nur
in niederländischer Sprache und in dem mennonitischen Gesangbuche

<Het Offer des Heeren>.»35

Leonard Schiemer (nicht Schöner, wie er irrtümlich im Ausbund genannt
wird) wurde am 14. Januar 1528 in Rottenburg enthauptet. Er war früher
ein Barfussmönch und «erfreute sich unter den Wiedertäufern eines grossen

Ansehens».36

Er schrieb das Lied «Wir bitten dich, ewiger Gott» (Ausbund S. 189).

Das 31. Lied
Ein schönes Lied von Leonard Schöner, zu Rotenburg am Inn
Verbrannt, Anno 1528.

Im Ton: «Nun welche hie ihr Hoffnung gar, auf ec.» (9)

1.

Wir bitten dich, ewiger Gott,
Neig zu uns deine Ohren,
Heiliger Herre Zebaoth,

Balthasar Hubmaier wurde am 10. März in Wien verbrannt. Seine dogmatischen

Werke wurden später für alle Bekenntnisschriften der Täufer zur
Grundlage. Sein Lied wurde nicht in den Ausbund aufgenommen: «Freidt
euch, freidt euch zu dieser Zeit in werden Christen alle».37

Hans Schaffer wurde am 3. Februar 1528 zu Schwaz im Innthal enthauptet.
Er war «ursprünglich Geistlicher, zog, als er zum Täufertum sich gewendet
hatte, mit vielen Glaubensgenossen nach Mähren.»38
Von ihm sind zwei Lieder bekannt. Das eine findet man nur in einem
Gesangbuch der mährischen Brüder: «Herr vater, mein ewiger gott, hilf mir
armen aus dieser not». Das zweite ist mit vielen Abweichungen im
Ausbund S. 193: «Vngnad beger ich nicht, zu finden».

34 Wolkan 1903, 9.
35 Wolkan 1903,36.
36 Wolkan 1903,10.
37 Wolkan 1903,11.
38 Wolkan 1903,11.

89



Das 32. Lied
Ein anderes Marter-Lied von einem Hans Schlaffer genannt,
welcher zuvor ein Messpfaff gewesen, und darnach
zu Schwatz enthauptet worden. Anno 1527.

In eigener Melodey. (13)

1.

Ungnad begehr ich nicht von dir,
O Gott, wollst mir
Mein' Sünden nicht zumessen,
Dieweil dieselben Christus hat
Genug erstatt,
Eh dann ich bin gewesen.

Die Ungereimtheiten zwischen der Geschichtsforschung und den Angaben

im Ausbund belegen, wie diese Lieder eben zuerst mündlich und
handschriftlich verbreitet, bevor sie dann im Ausbund «festgelegt» wurden.

Da können sich eben Fehler in den Jahrzahlen, der Schreibweise der
Namen und Orte eingeschlichen haben.
Das 32. Lied ist insofern interessant, als es eines der wenigen ist, das «eigner

Melodey» gesungen werden kann. Dass der Verfasser früher ein gebildeter

Geistlicher war, erklärt wahrscheinlich diese eigene Melodie, hat er
doch als «Messpfaff» die Musik einmal gründlich studiert und selber viel
Musik vorgetragen, was ihn wiederum befähigt hat, selber zu komponieren.

«In das Jahr 1528 fällt auch das Lied <Was wolln wir aber singen>

(Ausbund S. 158), das den Märtyrertod von 12 Täufern, 9 Brüdern
und 3 Schwestern besingt, die zu Bruck a.d. Mur hingerichtet wurden;

es waren Schweizer und Mähren gewesen!»39

Das 26. Lied
Ein ander Marter-Lied von zwölf Personen, auf einen Tag
Zu Bruck an der Mauren gericht.

Im Ton, wie man die Tagreis singt. (4)

1.

Was woll'n wir aber singen,
Allhie zu dieser Frist,
Zu Bruck von g'schehnen Dingen,
Wie es ergangen ist.
Zwölf Evangelische Person

39 Wolkan 1903. 12.

90



Den Tod leiblich empfangen,
Mit Freuden g'nommen an.

Auch das Jahr 1529 forderte eine Reihe der bedeutendsten Führer unter
den Täufern, die zugleich als Lieddichter sich Anerkennung schufen, als

Opfer. Unter ihnen ist unstreitig der bedeutendste Ludwig Hätzer.40 Er
wurde am 4. Februar 1529 in Konstanz enthauptet. Die Chroniken nennen
ihn einen «hochgelehrten Mann»41, als Beweis soll die mit Hans Denck
unternommene Übersetzung der Propheten aus dem hebräischen Urtext
gelten. Seine Lieder wurden in viele Gesangbücher (im ersten evangelischen
Liederbuch «Nüw gsangbüchle» von 1540, im Strassburger, Zürcher,
St. Galler etc.) aufgenommen.
Die Schweizer Brüder nahmen keines auf und auch die andern Wiedertäufer

nur vereinzelte. Der Grund mag darin zu suchen sein, dass Hätzer
einerseits von einigen als Waldenser angesehen wurde und andererseits, weil
seine ihm nachgesagten dogmatischen und ethischen Ansichten (Gott sei

der Höchste, Christus ihm nicht gleich, seine Vielweiberei etc.) nicht zu der
ausgrenzenden Dogmatik der Wiedertäufer passten.
Jörg Blaurock, «einer der Begründer der schweizerischen Täufergemeinden

und Schöpfer der Wiedertaufe»42, wurde am 6. September 1529 in
Clausen verbrannt. Von ihm sind zwei Lieder bekannt:
1. «Gott führt ein recht Gericht» (Ausbund S. 34) und
2. «Herr Gott, dich wil ich loben» (Ausbund S. 185).

Das 5. Lied
Das Lied hat gemacht Jörg Blaurock, der ersten Brüder einer,
im Echtzland verbrannt Anno 27.

Im Dannheuser Ton (1)

1.

Gott führt ein recht Gericht,
Und niemand mags ihm brechen.
Wer hie thut seinen Willen nicht,
Dess Urtheil wird er sprechen.

Das 30. Lied
Diss Lied hat Georg Blaurock gemacht, zu Claussen in Etschland,
mit einem Hans von der Reve genannt, verbrannt. Anno 1528.

411 Woi.KAN 1903,12.
41 Wolkan 1903. 12.
42 Wolkan 1903 14.

91



Im Ton, wie man die Tagreis singt. (4)

1.

Herr Gott! dich will ich loben,
Von jetz bis an mein End,
Dass du mir gabst den Glauben,
Durch den ich dich erkennt.
Dein heil'ges Wort sendst du zu mir,
Welch's ich aus lauter Gnaden
Bey mir befind und spühr.

Keines dieser Lieder fand «begreiflicherweise»43 bei den mährischen
Brüdern Aufnahme.
Dies ist wiederum bezeichnend für die damalige Zeit. Den ersten Wiedertäufern

konnte nur dasjenige gut genug sein, das den eigenen dogmatischen

Grundsätzen völlig entsprach, folglich das aus den eigenen Reihen
stammende; die Beispiele Blaurock, Hut und Hätzer belegen dies. In der
damaligen Situation der Verfolgungen mussten oder wollten sie überhaupt
keine Konzessionen bzw. Öffnung dulden.

Da liege ich gemütlich in der Stube und lese «Die Perspektive»44. Weltoffen
gibt sich die Redaktion. Sogenannt alltägliche, aktuelle Probleme werden

besprochen. Offenheit? Ist dies notwendig? Was meinen die Wiedertäufer?
Da steht ein Bericht von jungen Mennoniten. Was sagen die Inhalte über ihr
täuferisches Verständnis aus? Sind die Themen nicht einfach dem heutigen
Trend angepasst? Ah, ein Konzert wird gegeben! Alles Solisten und Instru-
mentalisten, die wenig oder nichts mit unserer Vergangenheit zu tun haben.
Wie gehen die heutigen Mennoniten mit der Öffnung um? Anpassung!

Hans Hut starb 1529 nach schwerer Folter in Augsburg. Auch seine Lieder
fanden nur wenig Eingang bei den mährischen Brüdern, eines («Wir dan-
cken dir...») wird sogar bei einigen Thomas Müntzer zugeschrieben, «was

gewiss unrichtig ist»45, sonst wäre es nicht von den «stillen Wiedertäufern»
gebraucht worden. Chroniken erzählen, dass Hut noch zwei Lieder
gemacht habe. Eines findet man im Ausbund S. 48.

Das 8. Lied
Ein ander schönes Lied hat Hans Hut zu Augspurg im Gefängnis gemacht,
darinnen er gestorben, und danach An. 28 verbrannt.
Gehet im Ton, wie man die sieben Worte singt. Oder im Jacobs Ton. Oder
lieber Vater, wie bist ec. (5)

43 Wolkan 1903 14.
44 Zeitschrift der Konferenz der Schweizer Mennoniten.
45 Wolkan 1903,15.

92



1.

Allmächtiger Herre Gott!
Wie gar lieblich sind dein Gebot,

«Noch gehören zwei Lieder in das Jahr 1529, eins, das Virgil Plattner,

der zu Schädling enthauptet wurde, verfasst hat und ein
Lied von Anna Malerin und Ursula Ochsentreiberin, die zu Hall im
Inn ertränkt wurden: es findet sich in mährischen Gesangbüchern
und lautet:

1.

An vnser Frauen tag das geschach
Da Christus seine schäfflein zusammen hat bracht
: er versamlet sie bait :

zu Milss woll in dem griennen wait.
usw.»46

Bis anhin ist dies das einzige mir bekannte Märtyrer-Lied, das von Frauen
(hier sogar gemeinschaftlich) verfasst wurde. Wieso? Einerseits war es für
die damalige Zeit nicht so üblich, dass eine Frau so gebildet war, dass sie

gleich dichten konnte (mit einer Ausnahme: wenn sie vor der Reformation
eine klösterliche Bildung genossen hatte), andererseits muss angenommen
werden, dass Frauen zu der Zeit eben nichts zu sagen hatten, wenn es um
dogmatische oder historische Themen ging. Das Lied wurde übrigens nicht
von den «stillen Wiedertäufern» aufgenommen.
Andere Verfasser waren Georg Grünewald, ein Schuster aus Kitzbühl,
1530 in Kufstein verbrannt, Marten Maler, nebst andern sechs Brüdern
1531 enthauptet. Diese Hinrichtung muss allgemeines Entsetzen hervorgerufen

haben.
Peter Riedemann schildert deren letzte Stunde in dem Lied «Kürtzlich hab
ich vergnommen» (Ausbund S. 118).

Das 20. Lied
Ein ander Martyrer-Lied von sieben Brüdern, auf ein Tag
Zu Gmünd in Schwabenland bezeugt, Anno 1529.

Im Ton: Ich stund an einem Morgen ec. (4)

1.

Kürtzlich hab ich vorg'nommen,
Aus meines Herzens Grund,
Das lob bey allen Frommen
MeinT brüder machen kund.

46 Wolkan 1903,15-16.

93



Wie alle Welt jetzt toben thut
Ueber all Gottes Knechte,
Rauben ihn'n Leib und Gut.
(•••)

Peter Riedemann war einer der von den Hutterern ausgesandten Missionare,

laut der Behauptung von Wolkan einer der bedeutendsten, samt
Hans Raiffer, genannt Schmitt. «Ganze Schwärme»47 hessischer Täufer
trifft man auf dem Weg nach Mähren. Dass P. Riedemann sehr wichtig war
- insbesondere für die Hutterer - belegt ebenfalls die Tatsache, dass Ursula

Lieseberg ein Buch über diesen Lieddichter geschrieben hat48:

e) Sonderheit: Das Haslibacher-Lied

Kaum jemand kennt heute noch ein Märtyrerlied der Wiedertäufer. Das
Haslibacher-Lied aber mit seinen 32 Strophen ist noch bekannt und insofern

etwas Besonderes, als es heute immer noch in allgemeinen Gesangsbüchern

wie «Im Röseligarte» 1908-1912, im «Alemannischen Liederbuch»

1938 und im «Hausbuch der Schweizer Volkslieder» 1980 zu finden
ist. Meist werden nicht alle Strophen abgedruckt, aber das Lied wird noch
gesungen.49
Hans Haslibacher war ein bekannter Lehrer der Wiedertäufer. Er lebte
und wirkte in Haslibach bei Sumiswald im Emmental. Ein zeitgenössischer
Lehrer, Hans Käser, hat in den «Brosamen» einen «ergreifenden»50
Bericht über die Person und die Abführung des gefangenen Hans Haslibacher

veröffentlicht. Da erfahren wir, wie sehr dieser für seinen Glauben
gelitten hat. Er wurde gefangen, dann des Landes verwiesen, von seinen
Verwandten wurden enorme Bussen - das ganze Vermögen - eingefordert. Er
kam zurück, wurde wieder im Schloss Trachselwald eingekerkert, oft zum
Verhör nach Bern geführt, sein Sohn mit Busse bestraft.

«Auf dem Ross aber sass ein bärtiger Greis mit grossem Schlapphut
auf dem Kopfe, den rauhen Mantel über den Schultern. Wer ihm
näher ins Gesicht sah, merkte, dass das ein Mann war, bei dem eine
felsenfeste Überzeugung mit seltener Liebe sich paarte (,..).»51

Ganz anders berichtet Zehnder in seiner Chronik:

«1571, den 20. Oktober, ward zu Bern ein beruchteter alter Lehrer
der Wiedertäufer, nachdem er vielfälltig äid- und gelübdbrüchig

47 Wolkan 1903,45.
48 Ursula Lieseberg, Die Lieder des Peter Riedemann. Peter Lang Verlag 1998.
49 CD-Aufnahme «Dem Herrn gehorsam, nicht den Herren», Radio DRS 2002.
50 Geiser 183 f.
51 Geiser 183.

94



worden, verstockt und beharrlich in seinem Irrtum verblieben, und
alles Überzeugen und Vermahnen vergeblich ware, endlich mit dem
Schwert gerichtet.»52

Hans Haslibacher war der letzte Märtyrer, den die Regierung in Bern
wegen seines Täuferglaubens hinrichten liess.

Ein schön geistlich Lied von dem Hans Haslibacher aus der herrschafft Su-

miswald zu Haslibach, welcher den 20. Tag Weinmonat im 1571. Jahr von
dem Leben zum Tod hingerichtet worden.

1.

Was wend wir aber heben an
Zu singen von einem alten Mann,
der war von Haslibach.
Haslibach ward er genampt
Aus der Kilchöri Sumiswald.

Das Lied hat, wie schon erwähnt, 32 Strophen. Es sind Fünfzeiler, der
Reim ist immer a/a/b/c/c.
Inhaltlich werden der Märtyrer vorgestellt, seine Gefangennahme, das

Verhör, seine letzten Tage, die wundersamen Nächte und die Hinrichtung
erzählt. Wunder geschehen: ein Engel besucht Haslibacher vor dessen

Hinrichtung, sein abgeschlagenes Haupt springt lachend in seinen Hut. die
Sonne und das Wasser des Staldenbrunnens färben sich rot. Zuletzt wird
die Einsicht der Behörden, einen Unschuldigen getötet zu haben, beschrieben,

und diese versprechen, keine Täufer mehr richten zu wollen.
Hans Haslibacher wird als überzeugter stolzer Widersacher den «G lehrten»

gegenüber geschildert. Sobald er aber mit seinem Henker die
Henkersmahlzeit isst, scherzt er, ist freundlich. Sein Glaube ist so gross, dass er
vor seiner Hinrichtung ruhig schlafen und essen kann und auch keine Fesseln

nötig hat.
Daraus ist ersichtlich, dass dieses Lied inhaltlich wohl sehr volkstümlich
ist, weil viele sagenhafte Elemente darin verwoben sind; formal aber übertrifft

es manches Märtyrer-Lied, das im Ausbund erschienen ist.
Die Schilderung dieses mutigen «kleinen Mannes», der den mächtigen
Behörden trotzt, hat wahrscheinlich dazu beigetragen, dass dieses Lied bis
heute immer wieder in volkstümlichen Gesangsbüchern abgedruckt wurde.

32.

Der uns diss Liedlein hat gemacht,
der kam umbs Leben in Gefangenschaft,

52 Geisf.r 183.

95



den Sündern thät eis zlieb,
ein Herr ihn Federn und Dinten bracht,
er schenckt uns das zu guter Nacht.

IV. AUSBUND

1. Geschichte des Ausbund

1564 erschien der Ausbund in der Schweiz.53

Die Schweizer Brüder und die süddeutschen Täufer verwendeten den
«Ausbund» für ihren Gesang.54 Am Frankenthaler Gespräch von 1571, an
dem Vertreter der Reformierten Kirche und 15 Täufer teilnahmen, wurde
bereits der Ausbund erwähnt.55 Dies beweist, wie weit verbreitet er schon
damals war.

«Es ist eines der ältesten Bücher der evangelischen Literatur und
war seit der Reformation bis heute immer in Gebrauch, in der
Schweiz bis ins 19. Jahrhundert, bei den Mennoniten Amerikas bis

ungefähr 1800 und danach nur noch von den <01d Order Amish>
und den Hutterischen Brüdern bis heute gebraucht.»56

Zu der Ausgabe von 1583, die Wolkan fälschlicherweise als die älteste
bezeichnet, schreibt er Folgendes (von dieser Ausgabe soll es noch zwei
Exemplare in Deutschland geben57): «3 unpagierte Blätter mit Vorrede, 432
Seiten. 80 Lieder. Darauf folgen als 2. teil, mit selbständigem Titel und
neuer Seitenzählung, die uns bekannten <Gesenge>.»58

Der Ausbund hat also zwei Teile. Der älteste zweite Teil besteht aus:

«51 Hymnen der zwischen 1537 bis 1540 im Schloss von Passau
eingekerkerten Wiedertäufer (die Schweizer Brüder) bildeten die Basis

der immer wieder durch Lieder erweiterten Ausgaben. Seit 1583

blieb die Ansammlung jedoch unverändert und umfasste schliesslich

800 Seiten.»59

Diese 51 ersten Lieder bildeten also anfangs ein eigenständiges Gesangbuch,

das im zweiten Teil der späteren Ausgaben abgedruckt ist.60

53 YODER 1964, 5.
54 Lieseberg 1991,23.
55 Lieseberg 1991,23.
56 Lieseberg 1991, 25.
57 Lieseberg 1991, 23.
5S Wolkan 1903,118.
59 Yoder 1964, 5.
60 Lieseberg 1991,24.

96



«Es sind Bitt-, Klage-, Trost-, Loblieder u.ä.»61 «Es gibt eine
Ausgabe dieses Teils als Liederbuch aus dem Jahre 1564 mit
53 Gesängen und einem etwas veränderten Titel.»62

«89 neue Hymnen wurden den andern hinzugefügt, was die Zahl auf
130 erhöhte. Die erste amerikanische Ausgabe von 1742 enthielt
140 Lieder. Grundsätzlich aber wich die Struktur der 14 europäischen

und 21 amerikanischen Ausgaben wenig von der anno 1583

veröffentlichten Ausgabe ab. Sämtliche Ausgaben respektierten den
Stil des 16. Jahrhunderts und Hessen ihn unverändert.»63

Die letzte Auflage des Ausbund in Europa erfolgte 1838 in Basel.64

Wolkan weiss auch zu berichten, dass die Vaticana in Rom ein Buch von
1538 unter dem Titel: «Ein aussbundt, / Schöner geist- / licher Lieder, auss
dem Alt- / vnd Newen Testament züsamen / getragenm zè trost den Christ-
gleubigen, mit / nothwendigen Concordantzen (...)» hat.
Ob dieses Buch Wiedertäuferlieder enthält oder nicht, konnte Wolkan
nicht eruieren.65
Die nächste Ausgabe, die Wolkan kennt, stammt aus dem Jahre 1622.

«Grösseres Format, 6 Bl. Vorrede, 455 Seiten. Der 2. teil mit dem
selbständigen Titel (siehe oben) 370 Seiten + 3 Blätter Register.
Auffallend sind die vielen Druckfehler der Vorrede, wodurch der
Text an einigen Stellen geradezu unverständlich wird.»66

Laut Wolkan ist die nächste Ausgabe undatiert und in Privatbesitz
(Antiquariat L. Rosenthal in München). Hier werden zum ersten Mal die zwei
Teile «in ein Ganzes zusammengefasst und es scheint, wie aus den Auslassungen

und Nachträgen hervorgehen könnte, in Eile gedruckt».67
Im Ausbund wurde keine Trennung der Lied-Gruppen nach den Inhalten
vorgenommen, auch hat man versucht, sie zeitlich zu ordnen, aber dies
nicht konsequent durchgeführt.

2. Quellen

Klar ist, dass nicht alle Lieder des Ausbund ausschliesslich Eigentum der
Schweizer sind, «viele lassen sich vielmehr aus früheren Quellen nachweisen».68

61 Lieseberg 1991, 24.
62 Lieseberg 1991. 24.
63 Yoder 1964, 6.
64 Lieseberg 1991, 24.
65 Wolkan 1903,118.
66 Wolkan 1903, 119.
67 Wolkan 1903, 119.
68 Wolkan 1903,122.

97



So wurden selbst früher katholische Lieder nach bestimmten Veränderungen

und Anpassungen aufgenommen. Beispiel: das Lied des Othmar Rot
«Mensch wiltu nimmer traurig sein.»69

Paul M. Yoder meint, dass es viele Quellen für die Masse an Hymnen gebe:

«11 wurden einem deutschen Hymnenbuch entnommen, Het Offer
des Herren, und dann ins Mittelhochdeutsche übersetzt. 11 weitere
kamen von Norddeutschland und 5 andere von den Böhmischen
Brüdern.»70

Wolkan war sich bewusst, dass er als Erster diese Liedgattung untersuchte.

Er schrieb, dass es gelang,

«die Hauptsekten der Täufer nach ihren dogmatischen Anschauungen

genau voneinander zu scheiden es gelang infolgedessen
auch eine scharfe Trennung der Liederdichtung der Mennoniten,
Schweizer und Hutterer, und der Nachweis, dass Lieder der beiden
Gruppen zum Teile auf niederländische Originale zurückgehen.»71

Ein Beispiel der aus dem Holländischen übersetzten Lieder:
Auf die Joristinnen [Anhängerinnen von Joris] Maria von Beckum und
Ursula, die 1544 in Delden verbrannt wurden72, entstanden viele Lieder, die
man später ins Deutsche übersetzte. Anhand der Übersetzungen ist es

Wolkan möglich zu zeigen, dass viele holländische Lieder in den Ausbund
aufgenommen, aber wesentlich verändert wurden. Die Veränderungen
und Erweiterungen entstanden immer, um die Auffassungen der Verfasser
noch deutlicher hervorzuheben. So verwandelten sich eigentlich historische

Lieder in dogmatische.

Ein Beispiel:
Hier geht es um das 7. Lied von den Schwestern Beckum über das Abendmahl.

Der Originaltext in Holländisch ist ganz kurz, aufs Wesentliche
beschränkt. Er besagt lediglich, dass uns Christus Brot und Wein zum
Gedächtnis seines Todes hinterlassen hat. Der Bericht im Ausbund ist aber
«weit ausholend»73, die Strophen 19 bis 24 widerspiegeln die Auffassung
des Übersetzers, sind eine Auseinandersetzung mit der Frage, ob sich beim
Abendmahl das Brot und der Wein tatsächlich in Christi Leib verwandeln
oder nicht. Beispiel:

67 Quellen 469 f.
70 Yoder 1964 6
71 Wolkan 1903, V-VI
72 Wolkan 1903.129.
72 Wolkan 1903.131.

98



19.

Ein ander frag auch ware,
Ob sie im Sacrament
Auch Christum essen gare?
Darauff habens bekendt:
Wir können Gott nit essen,
Er ist ins Himmels thron.
Wir sind nit so vermessen,
Dass wir sein göttlich wesen
Sollten vor ein spott hon.
(•••)74

Ich zitiere Wolkan:

«Der Übersetzer hatte also das, was er Marie Beckum im Liede vom
Abendmahl sagen lässt, nicht aus einer Vorlage, sondern legte der
Märtyrerin seine eigenen Anschauungen in den Mund.»75

Das Studium der Quellen der sogenannt übernommenen Lieder im
Ausbund ermöglicht es Wolkan zu sagen, «dass der Ausbund nicht vor das Jahr
1570 fallen kann».76

3. Gehalt der Lieder

Samuel Geiser schreibt zum Gehalt der Täufer-Lieder:

«Der Inbegriff dieser Lieder ist das christozentrische Heilserleben
dieser Glaubenshelden, als unter schwersten Drangsalen ihr Glaube
erprobt wurde, ihre Liebe in Geduld sich bewährte und ihre Hoffnung

im Blick auf die Zukunft sich lebendig erwies. Ihrer Schwachheit

sich bewusst, suchten sie immer wieder Trost und Hilfe bei dem
Herrn, dem starken Gott.»77

Claude Baecher schreibt zu den Texten des Ausbund, dass sie den
Ausdruck für die Bitten und Klagen, aber auch die Hoffnungen und das Lob
dieser Brüder seien.78 Sie seien echte «Täufer-Spirituals», die in der Wider-

74 Wolkan 1903,131 f.
75 Wolkan 1903.134.
lb Wolkan 1903.127.
77 Dr. h.c. S. Gf.iser, Mennonitische Geschichtsblätter, Herausgegeben vom

Menn. Geschichlsverein, 10. Jahrgang Neue Folge/Nr. 5, 1953, Die Lieder der Täufer,
S. 36.

7S C. Baecher. L'Ausbund ou chants des prisons, in: Mennonitica Helvetica, Bulletin des

Schweiz.Vereins für Täufergeschichte, 15/16 (1992/93). 171: «Dans ces textes, les frères
ont donné voix à leurs supplications et à leurs plaintes mais aussi à leurs espérances et à

la louange.»

99



wärtigkeit geschrieben wurden, mit dem Ziel, ein Zeugnis abzulegen und
aufzumuntern, Jesus-Christus treu zu bleiben.79

Paul M. Yoder meint, dass die Texte nicht von hoher literarischer Qualität
seien, sie kompensierten dies jedoch durch ihre ehrliche und tiefe Religiosität.80

Mehr aufs Formelle eingehend, doch damit keineswegs in Widerspruch
zum Begriff «Täufer-Spirituals» von C. Baecher, schreibt Wolkan, dass

«in viel höherem Masse als die Kirchenlieder der Protestanten und
Katholiken (können) die Lieder der Wiedertäufer den Anspruch
erheben, als echte Volksdichtungen betrachtet zu werden.»81

Weiter sagt er:

«(...) in enger Anlehnung an das Volkslied erwachsen, wie dieses

zum grössten Teile mündlich fortgepflanzt, teilen sie auch das
Schicksal des Volksliedes, im Laufe der Zeit Änderungen unterworfen

zu sein und zersungen zu werden.»82

So denke ich, dass diese Volksnähe eben oft auch den Erfolg der Lieder
ausmachte, aber der Musikwissenschaft die genaue Zuordnung der Autoren
nicht mehr oder nur schwerlich erlaubt, denn die Lieder wurden ja meist
mündlich überliefert und weiterverbreitet, ja abgeändert. Hinzu kommt,
dass wie bereits erwähnt, die Verfasser es liebten anonym zu bleiben.
«Nur die historischen Lieder der Brüder sind zumeist ohne dichterischen
Gehalt und tragen ein gewisses typisches Gepräge.»83 Da werden die Ereignisse

einfach aufgezählt, sie wirken so eher als Prosa. Die historischen Lieder

haben meist eine längere Einleitung, bestehend aus zwei Zeilen, einer
oder zwei Strophen. «In Dank-, Bitt-, Lob- und Klageliedern wird der
kommende Inhalt gewöhnlich gleich in den ersten zwei Zeilen angekündigt.»84
Klar wird ebenfalls, da die Wiedertäufer keine einheitliche
Glaubensgenossenschaft bildeten, dass diese Unterschiede «auch die religiöse Dichtung

der Wiedertäufer stark beeinflusste».85

Auf heutige Verhältnisse übertragen bestärkt dies die Auffassung, dass die
Auswahl der Lieder stark von der dogmatischen Ausrichtung abhängt. Das

gegenseitige Beeinflussen zwischen Dogmatik der heutigen Mennoniten
und ihrem gebräuchlichen Liedgut wäre ein Problem, das gründlich untersucht

werden sollte.

7g Baecher 1992 f., 171.
80 Yoder 1964,6.
81 Wolkan 1903, VI.
82 Wolkan 1903, VI.
83 Wolkan 1903, 150.
84 Wolkan 1903,151.
85 Wolkan 1903,1.

100



4. Musik der Lieder

Ich zitiere Paul M. Yoder:

«Wenn wir den Ausbund mit damaligen Liederbüchern vergleichen,
so ist es schwierig zu sagen, wie viele der sehr langen und überladenen

Lieder musikalisch aufgeführt wurden. Der längste Hymnus hat
35 Strophen mit je 13 Versen. Ein anderer hat 45 Strophen mit je
9 Versen und ein dritter besteht aus 71 Vierzeilern. Manche der
Hymnen haben mehr als 25 Strophen mit verschiedenen Längen.
Alle sind in Strophen mit verschiedenen Metren geschrieben.
Die Musik wurde nicht im <Ausbund> notiert: deshalb wurden die
Melodien mündlich, also auswendig von Generation zu Generation
weitergegeben. Um die Interpretation zu erleichtern, versah man in
einem Verzeichnis die Lieder mit einer Nummer und einem
Melodienamen. Entsprechend dem Register wurden die 136 Lieder 21

üblichen Melodien zugeordnet. Die restlichen nicht vermerkten
Lieder hatten eine eigene Melodie oder waren für verschiedene
Melodien anpassbar.
In manchen Fällen wurde entweder der Name der entsprechenden
Melodie oder/und die entsprechende Nummer am Anfang des Liedes

aufgeschrieben.

Beispiel:
Das Lied Nr. 5 von J. Blaurock
Im Dannheuser Ton (1)
Dannheuser wäre der Name der Melodie
Die Zahl (1) ist die Nummer der im Register stehenden, für
dieses Lied vorgesehene Melodie.

«Wenn man lieber eine Melodie nach dem Namen aussuchen wollte,
als die 21 im Register angegebenen Gruppierungen zu benutzen, so

war eine Anzahl von 82 verschiedenen Melodienamen aufgeschrieben.

In 15 Fällen werden zwei Vorschläge für eine Melodie und in
vier Fällen drei Vorschläge für eine Melodie angegeben. Da keine
eindeutige Zuordnung der Melodien besteht, kann eine davon sich
auf verschiedene Melodienamen beziehen oder sich verschiedene

ganz aneignen. Es ist auch ganz gut zu sehen, dass sehr viel Freiheit
herrschte in der Anwendung der Melodien, dies geschah
unterschiedlich bei verschiedenen Gemeinden in verschiedenen
geographischen Lagen.
Bei genauem Studium können viele der Melodien mit ziemlicher
Genauigkeit identifiziert werden. Untersuchungen haben gezeigt,
dass viele der Melodien weltliche Volkslieder waren und so den
Benutzern des Ausbund bekannt.

101



Viele Titel der Volkslieder schienen für den Gebrauch als Überschrift

mit den ernsten Texten der Lieder ungeeignet.
Bei der Wahl einer Melodie war es notwendig, diejenigen
auszuwählen, die den Sängern bekannter waren.»86

«Es ist auch wahrscheinlich, dass diese populären Melodien manchmal

nützlich waren, um Verfolgungen zu vermeiden.»87

Ich erkläre: Falls eine Person, die den Täufern nahe stand, öffentlich aus
Versehen eine dieser Melodien sang oder summte, so wurde das Lied nicht
gleich als Täuferlied erkannt, die Person nicht gleich verraten.

Lernen muss ich. Das Examen in Althochdeutsch steht bevor. Es fällt mir
schwer; diese für mich teils unverständlichen Vokabeln zu lernen... Ik gihôr-
ta dat seggen, dat sih urhêttun aenon muotin, usw.
Was soll das? Weshalb die Heldenepen überhaupt noch an der Uni lesen,
verstehen lernen! Hildebrandlied, die mythologischen Lieder der EddaS8.

Rolandlied, Siegfried-Sage Wir wissen doch alle, was diese Überhöhung
des Germanentums im 20. Jh. zur Folge hatte.

«Einige der Melodien waren sehr alt, das Hildebrandlied ist eins der
ältesten Beispiele. Es ist ein ziemlich grosses Fragment einer
Heldensage und wurde im 8. oder 9. Jahrhundert in althochdeutscher
Sprache in alliterierenden89 Versen geschrieben. Dies ist eine von
den Wiedertäufern im 16. Jh. aufgenommene Melodie. Genaue
Analysen einer von den amerikanischen Amischen gesungengenen
Melodie zeigen, dass diese ein direkter Nachkomme des
Hildebrandliedes ist, welches nun selber älter als 1100 Jahre ist.

Einige der Melodien aus dem Ausbund wurden von Choralmelodien

des 16. Jahrhunderts übernommen. Martin Luther benützte
den Gemeindegesang schon früh in der Reformation, und klug
ausgewählte einfache Melodien konnten die Kirchgänger gut mitsingen.

Dies hatte zur Folge, dass viele der Melodien dem einfachen
Volk bekannt waren und so den Weg in den Ausbund fanden. Die
Choralmelodien kamen aus verschiedenen Quellen: einige stammen
vom Gregorianischen Gesang ab, einige von damals zeitgenössischen

weltlichen Melodien und andere wurden speziell für den
Gebrauch in der Kirche komponiert. Die Choralmelodie <Ein feste

Burg ist unser Gott>, welche Luther zugeschrieben wird, wurde im

86 YODER 1964, 7-8.
87 Yoder 1964, 8.
88 Edda: Sammlung ursprünglich germanischer Lieder, ebenfalls lange nur mündlich über¬

liefert.
89 Alliterierend: das Lied wurde im Stabreim geschrieben. Der Stabreim oder Alliteration

beruht auf dem Gleichklang im Anlaut von betonten Wörtern. Es reimen alle Vokale
miteinander, die Konsonanten nur bei gleichem Laut. Grabert und Mulot 1964, 11.

102



Ausbund aufgenommen, während der Text dieses Chorals erst vor
einigen Jahren von den Mennoniten akzeptiert wurde. Manche der
im Ausbund aufgeführten Namen sind jene der Choräle, obwohl
viele dieser Originale aus weltlichen Quellen stammen.»90

5. Aufführungspraxis der Lieder

Um sich ein Bild machen zu können, wie die einstigen Wiedertäufer diese
ihre Lieder vortrugen, müssen wir uns die noch übliche Aufführungspraxis
bei den «Old Order Amish» der USA ansehen. Sie benützen ja den
Ausbund noch immer und sind dafür bekannt, die ältesten Praktiken des
Gottesdienstes sowie die der Lebensform intakt weitergepflegt und erhalten
zu haben.
John A. Hostetler hat in seinem Buch über die «Amish Society»91
beschrieben, wie die Predigt bei den Amischen abläuft.
Gesungen wird eigentlich am Anfang und am Schluss der meist dreistündigen

Predigt.
Wenn alle Leute in den verschiedenen Räumen des Gasthauses versammelt

sind, dann kündigt ein alter Mann die Nummer eines Hymnus an, er
beginnt solo zu singen. Nach den ersten Silben setzt die ganze Versammlung

unisono, d.h. einstimmig ein. Der Vorsinger oder Vorstimmer ist
immer ein männliches Mitglied, das die informelle Fähigkeit zum Singen
erworben hat; sprich: er muss gut singen können. Er steht oder sitzt an einem
speziellen Ort. Beim Weitersingen erfindet der Vorsänger eine zweite
Begleitmelodie, vorgetragen in einem vibrierenden Falsetto, d.h. nur
Kopfstimme und sehr hoch. Wer dies zum ersten Mal hört, weiss nicht, ob es

Singen oder Weinen ist. Das Tempo ist extrem langsam.
Während des Singens des ersten Liedes verlassen die Ältesten den Raum
und gehen in einen Besprechungsraum, um den Ablauf der folgenden Predigt

zu besprechen. Hier wird auch ausgehandelt, wer predigt.
Als zweites Lied wird immer das Loblied aus dem Ausbund gesungen:

Das 131. Lied
Ein geistlich Lied.
In der Weis: «Aus tiefer Not schrey ich zu dir.»(3)

1.

O Gott Vater, wir loben dich,
Und deine Güte preisen:

(Ausbund, Lancaster 1984)

90 Yoder 1964, 8-9.
91 Hostetler 1963, 102-103.

103



it'fiiitûe 6etm
Qtôtifnan 3. 2)obcr unb
SHfceuben «aufiman, 1907.

Qai Cobfang.
(îab jtoeite £icb jcben Sonntag). Sluébunb 770 (3)

HS>-i Ï—t TT A s) ,03
« yb A Aü °A A A0°o V

1 At 1

-T iA' —r<<&* O W

1. o
2. fiff
3. ®iet>

©Ott 2>a - ter mir
ne ben SDhtnb Jperr
un - ferm jper - jeu

lo - bcn
bet - ncr
and) S3 et

bidi
Hnedit,
ftnnb.

4 —dbhp^ +1— A"SA TT —A"^-

«
<ZN

A o<>dAtj 1 A 1

Unb
Wieb
©r

bei
ibn'it
leud)

ne ©il -
2Bei8 - beit
tung bie

te
bar
auf

brci
ne
©r

fen;
bcn,
ben,

V ft" | 1

JiJaùL— nO IAiid vi? a A° A AC" 1 A 1 AUA 1 Al o -o w
vi y a v

5)a8
5>a8
53 as

bu
r«
bein

bid)
bein
SSort

D
SBort
in

Jperr
tnog'n
uns

gnâ
fpre
»erb

- bitb -
- d)en

be

ltd),
red)t,
fannt.

> ^ ci
se A. ~~£T

an
2Ba8
5>ofj

unS neu baft be - mie
bien! jutn front - men Se
mir fromm mû - gen mer

fen,
ben,
ben,

Lft Jo —hg "

pO+1 —m- ^ o Q A0o O ii=ji
1

Unb
Unb
Unb

baft uns
niib - lid)
le - ben

tpett ju - fam - men
ift ju bei - ncnt
in ®e - red) - tig

g'fübrt
fjäreiS,
feit,

y r b—1 <*> —nW" ?5—-4 1

ßft, p-g rj9 A* —Sr IAI

Uns
©ieb
ad)

jn er - mab - nen burtb bein 8Bort,
nnS £un - ger nadj fol - tber ©peiS,
ten auf bein SSort al - le - jeit,

P InA, 1 o"^ o .-.A^ o_, _ o_ _iA\Vv ~ " v7 »A ° IA1vu 11

©ieb
$a8
©o

nnS
ift
bleibt

©e - ttab
un - fer
man un

in
9e
be

bie

- geh
tro

fem.
gen.
reit.

104



Solange die Ältesten im Nebenraum sind, singt die Gemeinde verschiedene

Lieder mit langen stillen Pausen dazwischen.
Sobald die Prediger aus dem Besprechungsraum zurückkommen, unterbricht

die Versammlung den Gesang am Ende des Verses.
Es kann vorkommen, dass der Vorsänger die Verantwortung fürs Singen
einem jüngeren Mann überlässt. So kann es auch geschehen, dass der
jüngere die Melodie vergisst oder zu wenig kennt, so dass ein älterer Mann
ihm weiterhelfen muss.
Vor der Predigt stimmt der Prediger eine Intonation an, ähnlich derjenigen,

die in der katholischen Kirche üblich ist.
Intonation: «Mer misse glawe an seil was unser Harr un unser Heiland Jesu

Christi uns / lange Meditationspause t g'sagt hat. / Ja sell hot er g'sagt. / Ja

ich glab. sell is recht.»92

Alle knien, wenn der Prediger den Segen in einem Sprechgesang vorsingt.
Aus diesen Beschreibungen lässt sich nicht ablesen, ob die Lieder mit dem
Inhalt der Predigt einen Zusammenhang haben oder nicht. Es scheint eher
so gewesen zu sein, dass der Vorsänger nach seinem Gutdünken bestimmte
Lieder angestimmt hat.
Auch fällt auf, dass die Gemeinde einstimmig singt, die Prediger in einem
Sprechgesang ihren Segen oder die Intonation vortragen.
Wir können annehmen, dass die ersten Wiedertäufer ihre Lieder und
Sprechgesänge ganz ähnlich vortrugen.

Eine Bekannte kommt aufmich zu, versucht etwas zu sagen, meint ganz
verstört, eben habe ein Schauer ihren ganzen Körper erschüttert, sie habe
geweint, wisse nicht mehr, was vorgekommen sei. Was war geschehen? Soeben
hatte die Beerdigung meines Vaters stattgefunden. Als die ganze Trauergemeinde

das Lied «Herrscher der Ewigkeit» anstimmte, ging wie ein Brausen
durch den Raum. Jede Stimme des Chorals war zu hören: da singen Soprane,

hier Alti, die Tenöre und Bässe, alle stimmlich unvergesslich sauber und
klar zu hören. Die Worte waren alle deutlich zu verstehen, jede musikalische
Phrase eindrücklich abgerundet, gestaltet. Ein Berufschor hätte vor Neid
erblassen können. Doch es war nicht nur ein «schönes Singen», das meine
Bekannte und viele so erschüttern Hess. Dieses Singen war so eindrücklich, weil
dahinter eine tiefe Überzeugung und ein altes Können sich kundtaten. Ein
Zeugnis war abgelegt worden. Wie steht es heute mit dem vierstimmigen
Gesang in den Mennonitengemeinden? Viele begnügen sich mit einem einstimmigen

Singsang.

Bekannt ist auch, dass die Wiedertäufer lange jegliches Begleitinstrument
abwiesen, selbst den vierstimmigen Gesang erst später mit dem Erscheinen

neuer Gesangbücher anwendeten.

92 Hostetler 1963,109.

105



Laut den Berichten der ältesten Täufer aus dem Jura wurden auch bei uns
Vorsänger eingesetzt, nur dass die Lieder nicht die Vorsänger, sondern die

Prediger ausgelesen haben.
Laut Ulrich J. Gerber wurde erstmals im 18. Jahrhundert versucht, «eine

Abstimmung und Vertiefung von verkündetem und gesungenem Wort in
der täuferischen Gemeindeliturgie»93 anzustreben. In der Münsterberg-
Agenda94 wird zu den vorgeschlagenen Bibelstellen gleich das passende
Lied aus dem Ausbund angegeben.
Ich zitiere weiter:

«Ende des 19. Jahrhunderts wurde das Fehlen eines einheitlichen
Gesangbuches in den Täufergemeinden bemängelt. Nebst dem
<Ausbund> werden im Jura noch das alte <Berner Gesangbuch> und
im Emmental das neueste, gegenwärtig auch in der Landeskirche
gebräuchliche Gesangbuch verwendet, daneben werde auch aus der
<Pilgerharfe>, <Frohe Botschaft, <Evangeliumslieder> usw. gesungen.

Die Einführung des sogenannten <Amerika-Gesangbuches> der
Mennoniten Nord-Amerikas Ende des 19. Jahrhunderts wurde sehr
begrüsst.»95

Hier wollte ich ursprünglich all die dem Ausbund nachfolgenden Gesangbücher

genauer untersuchen. Die Zeit und der Platz reichen mir hiezu
nicht aus. Gerne hätte ich das «Gesangbuch mit Noten von der Allgemeinen

Konferenz der Mennoniten von Nord-Amerika», das «Gesangbuch
der Mennoniten Brüdergemeinde von Nord-Amerika», dann die «Zions-
Glaubensstimme», die «Frohe Botschaft» und das «Sieges-Liederbuch»,
nicht zuletzt das «Neue Gemeinschafts-Liederbuch» und die nun französischen

Liederbücher, bis hin zu den in Hefte zusammengefassten «Songbücher»

usw. untersucht, mich gefragt, weshalb plötzlich die amerikanischen
Liederbücher so wichtig wurden, weshalb die so stark pietistischen
Liedersammlungen bei uns Anklang fanden
Es scheint, dass die «Schweizer Brüder» der letzten zwei Jahrhunderte,
insbesondere der letzten Generationen, sich immer wieder anderem, dem
Fremden zugewandt haben, als hätten sie immer wieder einen «grossen
Bruder» notwendig gehabt. Die ursprüngliche Kraft und der feste Glauben
an Gott und an die eigene Überzeugung, beispielhaft in den Liedern unserer

Vorfahren bezeugt, haben vielen heutigen Mennoniten gefehlt.
Ein neuer positiver Impuls in der Richtung der Selbstverwirklichung und
des unerschrockenen Auftretens kommt aber von den zahlreichen menno-
nitischen Jugendlichen, die eigene Bands gründen, eigene Melodien
komponieren, sich in Jazz- und Pop-Musik ausbilden lassen. Es ist nur zu hof-

93 Ulrich J Gerber, in: Mennonitica Helvetica 23 (2000), 58.
94 Predigtagenda der täuferischen Gemeinde von Münsterberg (Schweizer Jura).
95 Gerber 2000,58.

106



fen, dass die Gemeinden davon profitieren werden und «die Zeichen der
Zeit» erkannt haben.
Eine genaue Bestandesaufnahme der aktuellen Pop-, Jazz- u.ä. Gruppen
innerhalb der mennonitischen Gemeinden wäre wünschenswert.

rapid

Mer mi's-se gla-we an seil was un-ser Harr un un-ser
We must believe in that which our Lord and our

mediation - slow

Hei-land Je-su Chri-sti uns g'sagt hot.
Savior Jesus Christ told us.

Ja, se// hot er g'sagt. Ja ich glab, sell is recht.
Yes, that's what He said. Yes, I believe that is right.

V. SCHLUSSFOLGERUNGEN

Wir müssen festhalten, dass die ursprünglichen Wiedertäufer einen grossen

Wert auf alle ihre Lieder legten. Dies beweisen erstens die genaue
Auswahl, die getroffen wurde und zweitens die grosse, mit Fleiss vorbereitete
Verbreitung dieses Liedschatzes, die unerbittlich vorgenommen wurde.
Wie viele schreibgewandte Täufer haben sicher nächtelang die Lieder
abgeschrieben, verteilt, abgeändert: heute würde man sagen arrangiert. Alles
unter Lebensgefahr!
Zur Zeit der Anfänge waren viele «Vorsteher» (Älteste) anscheinend
befähigt oder besser gesagt fähig, selber Lieder zu dichten, aber auch sie wie
ein Solist vorzutragen. Sie waren gebildete, überzeugungsfähige Leute.
Bewundernswert!

Geschickt, oder der damaligen Situation entsprechend, haben sie ihre
Botschaft mit Mitteln verbreitet, die allen bekannt waren, indem sie bekannte
Volksmelodien umdichteten. Man stelle sich heute vor, die schweizerischen

Mennoniten würden neu gedichtete Lieder mit der Melodie von
«Luegit vo Barg und Tal» oder von «Let it be» singen.
Was speziell die Schweizer Brüder betrifft, so berichtet der Doyen Morel,
dass die Predigten der «Anabaptistes»96 sehr einfach waren: «Ihre Predigt

96 Charles-Ferdinand Morel (1772-1848), Les Anabaptistes, in: Mennonitica Helvetica
13(1990), 48.

107



besteht aus Gebeten, geistlichen Liedern und der Unterweisung in Sittenlehre

oder Moralpredigten».97 Weiter ist zu lesen, dass «die einzigen
Bücher, die man bei den Wiedertäufern findet, die Bibel und einige
Gesangbücher und Gebetbücher» sind.9s

Unsere Vorfahren legten ebenfalls grossen Wert auf die Gemeinschaft im
Singen. Das gemeinsame Singen war ein wesentlicher Teil im Erleben,
Berichten, Aufbauen, Trösten und Loben in der Gemeinde und der Familie.
Die Initiation der Jugendlichen und Kinder wurde zu einem wesentlichen
Teil über die Lieder gemacht.99 Das heisst, dass viel in den Familien und
Gemeinden gesungen wurde. Auch hier wage ich nicht zu fragen, wie es

heute bei den Täufergemeinden und -familien aussieht. Ohne Kenntnisse
der heutigen Forschung zu besitzen, hatten die ersten Wiedertäufer richtig
gehandelt, wenn sie erkannt hatten, dass durchs Singen von guten Liedern
ihre Kinder gebildet, friedlich, sozialer wurden.
Den sonntäglichen Ritus100, dass alle Familienmitglieder gemeinsam geistliche

Lieder singen mussten, habe ich selber noch erlebt und er hat uns
Kinder erwiesenermassen sehr geprägt. So ist die Frage: «Weshalb haben
so viele ehemalige, von den Täufern abstammende Leute einen künstlerischen

Beruf ergriffen?» schnell beantwortet.
Nur Menschen, deren Empfinden und Denken in ihrer Jugend speziell
gefördert wurden, können ihr Leben später kreativ gestalten, sei es als
Künstler oder kreativer Viehzüchter. Kreativsein ist lernbar, nicht ein
Leben lang, aber als heranwachsendes Kind. Insbesondere das Singen hat die
Fähigkeit, beim werdenden Menschen das und andere Talente zu wecken.
Dies beweisen wichtige Untersuchungen in der Pädagogik und Psychologie,

dies fand auch schon seine Anwendung in Methoden bei Dalcroze
und Willems oder der lange Zeit in Ungarn für alle Kinder obligatorischen
KoDALY-Methode.
So ist in der «Schweizer Musikzeitung» von O. Schily zu lesen:

«Wir müssen die kreative Betätigung fördern, denn sie ist
grundsätzlich geeignet, Fehlentwicklungen gegenzusteuern, die sich in der
Ausprägung von Ich-Schwäche und im emotionalen Rückzug, in
mangelnder Zuversicht, in fehlender Frustrationstoleranz bis hin zu
wachsender Gewaltherrschaft äussern.»101

Sonntag. Die Familie geht nachmittags nach Jeanguisboden. Es ist Gottesdienst.

Männer und Frauen sitzen noch schön getrennt, links die Frauen,

97 Morf.l 1990,48.
98 Morel 1990,49.
99 Hostetler 1963, 120 ff.
100 Pierre Zürcher, Famille anabaptiste et culture musicale, in: Mennonitica Helvetica 15/16

(1992/93), 233 ff.
101 Otto Schily, Schweizer Musikzeitung, Nr. 9 (2002). 3 ff.

108



rechts die Männer. Als nun grossgewachsener Jüngling brauche ich mich
nicht mehr; wie von meinem Vater früher gefordert, auf die zweitvorderste
Bank zu setzen. Ich kann auswählen. Vorsichtig schaue ich herum, setze mich
vor die Gebrüder Oberli. Die können nämlich so schön Bass singen. Das erste
Lied wird angekündigt. Wir singen oder besser, ich höre mehr zu, was hinter
mir gesungen wird, ahme nach, bin froh, dass niemand merkt, wie
ungeschickt ich die Noten treffe. Hinter mir tönt's aber so schön rund und tief.
An vielen Sonntagen werde ich meinen Platz in der Predigt so aussuchen,
dass hinter mir sichere Sänger meiner Stimmlage sitzen, mir wie Vorsänger
die Basslinie lehren. Nachträglich möchte ich ihnen dafür danken.
Diese Arbeit wurde nur möglich dank der tatkräftigen Mithilfe - insbesondere

dem Ausleihen kostbarer Bücher - meiner Mutter Helen, meines Bruders

Ulrich und meines Freundes Daniel Studer. Merci.

Jean-Pierre Gerber, Passerellenweg 32, CH-2503 Biel

LITERATURVERZEICHNIS

Ausbund
Ausbund, Verlag von den Amischen Gemeinden in Lancaster County,
13. Auflage 1984.

Blätter
Mennonitische Geschichtsblätter, hrsg. vom Mennonitischen
Geschichtsverein, lü. Jahrgang, Neue Folge, Nr. 5 (1953).

Geiser
Samuel Geiser, Die Taufgesinnten Gemeinden, Karlsruhe 1931.

Grabert und Mulot
W. Grabert und A. Mulot, Geschichte der deutschen Literatur, Bayerischer

Schulbuch-Verlag 1964.

Goldschmid
Theodor Goldschmid, Das Lied unser evangelischen Kirche, Zürich 1941.

Hostetler
John A. Hostetler, Amish Society, Baltimore 1963.

Yoder
Paul M. Yoder, Four Hundred Years with the Ausbund, Scottdale 1964.

Lieseberg 1991

Ursula Lieseberg, Studien zum Märtyrer-Lied der Täufer im 16. Jh.,
Frankfurt a.M. / Bern / New York / Paris 1991.

109



Lieseberg 1998

Ursula Lieseberg, Die Lieder des Peter Riedemann, Frankfurt a.M. /
Bern / New York / Paris 1998.

Locher
Gottfried W. Locher, Informationsblätter, Schweizerischer Verein für
Täufergeschichte 8 (1985).

Mennonitica Helvetica
Mennonitica Helvetica, Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte 15/16 1992/93, Heft 23 (2000).

Morel
Charles-Ferdinand Morel, Les Anabaptistes, Mennonitica Helvetica 13

(1990).

Quellen
Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz, Zweiter Band:
Ostschweiz, Zürich 1973.

Schily
Otto Schily, Schweizer Musikzeitung Nr. 9 (2002).

Wolkan
Rudolf Wolkan, Die Lieder der Wiedertäufer, ein Beitrag zur deutschen
und niederländischen Literatur- und Kirchengeschichte, Berlin 1903.

110


	Das Liedgut der Wiedertäufer

