
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 24-25 (2001-2002)

Artikel: Das "Brüderliche Weissgeschirr" der Hutterischen Täufer : eine
Betrachtung über die Hutterischen Fayencen aus dem
siebenbürgischen Raum

Autor: Gerber, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Gerber1

DAS «BRÜDERLICHE
WEISSGESCHIRR»

DER HUTTERISCHEN TÄUFER
Eine Betrachtung über die Hutterischen Fayencen aus dem

siebenbürgischen Raum2

I. EINLEITUNG

Im Jahr 1621 werden die verfolgten Hutterer, Anhänger des Täufers Jakob
Huetter, von Fürst Bethlen in Siebenbürgen angesiedelt, wo sie sich in
Bruderhöfen organisieren und ihre Handwerkstradition weiter führen. Als
spezielles Erzeugnis der siebenbürgischen Hutterer etablieren sich

Fayence-Produkte, die von herausragender Qualität sind und sowohl beim
christlich-siebenbürgischen wie beim islamisch-türkischen Adel geschätzt
werden. Auffallend sind die Dekore, die unübersehbare Ähnlichkeiten mit
zeitgenössischen islamischen Fayencen aufweisen.

1 Gerber, Heinz: Plastiker, Designer SWB/SDA.
Geboren am 28. Oktober 1933 in Langnau i.E., Mennonit, Wohnhaft in Kirchberg/BE.
Künstlerische und technische Ausbildung in der Schweiz (Bern/St. Gallen) und in
Deutschland (Landshut/München) bis 1960. Tätig als Fachingenieur (Forschung. Entwicklung

und Design) in der Industrie für technische Keramik und Porzellan (Deutschland/
Schweiz) bis 1969. Seit 1970 freischaffender Künstler. Das künstlerische Schaffen von
Heinz Gerber ist sehr vielseitig: Skulpturen, grossräumige begehbare Plastiken, Objekl-
kunst. Multiples, Zeichnungen, Radierungen, u.a. Ab 1970 bis 1997 war Heinz Gerber auch
als sehr erfolgreicher Industrial Designer, unter dem Pseudonym C.H. Clayberg, tätig. Seit
1973 mehrere Einzelausstellungen in der Schweiz, in Deutschland und den USA, sowie
Teilnahme an zahlreichen Ausstellungen in Europa und Übersee. Heinz Gerber hat mit
seinem Schaffen viele Preise und Auszeichnungen in Deutschland, Frankreich, Italien.
Kanada und den USA erhallen, so z.B. Medaglia d'Oro Concorso Internationale Faenza /

International Award «Ceramic Art of the World» / Premio Milano Istituto d'Arte Contem-

poreana di Milano / Akademische Ehrung durch die Interamerican University of Humanistic

Studies Florida/USA für Verdienste und das Zusammenwirken von Kunst und
Design.
Lexika: Lexikon der zeitgenössischen Schweizer Künstler / Künstlerverzeichnis der
Schweiz / Biographisches Lexikon der Schweizer Kunst.

: Für die Fayencen der Hutterer sind verschiedene zeitgenössische Begriffe bekannt:
«Brüderisches Geschirr»: 1699, Handelsverordnung in Wien.
«Brüder-Wiedertäuferischen-Geschirr»: 1719, Gmunden (Österreich).
«Weiss-Brüderisches Geschirr»; 1796, Salzburg.
Daneben werden Begriffe wie «brüderliche Weissgeschirre», «ketzerisch- oder
brüderisch-täuferisches Weissgeschirr» oder später «Habaner-Fayencen» verwendet. Jakob
Riedl wird im Jahr 1700 als «Hafner von brüderischer Arbeit» bezeichnet. Zu den Begriffen

siehe Klusch 1980 69; Rein 1985 94.

47



Bis heute wird allzu oft die Meinung vertreten, dass der Ursprung der hut-
terischen Fayence-Produktion nur in der italienischen Stadt Faenza. die
der Fayence-Keramik ihren Namen gegeben hat, liegen kann. Übermittler
sollen dabei verfolgte Täuferhandwerker gewesen sein.
Im Rahmen des vorliegenden Aufsatzes soll nun eine Methode der
vergleichenden Betrachtung und der stilistischen Analyse der Formensprache
von Dekoren auf islamischen und hutterischen Fayencen angewendet werden.

Dabei kommen die Sichtweise und Perspektive des Keramik-Fachmannes

und die des bildenden Künstlers gleichzeitig zum Tragen. Entsprechend

können fachtechnisch-keramische Aspekte genauso beurteilt und
gewichtet werden wie emotionell-sinnliche Aspekte. Ziel der Untersuchung

soll es sein, alternative Wege des Kulturtransfers aufzuzeigen, der es

den Hutterern ermöglicht hat, die Fayencen herzustellen, die so sehr an
hoch qualifizierte islamische Vorbilder erinnern.

II. GESCHICHTLICHE GRUNDLAGEN

1. Die täuferische Bewegung

Die täuferische Bewegung versteht sich als Teil der Reformation.3 Zentrale
Pfeiler sind die Ablehnung von Staatskirche und Papsttum, das

Bekenntnis zur Gewaltlosigkeit, die Glaubenstaufe und die Sehnsucht nach
der wahren Gemeinde Jesu Christi.
Da bereits die Waldenser, die Hussiten und die Böhmischen Brüder in
ihrem Gemeindeleben da und dort die Erwachsenentaufe praktizieren, wird
in der Forschung die Frage aufgeworfen, ob sie als eigentliche Vorläufer
des Täufertums gelten können.4 Die Vorgaben der Waldenser und die
angekündigten Reformen von Johann Hus5 sind den Täufern denn auch sehr
wohl bekannt, und die vorreformatorischen Glaubensgemeinden in Böhmen

und Mähren entsprechen in ihrer Praxis ähnlichen Vorstellungen, wie
sie auch den täuferischen Reformern vorschweben.6
Männer der ersten Stunde sind Junker Konrad Grebel (1498-1526), ein
Zürcher Ratsherrensohn, der in Wien und Basel humanistische
Wissenschaften studiert hat, Felix Manz (1500-1527), Sohn eines Zürcher
Chorherren, der ehemalige Mönch Georg Jakob aus Chur, genannt Blaurock,
sowie der Pfarrer Wilhelm Reublin.7

3 Heinold Fast bezeichnet das Täufertum als den «linken Flügel der Reformation». Zu die¬

ser Diskussion siehe Gerber 1973 3 f.; Waltner 1985 13 ff.
4 Geiser 1931 99.
5 Johann Flus erleidet am Konzil von Konstanz im Jahr 1415 den Feuertod, obwohl ihm im

Gefolge von König Sigismund freies Geleit zugesichert worden war.
6 Bauer 1985 7; SEIBT 1985 18.
7 Gerber 1973 3 f. und 19.

48



Farbtafeln I und II:
Regionalmuseum Mikulav (Nikolsburg), Silberner Münzbecher des 16. Jahrhunderts mit antiken Münzen,
Höhe ca. 116 mm (vgl. dazu den Textteil auf S. 25).



SS

&
r-t
05

cd5

N
C

>0
0
Er
TT
CD

CTQ

CD

1

to
S
CD

c=
t3
CL

CD

3

00
CD

3



Farbtafel zu Fleinz Gerber - Das brüderliche Weissgeschirr

Farbtafel III: Habaner-Teller von 1711, Fayence. Dm. 30 cm.
Initialen des Kunden mit Jahrzahl und Tulpenmotiv, gelb, blau und grün
auf weissem Grund.

Farblafel III



Farbtafel zu Heinz Gerber - Das brüderliche Weissgeschirr

Farbtafel IV:
Habaner-Krug
von 1651, Majolika.
H. 22 cm.
Jahrzahl und
florales Dekor mit
Tulpe und Mohn

weiss, gelb
und grün auf
mattem,
mittelblauem
Grund.

Farbtafel IV



Farbtafel zu Heinz Gerber - Das brüderliche Weissgeschirr

Farbtafel V: Islamische Platte mit Rand, 2. Hälfte 16. Jh. Iznik (Türkei).
Dm. 34,3 cm.
Florales Dekor mit Tulpen, Rosen und Nelken in blau, rot, grün und
schwarz auf weissem Grund.

Farbtafel V



Farbtafel zu Heinz Gerber - Das brüderliche Weissgeschirr

Farbtafel VI: Formale Kopie einer Zinnkanne. Langnauer-Töpferei 1726,

Engobetechnik. H. 20 cm.
Lebensbaum mit Granatapfel, Spitzrosetten und Tulpen kombiniert. Weisse

Grundengobe mit mehrfarbiger Malerei und Ritztechnik, gelb transparent

glasiert.

Farbtafel VI



Farbtafel zu Fleinz Gerber - Das brüderliche Weissgeschirr

Farbtafel VII: Platte. Langnauer Töpferei 1756, Engobetechnik.
Dm. 35 cm. Lebensbaum-Motiv: Granatapfel, Rosetten und Tulpen.
Weisser Grundengobe mit mehrfarbiger Malerei und Ritztechnik, transparent

glasiert.

Farbtafel Vit



Farbtafel zu Heinz Gerber - Das brüderliche Weissgeschirr

Farbtafel VIII: Platte. Langnauer Töpferei 1740, Engobetechnik.
Dm. 33 cm.
Im Spiegel mit Lebensbaummotiv, auf dem breiten Rand (Fahne) ist die
Rosette mit Akanthusblättern kombiniert. Die Grundform des Akanthus-
blattes wird hier zur spielerischen Dekorform stilisiert. Mehrfarbige Malerei

und Ritztechnik, wobei der weisse Grund auf der Fahne durch einen
roten Grund ersetzt wird.

Farbtaiel VIII



Abb. 1: Habaner-Teller von 1699, Fayence. Dm. 35 cm.
Initialen des Kunden mit Jahrzahl, mehlfarbig auf weissem Grund.

49



Konrad Grebel und Felix Manz sind ursprünglich reformatorische
Kampfgefährten von Huldrych Zwingli. Nachdem aber Zwingli für eine Staatskirche

und die Kindertaufe eintritt, entzweien sich die ehemaligen Freunde.
Grebel führt am 25. Januar 1525 im Hause von Manz in Zürich die erste
geschichtlich belegte Glaubenstaufe durch.8 Nach dem offenen Zwist mit
Zwingli verlässt Grebel die Stadt, wird Wanderprediger und stirbt 1526 in
Maienfeld an der Pest. 1527 lässt Zwingli seinen alten Freund Manz im
Zürichsee ertränken, das erste Todesurteil gegenüber einem Täufer in der
Schweiz. Georg Blaurock wird auf Geheiss des Rates mit Ruten blutig
geschlagen und aus der Stadt gejagt. Blaurock setzt seine Missionstätigkeit
für die Sache der Täufer fort, zieht als Wanderprediger ins Tirol, wird Führer

und Organisator der dortigen Täufer und ist dadurch mit Jakob Huet-
ter bekannt. 1529 wird er aufgegriffen und auf dem Scheiterhaufen
hingerichtet.9

2. Das Schleitheimer-Bekenntnis 1527

Es ist von grosser Bedeutung, dass sich die Wortführer der Täuferbewegung

innerhalb der reformerischen Meinungs- und Wandlungsprozesse zu
einer gemeinsamen Übereinkunft durchringen können. Die Schweizer-
Brüder finden ihren Theologen in Michael Sattler (1490-1527), dem
ehemaligen Benediktiner-Prior aus Freiburg im Breisgau, der seit 1525 im
Zürichbiet als Prediger wirkt. Er wird Ende Februar 1527, also einige Tage
nach der Zusammenkunft von Schieitheim, in Rottenburg am Neckar
verhaftet und mit glühenden Zangen zu Tode gefoltert. Gleichentags wird
auch seine Frau ertränkt.10
Sattler ist Urheber des ersten Täuferbekenntnisses, das am 24. Februar
1527 im Schaffhausischen Schieitheim (Nordschweiz) in sieben Punkten
formuliert wird. Die Leitsätze können zusammenfassend mit «Nachfolge,
Bruderschaft, Liebe und Wehrlosigkeit» als Lebensform überschrieben
werden:

«Nachfolge ist die menschliche Bejahung der Lebensart Jesu sowie
die Annahme des Gottesreiches, wie Jesus es offenbart hat. Die
Bruderschaft ist das zusammengerufene Volk Gottes, welches den

Auftrag des Gottesreiches auf sich nimmt. Liebe und Wehrlosigkeit
vollzieht sich innerhalb sowie ausserhalb der Gemeinde, wehrlos
ohne Rache und ohne Eid. Dieses Leitmotiv des Täufertums beruht
auf dem Glauben, Christi Geist verbinde sich mit dem Geist des Leibes.

Dies ist hier gleichbedeutend mit der Gemeinde, wo Liebe und

8 Gerber 1973 3 f.
" Geiser 1931 130 ff., 138,140 ff.
10 Gerber 1969 20 f.

50



Gegenseitigkeit inhaltlich und in der Praxis geübt werden. Mit
Gewaltanwendung wird nie mehr bewusst gerechnet, und so kommt es

zum Einklang von Nachfolge, Bruderschaft und Liebe.»11

Dieses im goldenen Zeitalter des Täufertums verfasste Bekenntnis wird in
seinen Hauptzügen nie in Frage gestellt und gilt auch als Grundlage für die
sich bereits in der Gründerzeit anbahnenden, verschiedenen Auffassungen
bezüglich der Gemeindepraxis. Es wird sowohl für die mennonitischen, die
hutterischen und später auch für die amischen Täufer als verbindliches
Werk seine Gültigkeit bewahren.
Vertreibungen, Hinrichtungen und Strafen bei Hab und Gut vermögen die
täuferische Bewegung nicht einzuschränken. Sofort finden sich überzeugte
Nachfolger, die den tapferen Frauen und Männern im Glauben nachfolgen
und die täuferische Überzeugung weiterverbreiten. Auch Jakob Huetter
als Nachfolger von Georg Blaurock12 und Wilhelm Reublin nehmen ihre
Predigertätigkeit auf und verbreiten ihren Glauben, vor allem in den neuen

Zufluchtsgebieten Böhmen und Mähren, wo sie auf die Nachfolgegemeinden

der Waldenser und der Hussiten stossen, die Böhmisch-Mährischen

Brüder (und Schwestern).13

3. Jakob Huetter

Jakob Huetter wird in der ältesten Chronik der Hutterischen Brüder fol-
gendermassen geschildert:

«Unter solchen aber kam einer mit Namen Jakob, seines Handwerks

ein Hueter, gebürtig von Moos, eine halbe Meil von Bruneck
im Pustertal gelegen. Der nahm den Gnadenbund eines guten
Gewissens im christlichen Tauf an, mit rechter Ergebung nach göttlicher

Art zu leben.»14

Mit seiner Forderung nach der Glaubenstaufe schart Huetter im Tirol
Anhänger um sich und gründet seine ersten Gemeinden. Er ist nicht nur ein
ausgezeichneter Führer und Organisator, sondern auch ein begabter
Betreuer (Bischof). Er betreibt Bibelstudien und kommt auch unter dem
Eindruck einer Erzählung in der Apostelgeschichte zur Überzeugung, dass die
wahre Gemeinde Christi in der Gütergemeinschaft leben soll.15

11 Gross L. 1985 61.
12 Gerber 1969 20.
13 Seibt 1985 18.
14 Dies und das Folgende nach Mecenseffy 1985 25 ff.
15 Kap. 4, Vers 32-37: Die Menge aber der Gläubigen war ein Flerz und eine Seele: auch kei¬

ner sagte von seinen Gütern, dass sie sein wären, sondern es war ihnen alles gemein. Und
mit grosser Kraft geben die Apostel Zeugnis von der Auferstehung des Herrn Jesu, und

51



Das täuferische Bekenntnis, nun auch gepaart mit dem Prinzip der
Gütergemeinschaft. beeindruckt das Volk tief, so dass eine grosse Gefolgschaft
für die neue Lehre entsteht. Dass diese Entwicklung dem Klerus, den
Landesvätern, dem Landesherrn und dem Kaiser nicht gefallen kann, liegt auf
der Hand. Besonders die Ratgeber von König Ferdinand I. von Habsburg
befürchten ganz konkret soziale Unruhen, ähnlich den Bauernunruhen in
Deutschland, und die Geistlichkeit sieht wohl auch das Papsttum in
Gefahr. Die daraus resultierenden Verfolgungen werden zum Wahn des

Adels, der Kirche und unter anderem auch der gnädigen Herren in Zürich
und Bern. Überall, auch in den neuen protestantisch-reformierten Landen,
wird gejagt, denunziert, verjagt, enteignet, ausgehungert, gefoltert und
getötet, alles unter dem Vorwurf der Ketzerei, der Aufwiegelei und des
Landesverrats.16

Jakob Huetter flieht nach Mähren und gründet dort 1529 mit straffer Hand
die erste Brudergemeinde auf der Basis der Gütergemeinschaft. Später
wird man die Angehörigen der Gemeinde als «Hutterer» bezeichnen, wohl
auch zur Unterscheidung von den Schweizer Brüdern17 und den Mennoni-
ten, Anhänger des friesischen Priesters und Täuferführers Menno
Simons.18 Gleichzeitig wird der Begriff zur Schutzbezeichnung, der die
Hutterer von den Münsterischen Täufern und von den Anhängern Thomas
Münzers abgrenzt. In Böhmen und Mähren gibt es Freiräume für Verfolgte,

und es herrscht zudem landesfürstliche Toleranz aus wirtschaftlichen
Gründen. Die einheimischen Hussiten und die angesiedelten Waldenser
stehen mit ihrem Bekenntnis und mit der Ablehnung der Papst- und
Staatskirche den Täufern sehr nahe. Auch schweizerische Täufer finden
hier Zuflucht.19
Jakob Huetter trifft also ideale Verhältnisse für seine Tätigkeit an, und er
lässt Glaubensgeschwister aus dem Tirol, aus Kärnten und aus anderen
Gebieten nachkommen.20 Seine Sorge um die verfolgten Glaubensbrüder
und -Schwestern im Tirol wird ihm schliesslich zum Verhängnis. Wiederholt
kehrt er ins Tirol zurück, um den Gleichgesinnten in der Heimat beizustehen.

In einer Razzia wird er - vielleicht durch schnöden Verrat - gefasst
und in Innsbruck in Haft gesetzt. Gemäss einigen Quellen wird Huetter im

war grosse Gnad bei ihnen allen. - Es war auch keiner unter ihnen, der Mangel hatte;
denn wie viel ihrer waren, die da Äcker und Häuser halten, die verkauften sie und brachten

das Geld des verkauften Gutes und legten es zu der Apostel Füssen; und man gab
einem jeglichen, was ihm Not war.

16 Geiser 1931 369.
17 Bezeichnung nach dem Herkunftsland.
18 Die Schweizer Brüder zählen sich bis auf den heutigen Tag zu den Mennoniten.
19 Geiser 1931 254.
20 Geiser 1931 257.

52



Abb. 2: Habaner-Krug von 1618, Fayence. H. 19,5 cm.
Jahrzahl und florales Dekor mit ausgezierten Rosen(?), mehrfarbig auf
weissem Grund. Blumen und Blattwerk sind ornamental kombiniert.

53



Auftrag von König Ferdinand I. von Habsburg, dem Bruder von Kaiser
Karl V. und ab 1556 selbst römisch-deutscher Kaiser, in Form von tagelangen,

«hochnotpeinlichen Verhören» mit besonders brutaler Folter
exemplarisch bestraft.21 Die öffentliche Verbrennung 1536 bildet den Schlussakt
der habsburgischen Rache.22

4. Täuferverfolgung in Böhmen und Mähren

Ferdinand I. von Habsburg, Herrscher über die habsburgischen Stammlande

und erbitterter Feind der Hutterer, wird König von Ungarn, Böhmen
und dessen Nebenländern Mähren, Schlesien und der Lausitz. Der ungarische

Adel widersetzt sich dieser Ernennung und verbündet sich zum Teil

sogar mit den Türken gegen Ferdinand I. Dieser lanciert nun eine unerbittliche

Verfolgung. Die unfreiwilligen Züge der Hutterer schlagen sich auch
in den Chroniken nieder:

«Man trieb sie aus Mähren in Hungern. Aus Hungern wieder in
Mähren. Aus Mähren in Österreich. Aus Österreich wieder in Mähren.»

,..23

Auch die ungarischen Behörden erlassen in den Jahren 1548 und 1556
Gesetzesartikel mit strengen Sanktionen gegen die unerwünschten Zuzüger.24
Das ungarische Reich ist nach dem Tod des siebenbürgischen Fürsten Zä-
polya in drei Teile geteilt: Das westliche Gebiet wird durch die Habsburger
von Wien aus verwaltet, der mittlere Teil steht unter osmanischer
Herrschaft, und Siebenbürgen in Osten bildet ein selbstständiges Fürstentum
unter Fürst Johann Sigismund.25 Sigismund vertritt in seinem Hoheitsgebiet

das Prinzip der religiösen Toleranz. Viele Hutterer nutzen diese
Verhältnisse und fliehen nach Siebenbürgen.26 Aber auch in Mähren gibt es

Zufluchtsorte, da die Verfolgten durch ihre Handwerkskunst viel zum
Landeswohle beitragen und deshalb willkommen sind. Der lokale mährische
Adel sichert den Hutterern und anderen verfolgten Gruppen eine
beschränkte Glaubensfreiheit mit lediglich geringen Auflagen zu und hintertreibt

so die Absichten König Ferdinands I. zu Gunsten der Bedrängten.27
Trotzdem bleibt die Lage für alle bekennenden Täufer unsicher und labil.
Unzählige erleiden den Verlust von Haus und Hof sowie Misshandlung

21 Seibt 1985 18.
22 Mecenseefy 1985 28.
23 Zitiert nach Keusch 1985 130.
24 Klusch 1985 130; Kalesny 1985 88.
25 Diese Teilung ist mit den heutigen Grenzen nicht mehr identisch. Das damalige Ungarn

teilt sich heute in die Staaten Rumänien, Slowakei, Serbien und Ungarn. Sardy-Cserey
1985 152.

26 Klusch 1985 130 f.
27 Bauer 1985 7 f.

54



und Verhaftung durch die Truppen Ferdinands I. oder durch königstreue
Stadt- und Dorfverwaltungen.28

5. Neuansiedlung in Siebenbürgen 1621

Fürst Gabriel Bethlen hat auf seinen Kriegszügen in Böhmen und Mähren
die Arbeitsleistungen der Flabaner schätzen und ihre Bedrängnis kennen
gelernt.
Auf dem Landtag von Klausenburg vom 1. Mai 1622 erklärt er die Wiedertäufer

zur geduldeten Sekte, gewährt ihnen freie Religionsausübung und
Unterstützung in der vielseitigen Entwicklung ihrer Handwerke. Als
Gegenleistung müssen die Hutterer - neben anderen Verpflichtungen - ihre
Erzeugnisse dem siebenbürgischen Adel zum halben Preis liefern.29
Fürst Bethlen bietet den Hutteren in Siebenbürgen Zuflucht und schützt
sie vor den österreichischen Verfolgungen (Gegenreformation).30 In einer
Schenkungsurkunde vom 2. Juli 1622 wird ihnen insbesondere ein Adelshof

in der Winz mit allen umliegenden Gehöften, Feldern und Wäldern als

Eigentum verbrieft und für alle Zeiten steuerfrei zugesprochen. Dieser
Hof entwickelt sich im Laufe der Jahre zu einer der bedeutendsten
Hutterer-Siedlungen.31

Der zahlenmässige Umfang der Ansiedlung von Hutterern in Siebenbürgen

ist in der Forschung umstritten, und die Angaben darüber schwanken
bei verschiedenen Autoren zwischen zwei- bis dreihundert und mehreren
Tausend.32

6. Das weitere Schicksal der Hutterer

1750 wird Ungarn durch Maria Theresia zwangskatholisiert. Im Zuge dieser

Massnahme fliehen die Hutterer 1767 in die Walachei und 1770 weiter
in die Ukraine. 1842 werden sie von der russischen Regierung in das

Schwarzmeergebiet umgesiedelt. Im Jahr 1873 wandert die letzte übrig
gebliebene Gruppe von bekennenden hutterischen Täufern gemeinsam nach
USA und Kanada aus, wo sie bis auf den heutigen Tag ihre Lebens- und
Glaubensform pflegt.33

28 Klusch 1485 132 IT.

29 Klusch 1985 138: Weinhold 1982 163.
30 Klusch 1985 134.
31 Vgl. dazu auch Bunta 1985 123.
32 Vgl. dazu die Schenkungsurkunde vom 20. August 1635. Bunta 1985 123.
33 Bunta 1985 128: Hrncir 1985 104; Waltner 1985 14.

55



III. DIE BRUDERHÖFE ODER HAUSHABEN34

1. Die Gütergemeinschaft

Getreu der Vorgaben von Jakob Huetter, der 1529 mit straffer Hand die
Gütergemeinschaft unter den Brüdern (und wohl auch Schwestern)
einführt, entwickeln sich die Gemeinden in den Bruderhöfen zu einer sinnvollen

und fast perfekten Gemeinschaft.35
Die Höfe werden baulich so angelegt, dass sie einerseits eine
Wohngemeinschaft ermöglichen und andererseits auch Raum zur Ausübung von
einem oder mehreren Handwerksberufen gleichzeitig bieten. Dabei ist das

Prinzip der Manufaktur, also der aufgeteilten einzelnen Arbeitsabläufe,
berücksichtigt, damit die Fabrikation nach einem rationellen Arbeitsschema

abgewickelt werden kann.
Der Tagesablauf richtet sich nach Regeln, die durch die leitenden Brüder
festgelegt werden. So werden die Kinder bereits ab dem Alter von zwei
Jahren gemeinsam von einem beauftragten Bruder (oder einer Schwester?)

erzogen, in nützlichen Dingen unterrichtet und in die Gemeinschaft -
nicht in die Familie - eingeführt.
Mit welcher Überzeugung dieses Erziehungswerk geschieht, können
folgende Aussagen aus der hutterischen Schulpraxis verdeutlichen:

«[...]Man soll den Kleinen, die zum ersten Mal zur Schule kommen,
nicht die Köpfe zu brechen versuchenf...] Kein Schulmeister soll mit
Widerwillen an die Arbeit gehen, es wäre sonst kein Segen dabei
und die armen Kinder müssten es entgelten. Denn wo der Wille
nicht gut sei, da seien die Worte ungeschickt[...].»36

Diese glaubensorientierte Ethik der Hutterer beruht auf der Hoffnung auf
den jenseitigen Lohn und auf der Erwartung der himmlischen Vollkommenheit.

Wir begegnen ihr überall: In ihrer Berufsausübung, in der hohen
Qualität ihrer Erzeugnisse und auch in ihrem Zusammenleben. Offenbar
werden Streitigkeiten, Reibereien oder Zwistigkeiten bereits im Anfangsstadium

in christlicher Fürsicht und Liebe beigelegt. Dazu sei an dieser
Stelle Paul S. Gross zitiert:

«Wir müssen uns im Lichte des westlichen Individualismus fragen,
ob die hutterische Idealvorstellung nicht grundlegende Anhaltspunkte

für das moderne Leben enthält. Vom hutterischen Stand-

34 Haushaben hausliches Anwesen. Ansiedlung. Die Forscher sind sich einig, dass sich

vom Wort Haushaben auch der Begriff «Habaner» ableitet. Im historischen Sprachgebrauch

ist der Begriff spätestens seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts etabliert.
Bunta 1985 123; Rein 1985 93 f.

35 Seibt 1985 22 f.
36 Seibt 1985 22.

56



Abb. 3: Islamischer Henkelkrug, Mitte 16. Jh. Iznik (Türkei). H. 23 cm.
Dekor blau, grün, türkis, rot und schwarz auf weissem Grund. Form und
Schuppendekor können den «Winzer-Krüglern» als Vorbild gedient
haben.

57



punkt aus beruht die Gemeinde, in der der Geist Christi herrscht,
auf dem Reich Gottes. Idealvorstellung und Glaube sind Bestandteile

der Wirklichkeit, wenn auch unvollkommen, so doch ein
Zeichen und eine Äusserung des Vollkommenen. Die Hutterer verkörpern

eine solche Gemeinschaft, die auf die Idealvorstellung
ausgerichtet ist, um ihre Ordnung und ihr Leben aufrecht zu erhalten.
Das Christentum wäre ärmer ohne die Einwirkung der Hutterer mit
ihrer 450jährigen Tradition. Die dieser innewohnenden Kräfte des
wahren Christentums sind ökumenische Elemente für Katholiken,
Protestanten und Täufer zugleich.»37

2. Die Hutterer als herausragende Handwerker

Im Glauben der Habaner ist es gottgewollt, dass sich das Handwerk vom
Vater auf den Sohn vererbt. Diese Ordnung beinhaltet die Chance, dass

sich handwerkliche Fertigkeiten und fachliche Kenntnisse in der
Generationenfolge verdichten und weiter entwickeln. Im umgekehrten Sinne
kann dies aber auch zu einer Verflachung und zu unproduktiver Routine
führen. In der fachlichen Bewertung von Erzeugnissen der Hutterischen
Brüder sind aber derartige Erscheinungen nicht auszumachen.
Die Habanischen Handwerker bringen grosse, bereits in der alten Heimat
erworbene Fertigkeiten mit nach Siebenbürgen. Ihre Handwerkserzeugnisse

stehen auf einem hohen technischen Niveau und übertreffen bald die
Qualität der siebenbürgischen Produkte in Gewerbezweigen, die als
traditionelle Beschäftigungen der einheimischen Handwerker bekannt sind.
Dazu gehören das Gerberhandwerk (Grundstoff und Bearbeitung) und
das Schmiedehandwerk (Landwirtschaftsgeräte, insbesondere Sicheln),
die Herstellung von Verkehrsmitteln (Schlosserei, Sattlerei, Stellmacher)
sowie das Messerschmiede-, das Tuchmacher- und das Töpferhandwerk.
Nach kurzer Zeit können sich die Habaner auf dem Markt behaupten.38
Fürst Gabriel Bethlen legt bereits in seinen ersten Verordnungen fest, dass
die Hutterer als Gegenleistung für die gewährten Freiheiten und den
Schutz verpflichtet sind, ihre Erzeugnisse dem Adel zum halben Preis zu
liefern.39 Entsprechend tauchen in den Schlossinventaren Bettvorleger
und Tischtücher aus Saffian, rotem, schwarzem oder grünem Hirsch-, Reh-
und Ziegenleder, Möbel, Keramikgefässe und Kachelöfen auf, die von Ha-
baner-Handwerkern hergestellt worden sind.40

37 Gross P. 1985 64.
38 Bunta 1985 126 f.
39 Kluscii 1985 138; Weinhold 1982 163.
40 Bunta 1985 126 f.

58



Abb. 4: Islamischer Becher mit Henkel. 16./17. Jh. Iznik (Türkei).
H. 21,5 cm.
Florales Dekor mit Rosen, Tulpen und Glockenblumen in rot, grün und
blau auf weissem Grund.

59



3. Die hutterischen Fayencen

Die oberitalische Stadt Faenza ist im 16., 17. und 18. Jahrhundert europäisches

Zentrum der Herstellung von Zier- und Gebrauchsgefässen, die mit
einer porzellanähnlichen, weiss deckenden Zinnglasur überzogen und
vorwiegend blau bemalt sind. Im keramischen Fachvokabular wird für diese
Ware der Begriff «Fayence» verwendet, der sich vom Namen der
Ursprungsstadt ableitet. In unserer Gegend ist diese Art von Keramik etwa
aus Apotheken bekannt, wo sie als alte, manchmal auch kunstvoll bemalte
Deckeldosen für die verschiedenen Pulver und Salben in den Regalen
ausgestellt sind. Diese Technik ist auch heute noch behebt und verbreitet, aber
nicht mehr so kunstvoll gestaltet und ausgeführt.
Im Prinzip ist die Herstellung von Fayencen ein Versuch, das damals fast
unbezahlbare Porzellan aus China nachzuahmen: blaue, manchmal auch

farbige Malerei (Majolika) auf blendend weissem Grund. Die Kunde von
diesem Geschirr gelangt nach der Rückkehr von Marco Polo nach Venedig
im Jahr 1295 an die europäischen Königs- und Adelshäuser.41 In Europa ist
aber bis ins 18. Jahrhundert das Herstellungsverfahren von Porzellan
unbekannt. Erst Johann Friedrich Böttger (1682-1719) entdeckt 1709 unter
Mithilfe von Ehrenfried Walter von Tschirnhaus (1651-1708) die Technik,
die in China längst angewendet wird.
Auch die Hutterischen Töpfer oder Krügler42 beginnen im 16. Jahrhundert,

neben der üblichen Irdenware43 keramische Erzeugnisse in der
Fayencetechnik herzustellen. In der Hutterer-Ordnung von 1584 und 1588

wird die Herstellung von Fayence erstmals bestätigt. Es ist dort vom «[...]
teüren schmalzglass die yez aufkommen sein [...]» die Rede.44 Die Verordnung

enthält insbesondere genaue Vorgaben über die Dekore: Aus religiösen

Gründen verbieten die Gemeindevorsteher jede Art von figürlichen
Darstellungen.45 Die Hutterer konzentrieren sich deshalb ausschliesslich
auf Pflanzenmotive und erreichen darin eine hohe Kunstfertigkeit. Auf
Kundenwunsch hin darf eine Jahrzahl aufgemalt werden (Farbtafel III;
Abb. 1). Die Hersteller dürfen das teure Geschirr selber nicht benutzen.
Sie verwenden für den Eigengebrauch nur die einfache Irdenware.46

41 Weinhold 1982 179 f.
42 Ein charakteristisches Produkt der Habaner sind weit verbreitete und beliebte Krüge, die

auf eine islamische Grundform zurückgehen. Die Habaner Töpfer werden deshalb auch

«Krügler» genannt.
43 Keramischer Fachausdruck für die mit einer transparenten Bleiglasur überzogenen, oft

nicht oder nur spärlich dekorierten, «ordinären» Küchen- und Gebrauchsware.
44 Teüres Schmalzglass Schmelzglasur, also die weiss deckende Zinnglasur für die

Fayence-Herstellung. Zinnoxid ist noch heute ein sehr teurer Rohstoff. Das Wort
«Schmelzware» ist bei Keramikern und Töpfern bis auf den heutigen Tag in Gebrauch.

45 Klusch 1980 72.
46 Bauer 1985 8.

60



Abb. 5: Habaner-Krug mit Henkel, sog. «Raaber Krügel» (vgl. dazu die
«Winzer-Krügler»), Mitte 18. Jh., Fayence. H. 22,5 cm.
Florales Dekor mit asymmetrischem Beiwerk auf weissem Grund.

61



Die Rezepturen von Glasuren und Farben für die Fayenceherstellung werden

in den Töpferfamilien ängstlich gehütet und wohl deshalb von
zeitgenössischen Wissenschaftern der Chemie als geheimnisvolle Angelegenheit
bezeichnet. Diese Geheimhaltung führt oft zu Verfehmungen von ganzen
Siedlungen.47
Die bemalten Fayencen der Hutterer sind nicht nur am siebenbürgischen
Fürstenhof und beim einheimischen Adel beliebt. Sie werden auch von
den türkischen Eroberern im benachbarten Mittelungarn hoch geschätzt.
In seiner 1660 verfassten Reisechronik aus Siebenbürgen vergleicht der
türkische Wanderchronist Evlia Tschelebi einige mit vollkommenen,
gelben bis satt orangefarbenen Grundglasuren versehene Fayence-Prunk-
gefässe mit den Früchten des Paradieses und stellt sie über das Porzellan
des Kaisers von China (Farbtafel IV). Schon Jahre vorher sah sich Fürst
Bethlen gezwungen, den Täufern den Handel mit den Türken zu verbieten,

um die Deckung des einheimischen Bedarfes zu sichern.48 Auch
Chronisten und Reisende aus Deutschland, Schweden und anderswo würdigen
in lobenden Worten die Fayencen der Hutterer und vergleichen sie dabei
mit den Fayencen aus Delft (Abb. 2).49

4. Schutzbrief des türkischen Paschas 1662

Immer wieder werden Siebenbürgen und die benachbarten Gebiete von
türkischen Truppen überfallen und geplündert. Solche Aktionen werden
als «Christenstrafen» bezeichnet.50 Die Habanerhöfe werden nicht
verschont, und die Bewohner der Gemeinschaften verlieren Hab und Gut und
oft auch ihr Leben51. Besorgt um die Sicherheit der Habaner

«... gab ihnen der Bascha einen Brueff, dass sie von dem straffenden
Türkhen unangefochten bliben und sicher waren ,..»52

Dieser Schutzbrief von 1662 ist aber offenbar nicht allen marodierenden
Truppenkommandanten bekannt oder wird von ihnen nicht respektiert.
1666 ist die Not so gross, dass die Habaner eine Delegation zu den Menno-
niten nach Holland schicken und um finanzielle Unterstützung zum Wie-

47 Es sind längst nicht nur die Hutterischen Töpfer, die ihre Glasur- und Farbrezepte streng
hüten. Nur im Falle der Täufer wurde dies aber zum Argument der Verfolgung. Sf.ibt
1985 19.

4S Bunta 1985 126.
49 Klusch 1980 69.
50 Klusch 1980 69.
51 Viele der abgebrannten und eingeebneten Flöfe wurden archäologisch untersucht. Dabei

fanden sich neben Gegenständen des täglichen und des handwerklichen Gebrauchs
namentlich keramische Brennöfen mit liegender Flamme und in den intakten Kellerräumen

komplette, unversehrte Geschirrlager. Kybalova 1985 99.
52 Klusch 1980 69 f.

62



deraufbau ihrer abgebrannten Höfe bitten. Die Hilfe wird den Hutteri-
schen Brüdern gewährt, und es ist diese Verbundenheit unter täuferischen
Brüdern verschiedener Richtungen, die beachtenswert und für unser
Verständnis der damaligen Zusammenhänge wichtig ist.53

IV. DIE FAYENCE-PRODUKTION DER HUTTERER

1. Die Fayence-Keramik aus fachlicher Sicht

Die Fayence-Technik ist keramisch ein edles Verfahren. In der
Qualitätshierarchie ist sie dem Porzellan aber nicht ebenbürtig, da sie keinen
dichtbrennenden, also wasserundurchlässigen, weissen Scherben aufweist. Die
Brenntemperatur beträgt 950-980° Celsius, diejenige von Porzellan dagegen

mindestens 1300° Celsius. Es ist naheliegend, dass auch die Ausgangsrohstoffe

von unterschiedlicher mineralogischer Beschaffenheit sind.
Porzellan besteht aus dem Tonmineral Kaolin - chemisch ein wasserhaltiges
Aluminiumsilikat, mineralogisch gesehen aber ein Verwitterungsprodukt
von Granit - mit künstlichen Beimengungen von Feldspat und Quarz.
Fayence hingegen besteht aus einem mit Kalkspat, anderen Mineralien und
etwas Eisenoxid verunreinigten Kaolinton. Diese «Verunreinigungen»
entstehen bei den über Millionen von Jahren ablaufenden chemisch-geologischen

Verwitterungsprozessen, der Abtragung von Kaolin-Lagerstätten
und ihrer Wiederanlagerung in Wasserläufen und Flüssen.

Grundlage der Fayenceherstellung ist ein möglichst hell brennender Scherben.

Voraussetzung dazu ist der Einsatz von geeigneten Tonmineralien,
welche nur in entsprechenden Tonlagerstätten vorkommen. Die Prospektion

verlangt immer wieder ausgeprägte geologische Kenntnisse oder aber
überlieferte Angaben zu geeigneten Tonvorkommen. Die ausgewählten
Tone müssen über eine möglichst einheitliche mineralogische Zusammensetzung

verfügen. Entscheidend sind dabei Eigenschaften wie Verarbeit-
barkeit (fett/mager). Brennverhalten (Kalkanteile zu hoch/zu niedrig),
mineralogische Verunreinigungen (Titan-, Eisen-, Mangan- und andere Oxide)

sowie Quarz- und Feldspatanteile.
Als Rohstoffe für Glasuren und Farben dienen nebst Quarz, Feldspat und
Kaolin- oder Steinguttonen (Pfeifenerde) Metalloxide oder deren Karbonate

wie Kupfer-, Kobalt-, Mangan-, Antimon-, Zink- und Zinnoxid sowie
das Flussmittel Bleioxid,54 Sowohl Bereitstellung wie Aufbereitung dieser

53 Vgl. Ki uscii 1985 38.
54 Als Flussmittel kommen auch die wasserlöslichen Stoffe Pottasche und Borsäure (Borax)

in Frage. Ihr Versatzeinbau bedingt aber die Kenntnis des Fritte-Verfahrens. Es ist bis
heute nicht nachgewiesen worden, ob die Hutterer ein solches Verfahren angewendet
haben.

63



Stoffe bedingen weitere spezifische Kenntnisse. Dies gilt auch für Zusätze
wie Feldspat und Quarz, die zur Regulierung des Schmelzpunktes verwendet

werden und auf der Härteskala an oberster Stelle stehen. Die Verarbeitung

ist entsprechend aufwändig, müssen sie doch gebrochen und zerkleinert

oder aber als geeignete Kleinstteilmischung aus möglichst kalkfreien
Fluss-Sanden herausgelöst werden. Flüsse, die diese Mineralien führen,
müssen zuerst geortet werden.
Die Tonminerale sind mit den übrigen Versatzanteilen sorgfältig aufeinander

abzustimmen: Die Tonmasse muss aufbereitet, gereinigt und aus
«mageren» und «fetten» Anteilen gemischt werden, die Glasuren und die
färbenden Metalloxide bzw. Karbonate müssen chemisch richtig zusammengesetzt

und brenntechnisch erprobt sein.
Eine weitere Schwierigkeit in der Fayence-Herstellung ist das Abstimmen
des Ausdehnungskoeffizienten von Glasur und Scherben, d.h. der
Wärmedehnung während des Brennprozesses. Stimmt dieser nicht überein, blättert

die Glasur entweder ab oder zeigt nach einiger Zeit Haarrisse. Der
Glasuraufbau bedingt bezüglich dem Ausschmelzverhalten eine sehr präzise

Abstimmung. Die Anteile der Flussmittel wie Bleioxid müssen mit
den weiteren Versatzanteilen und Glasbildnern wie Feldspat und Quarz
genau übereinstimmen. Ist dies nicht der Fall, fliesst die Glasur während
des Brennvorganges ab oder schmilzt nicht aus und wird zur sandigen
Pulverbeschichtung.
Schliesslich sind die Malfarben versatztechnisch so zu kombinieren, dass
sie das richtige Brenn- und Schmelzverhalten zeigen und ihre Farbkraft
voll entfalten, ohne dabei aufzukochen oder gar auszubrennen.55

2. Techniktransfer zu den Habanern

Es drängt sich die Frage auf, wie die Hutterer dieses aufwändige keramische

Glasur- und Malverfahren kennen und beherrschen gelernt haben.56

Historiker versuchen immer wieder, einen Bezug zwischen den Hutterern
und der Fayence-Stadt Faenza herzustellen. Demzufolge sollen die hutteri-
schen Handwerker diese Technik von vertriebenen und wandernden
Glaubengenossen aus Faenza übernommen haben.57

Auch die neue Forschung kann diese fachliche Verbindung nicht beweisen,
obwohl italienisch sprechende Hutterische Brüder nachgewiesen sind.38

Ebenso wird nach einer Verbindung zu den Delfter-Fayencen gesucht.

5:1 Ist die weiss deckende Fayence-Glasur eingefärbt oder ist ein Gefäss vollständig mit bun¬
ten Aufglasurfarben bemalt, so spricht man nicht mehr von Fayence-, sondern von
Majolika-Technik.

56 Bauer 1985 8.
57 Marsili 1985 74.
58 Vgl. dazu Rein 1985 95.

64



Abb. 6: Habaner-Ofenkachel, 1. Hälfte 17. Jh., Fayence. H. 29 cm,
B. 24,5 cm.
Granatapfelmotiv. Blaumalerei auf weissem Grund.

65



Entsprechende, belegte Kontakte fallen aber erst in eine Zeit, in der die
Hutterischen Töpfer längst selber Fayencen herstellen.59
Erstaunlicherweise wurde bisher nie versucht, einen Bezug zwischen den
Hutterern und den islamischen Fayence-Handwerkern und Künstlern
herzustellen. Es kann aber mit Bestimmtheit gesagt werden, dass eine solche

Verbindung für die eigenständige hutterische Fayenceproduktion geradezu

unabdingbar ist. Bereits die folgende Aufzählung zeigt, dass genügend
Ansatzpunkte für eine zukünftige vertiefte Untersuchung vorhanden
wären:

- Das damalige Mittelungarn und somit die unmittelbare Nachbarschaft
zu Siebenbürgen ist von den Türken besetzt. Buda ist seit 1541 fest in
türkischer Hand.60 Zwischen Christen und Muslimen wird nicht nur
Krieg geführt, sondern auch eifrig Handel betrieben. So lässt Fürst
Bethlen für das Empfangszimmer im fürstlichen Residenzschloss die
Kacheln in Konstantinopel herstellen und sein Nachfolger, Fürst
Rakoczi I. tut es ihm für die Ausstattung eines Prunkraumes in seinem
Schlosse gleich.61

- Die Herstellungstechnik der Fayenceware ist den Hutteren bei ihrer
Einwanderung nach Siebenbürgen offenbar bereits bekannt. Durch die
bestehenden Handelsverbindungen zwischen den Türken und den Fürsten

von Siebenbürgen kommen die Hutterischen Töpfer mit den
islamischen Fayencen in Kontakt, die sie in der Folge selber zu adaptieren
beginnen.

- Dies kann aber nicht ohne weiteres geschehen, denn die Beschaffung
von Rohmaterialien für die Fayence-Herstellung bietet den zugewanderten,

ortsunkundigen Hutterer-Töpfern mit Sicherheit grosse
Schwierigkeiten. Es muss davon ausgegangen werden, dass sie Hilfe bei
den routinierten, osmanischen Fayence- und Majolikaherstellern
suchen und von deren jahrhundertealter Erfahrung in der Herstellung
von Gebrauchs- und Baukeramik profitieren.

- Hauptmotive in der islamischen Kunst und Keramik sind kunstvoll ge¬
staltete Pflanzenornamente. Die Hutterer lassen sich davon offenbar in
hohem Masse beeindrucken und inspirieren: Es lässt sich nachweisen,

59 Die Hutterische Delegation, die 1666 zu den Mennoniten nach Holland reist und um
Hilfe nachsucht, besichtigt auch die Fayence-Manufakturen in Delft (vgl. dazu Kapitel
«Schutzbrief des türkischen Paschas»). Sie sind offenbar daran interessiert, diese Produktion

bezüglich Material. Technik und Dekor zu studieren. Waltner 1985 13. Die Dell'ter-
Favencen bleiben in diesem Aufsatz bewusst ausgeklammert, weil sich die Holländer auf
das Kopieren der chinesischen Porzellandekore konzentrierten. Dieses Porzellan kommt
über die Seidenstrasse in die Türkei oder über die Meere direkt nach Holland und ist
entsprechend rar und teuer. Da es sich bei den Delfter Nachahmungen technisch nicht um
Porzellan handelt, sind sie im Handel wesentlich günstiger.

60 Sardy-Cserey 1985 152.
61 Sardy-Cserf.y 1985 158.

66



Abb. 7: Gestelzter Habaner-Ofen, 2. Hälfte 17. Jh., Fayence. Siebenbürgen.

H. 190 cm, B. 85 cm, T. 34 cm.
Orientalisches Linienmuster. Blaumalerei auf grauweissem Grund.

67



dass sie in ihren Dekoranlagen islamische Motive übernehmen und sie

in eigener Interpretation auch weiter entwickeln.62

- Es wurde bereits dargelegt, dass die Habanischen Fayencen bei den
Türken ihrer Qualität und ihrer Dekore wegen hoch angesehen sind.
Auf Grund der handwerklichen Erzeugnisse unterscheiden die Türken
die Habaner von den übrigen Christen und schützen sie gar vor den

eigenen Truppen. Eine solche politische Handlung kann nur die Reaktion

auf umfassende, positive Kontakte sein.

Es lässt sich allerdings nur durch wissenschaftlich-technische Untersuchungen

verlässlich feststellen, ob die islamischen und die hutterischen
Fayencehersteller wirklich die selben Quellen für ihre Rohstoffe benutzten.
Entsprechende Untersuchungen an hutterischen Scherben und Glasuren im
Vergleich mit zeitgleichen türkischen Keramiken wurden bis heute aber nur
in Form von Spektralanalysen an Zittauer-Fayencen durchgeführt.63 Diese
Fayencen entstehen aber erst im 18. Jahrhundert, wohl unter hutterischem
Einfluss oder aber als Nachahmung von hutterischer Keramik.

3. Thementransfer zu den Habanern

Die habanischen Erzeugnisse unterscheiden sich von den alteingesessenen,

einheimischen Töpferwaren bald einmal durch eine eigenständige
Linie. Es ist bemerkenswert, dass die Hutterer, vom Glauben her doch sicher
eher weitabgewandt und zurückhaltend orientiert, in Bezug auf
Kundenwünsche, Marktorientierung und modischen Einfallsreichtum äusserst
innovativ und sehr geschäftstüchtig auftreten. Ihre Produkte können den
damaligen anspruchsvollen Wünschen und Forderungen sowohl in Form wie
auch im Dekor vollauf genügen.64
Diese Aufgeschlossenheit lässt es naheliegend erscheinen, dass sich die
Hutterer mit der islamischen Kunst intensiv befasst haben, so wie es wohl
in allen Berufen üblich ist, sich mit den Techniken und Produkten von
Mitarbeitern und Konkurrenten auseinander zu setzen. Dem Künstler oder
Handwerker, der naturgemäss mit einer ausgeprägten emotionell-sinnli-
chen Wahrnehmung ausgestattet ist, liegt es dabei nahe, die optisch
eingefangenen Idealbilder innerlich zu verarbeiteten und zu versuchen, die
Vorgaben/Vorbilder auf eigene Art umzusetzen und zu realisieren. Er verarbeitet

eine konkrete Vorlage zu einen neuen Bild, in dem vielleicht nur
noch die proportionalen Verhältnisse oder eine Grundstruktur (in ihrer
Charakteristik) dem ursprünglichen Vorbild entspricht.

« Klusch 1980 69.
63 SCHEUFLER 1985 171.
64 Vgl. dazu die Erzeugnisse, die in Schlossinventaren und in den heutigen Museen in Prag,

Bukarest, Wien und in etlichen lokalen Museen auftauchen. Sardy-Cserey 1985 152 f.;
Kresz 1985 163.

68



Ein solches Vorgehen lässt sich durch Bildbetrachtungen und Vergleiche in
der Tat ohne weiteres auch für die Habaner rekonstruieren.65 Es wird klar,
dass die eben hypothetisch aufgezeigten Wege des Techniktransfers auch
für die Dekore gelten müssen, denn die Dekoranlage auf hutterischen
Fayencen ist vielfach islamischen Vorbildern nachempfunden. Zwischen
der hutterisch-christlichen Gemeinschaft und den islamischen Kulturträgern

muss ein bedeutender Kulturaustausch stattgefunden haben.
Der Lebensbaum ist ein altes Motiv aus dem östlichen Raum, dessen
Entwicklung über Jahrhunderte zurückverfolgt werden kann.66 Mit der Tulpe,
dem Granatapfel, dem Akanthusblatt und der veredelten Nelke verhält es

sich ähnlich, und die Rose wurde im Orient schon hochgezüchtet, als sie in
unseren Breitengraden höchstens in ihrer Wildform bekannt war. Alle diese

Pflanzen werden in den östlichen Kulturkreisen von alters her abgebildet

und in stilisierter oder symbolischer Form dargestellt. Namentlich die
islamische Kunst versteht es, Pflanzen- und Blütenmuster zu anspruchsvollen

und aufwändigen floralen Dekoren zu verdichten, die in der Architektur,

in der Malerei und natürlich auf keramischen Gefässen, Kacheln und
Gegenständen des täglichen Lebens erscheinen (Farbtafel V; Abb. 3-4).
Diese islamischen Themen werden aber von den hutterischen Töpfern
nicht etwa kopiert, sondern vielmehr durch Übernahme von Teilung und
Aufteilung, durch Verdichtung und freie Ausgestaltung des symmetrischen
oder asymmetrischen Aufbaus neu interpretiert. Islamische Vorgaben werden

erkennbar und in meist ähnlicher Kombination und Folge übernommen,

aber in der Anlage einfacher und statischer angelegt. Zusätzliches,
frei gestaltetes Beiwerk kann das Gesamtdekor ergänzen. Die künstlerische

und technische Ausführung lässt dabei persönliches Geschick der
Handwerker erkennen und vor allem auch unterscheiden (Abb. 5-8).67
Diese floralen Dekore tauchen bereits in der Frühphase der hutterischen
Fayenceproduktion auf und werden zu markanten Leitmotiven in der ha-
banischen Töpfer- und Ofenkachelkunst. Sie lösen die ländlichen Muster
ab (einfache Bandmuster mit Wellenlinien oder Strich-Motiven), welche
die Hutterer unmittelbar nach ihrer Einwanderung aus der einheimischen
Geschirrproduktion in ihr Repertoire übernommen haben.

4. Thementransfer nach Westen

Es ist eine Tatsache, dass diese Themen auch in der westlichen Kunst fassbar

sind. Art und Weise dieses Transfers über grosse Strecken sind hoch

65 Eine solche Untersuchung muss allerdings bruchstückhaft bleiben, da bis heute keine
umfassende Katalogisierung der erhalten gebliebenen Winzer Habaner-Gefässe vorliegt.

66 Klusch 1980 48 Abb.
67 Diese Tatsache würde die systematische Bearbeitung und Katalogisierung der Habaner-

Fayencen besonders reizvoll und auch lohnend machen.

69



komplex und nicht einfach mit wandernden Handwerkern oder mit
bestehenden Handelsverbindungen zu erklären. Jedenfalls übernimmt nicht nur
das hoch qualifizierte Kunsthandwerk, das den europäischen Adel ausstattet,

diese floralen Motive, sondern sie tauchen insbesondere auch in der
Volkskunst, auf Schränken und Truhen des bäuerlichen Inventars und
beispielsweise auch auf Kacheln, Krügen und Platten der Langnauer Bauerntöpferei

auf. Dabei kann kaum vorausgesetzt werden, dass die dargestellten

Blumen den Bauern und einfachen Landleuten je in natura zu Gesicht
gekommen sind, da sie sicher nicht in den einheimischen Gärten gewachsen

sind.68 Es ist aber eine alte Tatsache, dass das Volk zu jeder Zeit
versucht hat, etwas vom Unerreichbaren, Vornehmen und Exotischen der
Oberschichten für sich einzunehmen und in weniger aufwändiger Form
nachzuahmen. So werden z.B. Porzellan und Fayence in der Bauertöpferei
durch eine weisse Engobe69 imitiert. Wir sind nun nicht erstaunt zu sehen,
dass sich Motive wie Lebensbaum, Nelke, Tulpe, Rose, Akanthus und
Granatapfel, die auch bereits die Habaner aus dem islamischen Einflussbereich

übernommen haben, zu Beginn des 18. Jahrhunderts plötzlich auf
Schränken und Truhen, auf Platten und Schüsseln in der Bauernkunst in
Österreich, in Süddeutschland und im Emmental wieder finden.
Gerade bei den Langnauer-Töpfereien mit ihrer weissgrundigen Engobe-
Technik können wir uns überzeugen, wie geschickt und sensibel diese Motive

übernommen worden sind (Farbtafeln VI-VIII).70

V. SCHLUSSBETRACHTUNG

Nach ihrer Ansiedlung in Siebenbürgen im Jahr 1621 organisieren sich die
hutterischen Täufer in Bruderhöfen und führen ihre handwerkliche Tradition,

die sie aus den Heimatländern mitgebracht haben, ununterbrochen
fort. Zusätzlich pflegen sie aber auch Kontakte zu Handwerkern aus
Siebenbürgen und aus den benachbarten Gebieten. Die hutterischen Töpfer
übernehmen bald die traditionellen ländlichen Dekorationsmuster der
einheimischen Keramik (einfache Bandmuster mit Wellenlinien oder
Strichmotiven). Tief greifender und bedeutender ist aber der Transfer der
Fayence-Herstellungstechnik aus der türkisch-islamischen Nachbarschaft
in die hutterische Keramikproduktion und die daraus folgende Übernahme

von islamischen Themen in das eigene Repertoire von Geschirrdeko-
ren.

68 Von Fischer 1993 38 ff.
69 Engobe: mehr oder weniger dünner Tonüberzug auf Irdenware.
70 Wyss 1966; Gerber 1985.

70



Abb. 8: Rekonstruierter Ofen, Fayence. Winz. H. 124 cm, B. 74 cm,
T. 175 cm.
Tulpenmotiv mit Blattwerk, mehrfarbig auf weissem Grund.

71



Bis anhin wurde der Ursprung der hutterischen Fayence-Produktion stets
in der oberitalischen Stadt Faenza angenommen. Übermittler sollen dabei
wandernde Täuferhandwerker gewesen sein. Eine Verbindung zwischen
hutterischen und islamischen Töpfern dagegen wurde nie ernsthaft in
Betracht gezogen. Im Rahmen des vorliegenden Aufsatzes wurde nun eine
Methode der vergleichenden Betrachtung und der stilistischen Analyse
der Formensprache von Dekoren auf islamischen und hutterischen
Fayencen aus Sicht des Keramik-Fachmannes und des Kunstschaffenden
angewendet. Diese Untersuchung legt nahe, dass es sehr wohl einen direkten

Transfer nicht nur der Technik, sondern auch der Dekorationsthemen
und -motive gegeben haben muss. Entsprechende, orientalisch-türkisch
beeinflusste Dekore71 tauchen bereits in der Frühphase der hutterischen
Fayenceproduktion auf und werden gar zu markanten Leitmotiven in der
habanischen Töpfer- und Ofenkachelkunst.
Als Quellenmaterial für den vorliegenden Aufsatz stand kein Originalmaterial

zur Verfügung. Ebenso bilden die in der Literatur fassbaren hutterischen

Fayencen keinen vollständigen Katalog der bisher bekannten Gefäs-
se. Die Arbeit kann eine umfassende, systematische Katalogisierung also
in keiner Weise ersetzen.
Wenn der Untersuchung vorgeworfen werden sollte, dass das Ausgangsmaterial

unvollständig sei, muss sogleich entgegen gesetzt werden, dass mit
der angewandten Methode bereits auf Grund einer Auswahl von Fayencen
eine eindeutige Tendenz sichtbar wird, die es ermöglicht, einen klärenden
Beitrag zum Kulturtransfer zwischen hutterischen und islamischen
Handwerkern zu leisten. Es wird im Ansatz eine These formuliert, die in bisherigen

Publikationen nicht in dieser Deutlichkeit aufgetaucht ist. Die
Aufgabe von zukünftigen kunsthistorischen und technisch-wissenschaftlichen
Untersuchungen wird es sein, diese Aussage zu bestätigen oder durch eine
neue These zu ersetzen.

Heinz Gerber, Chilchweg 2, 3422 Kirchberg

71 Sardy-Cserey 1985 153.

72



VI. LITERATURVERZEICHNIS

Bauer 1985

Ingolf Bauer. Das Symposion «Die Hutterischen Täufer. Geschichtlicher
Hintergrund und handwerkliche Leistung» 1981 in Kirchheimbolanden, in:
Die Hutterischen Täufer 7-12.

Benker/Hagn 2002
Gertrud Benker/Herbert Hagn, Historische Kacheln und Model vom
Spätmittelalter bis zum Jugendstil. Die Sammlung der Staatlichen
Fachschule für Keramik Landshut, Schriften aus den Museen der Stadt Landshut

13, Franz Niehoff (Hrsg.), Landshut 2002.

Buchinger 1985

Erich Buchinger, Der lutherische Zuzug zu den Hutterischen Brüdern im
18. Jahrhundert, in: Die Hutterischen Täufer 140-145.

Bunta 1985

Magdalena Bunta, Die Habaner in Siebenbürgen, in: Die Hutterischen
Täufer 123-129.

CÉRAMIQUES ISLAMIQUES 1981

Céramiques islamiques dans les collections genevoises, Katalog zur
Ausstellung «Céramique islamique» im Musée d'art et d'histoire, Genf 1981.

Die Hutterischen Täufer
Die Hutterischen Täufer. Geschichtlicher Hintergrund und handwerkliche
Leistung, Bayerisches Nationalmuseum München (Hrsg.), Bolanden 1985.

Geiser 1931

Samuel Geiser, Die Taufgesinnten Gemeinden. Eine kurzgefasste
Darstellung der wichtigsten Ereignisse des Täufertums, Konferenz der Alte-
vangelischen Taufgesinnten Gemeinden (Mennoniten) der Schweiz
(Hrsg.), Karlsruhe 1931.

Gerber 1969

Eduard Gerber, Das bleibende Anliegen des Täufertums. Referat zur 450
Jahrfeier der Reformation Zwinglis im Rahmen des Zyklus der Theologischen

Arbeitsgemeinschaft des Kantons Bern zum Thema Brennpunkt
reformatorischer Theologie, Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 2,125.
Jg.. 18.

Gerber 1973

Eduard Gerber, Der linke Flügel der Reformation, in: Der Nydeggbote 5,
35. Jg.

73



Gerber 1978

Eduard Gerber, Reformation und Täufertum, in: Der Protestant 25,
20. Dezember 1978, 81. Jg.

Gerber 1985

Heinz Gerber, Die Langnauer Töpfereien. Ein kleiner Überblick,
M. Herrmann (Hrsg.), Langnau i.E. 1985.

Gerlach 1985

Horst Gerlach, Hutterer und Bruderhöfe. Wechselbeziehung zwischen
der Pfalz und andern Gebieten von der Reformation bis zur Gegenwart, in:
Die Hutterischen Täufer 45-53.

Gross, L. 1985

Leonard Gross, Der Glaube der Hutterer, in: Die Hutterischen Täufer
61-64.

Gross, P. 1985

Paul S. Gross, Die Hutterer heute, in: Die Hutterischen Täufer 65-73.

Harkort 1958

Hermann Harkort, Keramisches Praktikum. Neubearbeitung des einfachen

Chemischen Praktikum von Dr. Eduard Berdel, V.-VI. Teil, Anleitung

zu keramischen Versuchen für Schule und Praxis, Coburg 19859.

Horst 1985

Irvin B. Horst, Die Hilfe holländischer Doopsgezinden an die Hutterischen

Brüder in der Slowakei im 17. und 18. Jahrhundert, in: Die Huiteri-
schen Täufer 38-44.

Hrncir 1985

Stanislav Hrncir, Die Habanerforschung in der CSSR, in: Die HurrERi-
schen Täufer 103-105.

Kalesny 1985

Frantisek Kalesny, Die Wiedertäufer in der Slowakei, in: Die Hutterischen

Täufer 83-92.

Katona 1985

Imre Katona, Habaner-Keramik in Ungarn, in: Die Hutterischen Täufer
146-151.

Klusch 1980

Horst Klusch, Siebenbürgische Töpferkunst aus drei Jahrhunderten,
Bukarest 1980.

74



Klusch 1985

Horst Klusch, Neue Forschungsergebnisse zu dem Thema Habaner in
Siebenbürgen, in: Die Hutterischen Täufer 130-139.

Kresz 1985

Maria Kresz, Verbreitung der volkstümlichen Habaner-Fayencen in
Ungarn nach dem Material des Ethnographischen Museums in Budapest, in:
Die Hutterischen Täufer 163-170.

Kybalova 1985

Jana Kybalova, Neue Habanerfunde in Südböhmen, in: Die Hutterischen

Täufer 99-102.

Liebscher/Willert 1955

Imfried Liebscher/Franz Willeri, Technologie der Keramik, Keramisches

Schaffen 1, Dresden 1955.

Lösche 1985

Wolfgang Lösche, Hafnerware des 17. Jahrhunderts aus Diessen am
Ammersee mit dem Schwerpunkt handwerklicher Fayenceherstellung, in: Die
Hutterischen Täufer 175-176.

Marsilli 1985

Pietro Marsilli, Anmerkungen zu einer Untersuchung der religiösen und
häretischen Aspekte im Leben der Faentiner Majoliker im 16.

Jahrhundert, in: Die Hutterischen Täufer 74-79.

Mecenseffy 1985

Grete Mecenseffy, Wer war Jakob Huetter?, in: Die Hutterischen Täufer

25-28.

Michel/Schering 1953

Herbert Michel/Gerhard Schering, Fachkunde für Keramiker, Leipzig
1953.

Oyer 1985

John S. Oyer, Gegenwärtiger Stand der Huttererforschung, in: Die
Hutterischen Täufer 54-60.

Rein 1985

Kurt L. Rein, Zur Frage der «Habaner», «Hutterer» und ihrer Keramik,
in: Die Hutterischen Täufer 93-98.

Packull 1985

Werner O. Packull, Der Hutterische Kommentar der Offenbarung des

Johannes. Eine Untersuchung seines täuferischen Ursprungs, in: Die
Hutterischen Täufer 29-37.

75



Salmang 1951

Salmang, Hermann. Die physikalischen und chemischen Grundlagen der
Keramik, Berlin/Göttingen/Heidelberg 1951.

Sardy-Cserey 1985

Eva Sardy-Cserey, Gedanken zu Habaner-Kacheln im Kunstgewerbemuseum

in Budapest, in: Die Hutterischen Täufer 152-162.

SCHEUFLER 1985

Vladimir Scheufler, Zittauer Fayencen. Ergebnisse der semiquantitativen

Spektralanalyse, in: Die Hutterischen Täufer 171-174.

SCHNYDER 1985

Rudolf Schnyder, Gibt es Keramik der «Wiedertäufer» in der Schweiz?,
in: Die Hutterischen Täufer 80-82.

Seibt 1985

Ferdinand Seibt, Die mährischen Hutterer im Rahmen der Reformation
in Mitteleuropa, in: Die Hutterischen Täufer 17-24.

Stierlin 1980

Henri Stierlin, Die Visionen der Apokalypse. Mozarabische Kunst in
Spanien, Zürich 1980.

von Fischer 1993

Niklaus von Fischer, Bauerngärten in der Umgebung von Bern, Lizen-
tiatsarbeit am Systematisch-Geobotanischen Institut der Universität Bern,
Bern 1988.

Waltner 1985

Gary J. Waltner, Über die wechselseitigen geschichtlichen Beziehungen
zwischen Hutterern und Mennoniten, in: Die Hutterischen Täufer
13-16.

Weinhold 1982

Rudolf Weinhold, Leben mit Ton und Töpfern. Eine Kulturgeschichte
der Keramik, Leipzig 1982.

Wyss 1966

Robert L. Wyss, Berner Bauernkeramik, Berner Heimatbücher 100/101/
102/103, Bern 1966.

Zimmermann 1985

Christa Zimmermann, «Wiedertäuferische» Hafner in Mähren und in der
Slowakei. Zwölf Orte aus der Dokumentation des Deutschen Hafner-Archivs,

in: Die Hutterischen Täufer 106-122.

76



VII. ABBILDUNGSNACHWEIS

Farbtafel III Kalesny 1985 90.

Farbtafel IV Klusch 1985 134.

Farbtafel V CÉRAMIQUES ISLAMIQUES
Farbtafel VI Wyss 1966 22.

Farbtafel VII Wyss 1966 30.

Farbtafel VIII Wyss 1966 26.

Abb. 1 Katona 1985 151.

Abb. 2 Katona 1985 149.

Abb. 3 CÉRAMIQUES ISLAMIQUES
Abb. 4 CÉRAMIQUES ISLAMIQUES
Abb. 5 Kresz 1985 167.

Abb. 6 Sardy-Cserey 1985 154.

Abb. 7 Sardy-Cserey 1985 159.

Abb. 8 Sardy-Cserey 1985 158.

77




	Das "Brüderliche Weissgeschirr" der Hutterischen Täufer : eine Betrachtung über die Hutterischen Fayencen aus dem siebenbürgischen Raum

