
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 24-25 (2001-2002)

Artikel: Bildersturm und Musenreigen : die Nikolsburger Täuferreformation und
die bildende Kunst

Autor: Rothkegel, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ABHANDLUNGEN/ÉTUDES

Martin Rothkegel

BILDERSTURM UND MUSENREIGEN

Die Nikolsburger Täuferreformation und die bildende Kunst

Hans-Jürgen Goertz dankbar gewidmet

Aus dem Jahr 1535 stammt eine offiziöse Bekenntnisschrift mit dem Titel
«Bekantnus und rechenschafft der getaufften in den namen Jesu Cristi zu Ni-
colspurg und umb den Stain». Der Text trägt die Unterschriften der Prediger

der Stadt Nikolsburg, der Märkte (Kleinstädte) Muschau, Pausram
und Pergen und des Dorfes Pollau, der seit dem Mittelalter bestehenden
Kirchspiele der Herrschaft Nikolsburg. Die fünf Unterzeichner sind
ehemalige katholische Geistliche, unter ihnen Johannes Spittelmaier (vor 1500

- nach 1535) und Andreas Fischer (um 1480-1541 Das sorgfältig formulierte

Bekenntnis steht deutlich in der Tradition der Theologie Balthasar
Hubmaiers. Es enthält im Abschnitt über Gott eine scharfe Ablehnung
von jeglichem Bilderdienst, verknüpft mit einer Verurteilung der Lehre
von der Realpräsenz im Abendmahl und der Praxis der eucharistischen
Anbetung: All dies sei nichts als Götzendienst. Aus dem geistigen Wesen
Gottes ergebe sich notwendigerweise die Forderung nach einem bilderlosen

Kult und einer rein geistigen Verehrung Gottes,

von dem all creaturen, sichtliche und unsichtliche, leben und ier wesen
haben. Er ist das ebig, ainig und unwandelbarig, das edlist und peste
guet, Mathei 19 [17], von dem alles, so je guet ist, den namen hat, und
ist doch derselben ding kaines. Auch sol, kan noch mag ime aus disen

dingen nichts vergleicht werden, wie er dan selbs am andern Puech

Moisy am 20. [Ex. 20, 4] und an vil andern ortten mer in der geschafft
verpotten hat... Wer es aber thuet, der wirt verfluecht mit sambt dem

pildwerch, wie im Puech der Weishait am 14. und 15. [Sap. 13-15] hell
angezeigt wirdt, und der apostel Paulus an vil ortten ausweist, das

denen, so abgöttler seint, das ist: die, die das pildwerckh eeren und an-
petten, das ist: die es mit silber und golt zieren und schmuckhen, yere
knie darvor biegen und anrieffen, das reich Gottes vertzigen wirt [1.
Kor. 6, 9]. Darumb darumb spricht Johannes in der 1. [Epistel] am 5.

capitel [1. Joh. 5, 21]: <Ir kinder, hiettent euch vor den götzen oder ab-

9



göttereien>... Aus disem allen ist ja beweislich, das die Cristen, ja all
menschen, aus göttlicher erfordrung und pflicht kain gemel oder pild-
werchen haben, eeren noch anpetten sollen. Darumb wier schberlich
under dem pabstumb verirret haben (welche verfierung heuttags kain
endt sein wil), das wier das gepildwercht prot des sacraments getzieret
und geschmuckht haben und als Got mit göttlicher eererpiettung an-
gebeett haben, weliches kundlicher ist, als man davon reden mag.
Gottes wirt nit mit menschen henden gepfleget, der auch sein wonung
nit hat in heusern von silber, gold oder stain gebauet, des sitz der hi-
mel ist und die erden ein schamel seiner fues, darumb Iis Esaiam am
66. [1], die Geschieht der Zbelffpotten am 7. und 17. [Act. 7, 48^19;
17, 24-25].1

Gegen rein dekorative figürliche Darstellungen hatten die Nikolsburger
Täuferprediger jedoch offenbar nichts einzuwenden, im Gegensatz zu den
ebenfalls in Mähren ansässigen Hutterischen Brüdern, die das alttesta-
mentliche Bilderverbot als Verbot jeglicher bildlicher Darstellung beseelter

Wesen interpretierten. Blättert man nämlich in dem Sammelband der
Universitätsbibliothek im slowakischen Pressburg, in dem sich das Nikolsburger

Glaubensbekenntnis von 1535 handschriftlich erhalten hat, stösst

man auf die 1526/27 von Simprecht Sorg-Froschauer in Nikolsburg
gedruckten Schriften Balthasar Hubmaiers mit ihren figurenreichen
Renaissance-Titelrahmen. Am Ende des Bandes findet sich schliesslich der
Hinweis, dass es sich bei dem Konvolut um die «Ordnungen der priieder, so
man Sabbather nentt» handelt.
Um den zitierten Text historisch einordnen zu können, sollen hier zunächst
knapp einige Hauptzüge des Verlaufs der Nikolsburger Reformation skizziert

werden, soweit diese aus dem - sehr unvollständig überlieferten -
Quellenmaterial rekonstruierbar sind.2 In der südmährischen Stadt
Nikolsburg und den übrigen Ortschaften am «Stein», den aus der umliegenden

Ebene weit sichtbar aufragenden Pollauer Bergen, fand 1526 eine
grundlegende Umgestaltung des kirchlichen Lebens statt. Sie war das

Ergebnis des Zusammenwirkens dreier Männer. Dies waren der Besitzer von
Stadt und Grundherrschaft Nikolsburg, Leonhard von Liechtenstein

1 Handschriftlich in: Univerzitnâ kniznica v Bratislave. Sign.: XXI F 19028, Bl. 213v-227v,
die zitierte Stelle Bl. 217r-218v. - Zu dem 1953 aus Pressburger Privatbesitz angekauften
Sammelband vgl. Imricii Kotvan. Slavikâ XVI. storcia Univerzitnej kniznice v Bratislave.
Slavica saeculi XVI Bibliothecae universitatis Bratislaviensis, Bratislava 1981, S. 95-99.
Nr. 71-77, Abb. 41^17.

2 Die im Folgenden zugrunde gelegte Interpretation des Verlaufs der Täuferreformation in
Nikolsburg wird ausführlich begründet in der unveröffentlichten Dissertation: Martin
Rothkegel, Die Nikolsburger Reformation 1526-1535: Vom Humanismus zum Sabbatarismus.

Prag. Evangelische Theologische Fakultät der Karlsuniversität, 2000. - Eine
Selbstanzeige erscheint in: Mennonitische Geschichtsblütter 59 (2002).

10



(1482-1534), der seit 1524 als Anhänger der Reformation hervorgetreten
war; zweitens der Patronatsherr der Nikolsburger Pfarrkirchen, Dr. Martin
Göschl (vor 1480 - nach 1533), apostasierter Kanitzer Prämonstratenser-
Propst und Olmützer Suffraganbischof mit dem Titel von Nikopolis in
Palästina (dem biblischen Emmaus); schliesslich Dr. Balthasar Hubmaier
(um 1480-1528), ehemaliger Ingolstädter Theologieprofessor und durch
seine Regensburger Wallfahrtspredigten bis in die Böhmischen Länder als

Krawall-Theologe bekannt, inzwischen vom Haus Habsburg als Aufrührer
und Wiedertäufer gesucht. Hubmaier hatte (wohl durch Vermittlung des

Nikolsburger Predigers Johannes Spittelmaier, der während Hubmaiers
Tätigkeit in Ingolstadt studiert hatte)3 in Nikolsburg Aufnahme als theologischer

Sachverständiger gefunden.
Das Wort Gottes, so schmeichelte Hubmaier 1526 seinen Gönnern Leonhard

von Liechtenstein und Martin Göschl in einer wortspielerischen
Auslegung von Luk. 24,13 ff., sei zuerst durch Luther in Sachsen auferstanden.
Nun aber, da der Weltenabend nahe und der Tag sich neige, sei es ins
liechtensteinische Nikolsburg-Nikopolis-Emmaus gewandert. Dies sei das lichte
Haus auf dem Stein, weit sichtbar leuchtend, erbaut auf dem Lelsengrund
der Heiligen Schrift (vgl. Mth. 5,14 f.; 7,24 ff.).4 An die Stelle Wittenbergs,
will Hubmaier offenbar sagen, sei nunmehr Nikolsburg als wegweisendes
Leuchtfeuer der Reformation getreten, so wie Nikolsburg seit jeher als
Landmarke für die Reisenden der sich hier kreuzenden Fernstrassen diente.
Das ungleiche Triumvirat aus dem vornehmen Adelsherrn, dem wohlhabenden

ehemaligen Prälaten und dem mittellosen Flüchtling hatte sich kein
geringes Ziel gesetzt. Es ging ihnen um die Restitution der Kirche in ihrer
ursprünglichen und reinen neutestamentlichen Gestalt, die «widerbciuung
und aufrichtung christenlicher kirchen nach dem wort Gottes».5

Ein Wiener Professor verfasste keine zwei Jahre später, im Frühjahr 1528,
einen merkwürdigen, ausführlichen Nachruf auf Hubmaier in den
Dekanatsakten der Artistenfakultät. Dort heiss es:

In Moraviam venit ad oppidum Niclaspurgk, quod hoc tempore scis-
maticorum et omnium haereticorum asylum erat, ac ibidem sua pes-
tifera doctrina totam fere Moraviam ac magnam Austriae partem
infecit. Ad eum nempe veluti ad Apollonis oraculum undique con-
cursus fiebat.6

3 Vgl. Georg Frh. v. Pölnitz, Die Matrikel der Ludwig-Maximilians-Universität Ingol¬
stadt-Landshut-München, Bd. 1: 1472-1600, München 1937. Sp. 374 (7. XI. 1514).

4 Vgl. Gunnar Westin, Torsten Bergsten (Hgg.), Balthasar Hubmaier, Schriften, Güters¬
loh 1962 (Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte 29; Quellen zur
Geschichte der Täufer, 9), S. 288 f.

5 Op. cit., S. 171.
6 Wien, Universitälsarchiv, Sign.: Ph 9, IV, Acta facultatis artisticae (1497-1559), Bl. 150r

(Dekanat des Stephan Sprügel).

11



(Als er in das mährische Städtchen Nikolsburg kam, das damals eine
Freistätte für alle Arten von Schismatikern und Ketzern war, steckte

er dort mit seiner destruktiven Lehre fast ganz Mähren und einen

grossen Teil Österreichs an. Von allen Seiten strömten die Leute zu
ihm, als wäre er das Orakel von Delphi.)

Das Programm dieser avantgardistischen Lokalreformation ist in Hub-
maiers Nikolsburger Schriften dargelegt. Der kurzen Blütezeit folgten
schwere Rückschläge: Seit dem Regierungsantritt des neuen mährischen
Landesherrn, des Habsburgers Ferdinand I., im Frühjahr 1527 mehrere
Wellen von Verhaftungen und Verfolgungen, schliesslich innere theologische

Streitigkeiten. Schon im Sommer 1527 wurde Hubmaier verhaftet, im
Jahr darauf auch Göschl. Etwa zwischen 1530 und 1533 entspann sich in
Nikolsburg eine heftige Kontroverse um die biblische Begründung der
Sonntagsfeier und um das Sabbatgebot des Dekalogs. Als deren Ergebnis
kam es zur Einführung des Sabbats anstelle des Sonntags (weshalb die
Nikolsburger Täufer später auch als Sabbater bezeichnet wurden).
1535 ordnete Ferdinand I. die Verhaftung aller täuferischen Prediger in
Mähren an. Der mährische Herrenstand intervenierte mit der Überreichung

einer lateinischen Apologie zugunsten der Nikolsburger Täufer.
Dennoch mussten sich die Pfarrer der durch eine eigene, spätestens 1534
erlassene Kirchenordnung konstituierten Territorialkirche der Herrschaft
Nikolsburg schliesslich in Sicherheit bringen und sich auf den Gütern
befreundeter Adliger verbergen. Im Zusammenhang mit dieser akuten
Bedrohung ist das oben zitierte Glaubensbekenntnis von 1535 entstanden.
Mit dem Jahr 1535 endet die Geschichte der kleinen Täuferkirche. Danach
wurden die Pfarrkirchen der Herrschaft Nikolsburg fast drei Jahrzehnte
lang nicht mehr mit Geistlichen besetzt. In und um Nikolsburg, aber auch
auf anderen mährischen Grundherrschaften bildete die aus der Nikolsburger

Reformation hervorgegangene Gruppierung der Schwertler oder
Sabbater, die an Hubmaiers Bejahung von Todesstrafe und Kriegsdienst
festhielt,7 bis in die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts kleine Gemeinden ohne
öffentliche Kirchengebäude.

7 Vgl. z.B. Joachim Cureus, Gentis Silesiae annales (Wittenberg 1571). Expl.: Praha,
Narodnf knihovna, S. 372: «Sunt tarnen ibidem [sc. in Moravia] et alii coetus fanaticorum
hominum separati ab istis [sc. Hutterianis et Gabrielitis], ex quibus aliqui se nominant Sab-
batarios. quod more Iiidaico septimum diem volunt esse festum. Isti probant usum armo-
rum et legum forensium et quasdam singulares opiniones defendunt.» Eine Abhandlung
Oswald Gi.aidts über Dekalog, Sabbat und Todesstrafe handschriftlich in: Presov,
Statna vedeckâ kniznica, Sign. V/46 Cl-1 (juristische Sammelhandschrift des Leutschauer
Patriziers Heinrich Gnersich von 1545), Bl. 40v-58v: «Wye, wenn unnd wo mann das
plüethgesecz oder die gericht Gottes handienn. flerenn unnd prauchen soll. 1530. Osbald
Glaydt.»

12



Neben der Einführung der Taufe der Gläubigen erregte vor allem die (in
Mähren bis dahin beispiellose) Ausräumung und Vernichtung der Bildwerke

der Nikolsburger Kirchen in der zweiten Hälfte des Jahres 1526 die
Gemüter zeitgenössischer Beobachter. Der Kaplan Leonhards von Liechtenstein.

Oswald Glaidt (gest. 1546), verteidigte Anfang 1527 in einer Werbeschrift

der Nikolsburger Reformation die Entfernung der Bilder folgen-
dermassen:

Gott ist ain geyst, will auch nur im geyst angepettet sein (Joan. 4 [24]).
Wirstu dir aber ein pildnuss machen, so wiss, das du wider Gott, deinen

Herren, grösslich sündest. Denn er hat es verpoten: Du soll dir nit
machen ain pildnuss, weder der dinng, die in lüfften, erden tinnd was-
ser sein (Deu. 4 [16-18]), solt sy auch weder anpetten noch eeren,
spricht Gott (Deu. 5 [8]). Wer will nun wider sölchs ernstlichs verpot
pilder haben! Ja (sprechen sy) soll man man dann nit ain crucifix, un-
sers Herrenn pildnüss, habenn? Antwurt: Wem wildu Gott vergleichen,

oder was wildu Gott für ain pildnuss machen (Esa. 40 [18])?
Mainstu aber ye, es sey guet, so zaig heilige geschrifft darumb an. Es
steet geschriben: Ir solt zu meinem wort, das ich reed, nichts hinzue
thun, auch nichts darvon nemen (Deu. 4 [2]). Nun ist nichts vom pil-
dern machen oder haben geschriben, aber vil von nit haben und auss-
reütten. Denn sy dienen zu nichte dann zu abgöttereyf

Der Humanistenpoet Georgius Sibutus (vor 1480- nach 1528), wegen seiner

altgläubigen Überzeugung aus Wittenberg vertrieben und nun im
mährischen Olmütz ansässig, forderte Ferdinand I. auf, auf dem Znaimer
Landtag vom April 1528 ein Landesgesetz gegen die Zerstörung sakraler
Bilder durchzusetzen (wozu es allerdings nicht kam). Sibutus verfasste
deshalb im Frühjahr 1528 ein langes Gedicht gegen das sich in Mähren
ausbreitende Täufertum, in dem es u.a. heisst:

At nunc nostra crucem lacerat gens impia Christi,
Eins imago etiam volucri consumitur igne.
Proh, quoties haec pisciculis fuit apta coquendis,
Proh, quoties fuit haec urenti iniecta Camino.9

8 Neudruck in: Adolf Laube (Hg.), Flugschriften vom Bauernkrieg zum Täuferreich
(1526-1535). Bd. 1. Berlin 1992, S. 759 f.

9 Ad potentissimum atque invictissimum Ferdinandum, Hungariae & Bohemiae [...] regem
Georgii Sibuti medici, poetae & oratoris. Panegyricus. Eiusdem Exhortatio in Thur-

cum. Eiusdem Confutatio in Anabaptistas. Eiusdem Illustratio in Otomuncz (Wien: Johannes

Singriener, 16. März 1528), Bl. Ef, Expl.: Wien, Österreichische Nationalbibliothek.
- Zu Sibutus vgl. Josef Hejnic, Jan Martinek (Hgg.), Rukovët' humanistického bâsnictvî
v Cechâch a na Moravë. Enchiridion renatae poesis Latinae in Bohemia et Moravia cul-
tae. Bd. 5, Praha 1982, S. 87-88; Franz Machilek, Georgius Sibutus Daripenus und seine

13



(Sogar Christi Kreuz zermalmen die heutigen Frevler,
Selbst sein Bild wird nun von rasendem Feuer verschlungen.
Wie oft musst' es schon zum Kochen von Fischen dienen.
Ach, wie oft landet es zum Heizen im brennenden Ofen!)

In der Nähe des Ortes der alten Spitalkapelle St. Johannis d.T. (die nach
1631 zur heute noch vorhandenen Kirche des Piaristenkollegiums umgebaut

wurde) stiess man bei Erdarbeiten auf ein grosses Fragment eines in
Stücke geschlagenen gotischen Tympanons mit der Darstellung Christi als
Weltenrichter.10 Vor etwa siebzig Jahren fand man ferner im Keller eines

Nikolsburger Hauses, vermutlich dem Haus Kazatelskä (Predigergasse)
Nr. 16, die stark beschädigten steinernen Köpfe eines bärtigen Mannes
(27,5 cm hoch) und einer Frau. Die hochwertigen Arbeiten des frühen
15. Jahrhunderts werden der Parler-Schule zugeschrieben. Der männliche
Kopf wird als Darstellung König Davids gedeutet. Es handelt sich anscheinend

um die Reste von Hochrelief-Büsten vom Gesims eines Chorgewölbes,

möglicherweise aus der Pfarrkirche oder der Schlosskapelle. Kurioserweise

wurden sie nach ihrer Entdeckung von dem Pressburger Archivar
Ovidius Faust, der ein starkes Interesse an der Täufergeschichte hatte,
(angeblich aufgrund von lokalen Überlieferungen, die mit besagtem Haus
verbunden seien) als Porträts Balthasar Hubmaiers und seiner Frau
interpretiert und 1935 für das Pressburger städtische Museum angekauft.11 Diese

Funde und das auffällige Fehlen weiterer Zeugnisse mittelalterlicher
Plastik in Nikolsburg12 sind wahrscheinlich mit dem Bildersturm von 1526

in Verbindung zu bringen.
Trotz der betont rationalen Begründung der Notwendigkeit eines bildlosen

«vernünftigen Gottesdienstes» (Rom. 12, 1) aus der Jenseitigkeit Gottes,

die in den zitierten Texten begegnet, schwangen zweifellos auch bei
dem Nikolsburger Bildersturm archaisch-irrationale Motive mit. Diese

Bedeutung für den Humanismus in Mähren, in: Hans-Bernd Harder. Hans Rothe. Hgg. ):

Studien zum Humanismus in den böhmischen Ländern. Köln - Wien 1988 (Bausteine zur
Geschichte der Literatur bei den Slaven, 29), S. 207-239.

10 Jetzt in der Sammlung des Regionähü muzeum Mikulov; abgebildet in: Stanislava
Vrbkovä (Hg.), Mikulov: Where Houses Sing, Mikulov 1998, S. 43.

11 Mestské müzeum v Bratislave, erstmals abgebildet in: Frantisek Kraus, Nové prispevky k
dejinäm Habänov na Slovensku [Neue Beiträge zur Geschichte der Hutterer in der
Slowakei], Bratislava 1937. - Zur kunstgeschichtlichen Einordnung vgl. Ivo Hlobil, K
vytvarné kullure Moravy a Slezska od gotiky k renesanci 1400-1550 [Zur künstlerischen
Kultur Mährens und Schlesiens von der Gotik zur Renaissance, 1400-1550], in: Od gotiky
k renesanci. Vytvarnä kultura Moravy a Slezska 1400-1550, I.: Üvodni sväzek [Von der
Gotik zur Renaissance: Die künstlerische Kultur Mährens und Schlesiens 1400-1550.
Bd. I: Einleitungsband], Olomouc 2002 [Ausstellungskatalog], S. 88-110. dort S. 96 f.

12 Dazu vgl. Vaclav RiciriER, Ivo Krsek, Mn.oä Stehli'k, Metodëj Zemek (Hgg.). Mikulov
[Nikolsburg], Brno 1971, S. 102-104.

14



sind in Hubmaiers Begründung für die Ausräumung und Vernichtung der
Altäre vom Herbst 1526 offensichtlich:

Die altär hayss ich ja abbrechen, auff den mann Christum Jesum...
bissher widerumb gecreiitziget undt tödtet hat, wo man anders das

nachtmal Christi auffrichten und recht halten will. Dann dem tisch
des Herrens ist kain gmainschafft mit den tischen der teiifelen, es mü-
gen auch nit beyeinander besteen Dagon und die arch Gotts, 1. Cor.
10 [21], 1. Reg. 5. capitel [1. Sam. 5, 4],13

Werden sakrale bildliche Darstellungen und katholische Kultgegenstände
als Sitz dämonischer Kräfte angesehen, dann entfällt die Möglichkeit einer
rein ästhetischen Würdigung sakraler Kunstwerke, wie sie im Renaissance-
Humanismus bereits anzutreffen ist (und die seit der Aufklärung zu
Allgemeingut des westlichen Denkens wurde), oder einer positiven Bewertung
des pädagogischen Nutzens religiöser Darstellungen, wie sie das Luthertum

unter Berufung auf entsprechende patristische Auffassungen vertrat.
Der ikonoklastische Rigorismus der Nikolsburger Theologen scheint wenig

Raum zu lassen für das Thema «Die Nikolsburger Reformation und die
bildende Kunst». Ausgerechnet in den Schriften ihrer katholischen Gegner
findet sich jedoch der Hinweis, dass es den Nikolsburger Täufern nicht
gänzlich an Kunstsinn mangelte, sondern dass sie bei ihrer Ablehnung der
Bilder zwischen sakraler und profaner Kunst unterschieden.
Anfang April 1528, hielt Johann Fabri (1478-1541), Hubmaiers Intimfeind
und Ratgeber Ferdinands I„ im nur einige Wegstunden von Nikolsburg
entfernten Znaim vor dem zum Landtag versammelten mährischen Adel
fünf Predigten gegen die Irrlehren der Wiedertäufer. Fabri vermied es

taktvollerweise, den angesehenen Leonhard von Liechtenstein vor dessen

Standesgenossen öffentlich zu brüskieren. Daher äusserte er sich weder
ausdrücklich zu den Vorgängen in Nikolsburg, noch ging er auf die Bilderfrage

ein, sondern konzentrierte sich auf die Widerlegung der Lehren
Hans Huts, die bekanntlich auch von den Nikolsburger Täufern abgelehnt
wurden. Kurze Zeit später gab Fabri die Predigten jedoch in einer lateinischen

Übersetzung heraus, der drei lateinische Gedichte vorangestellt
waren, die in gelehrter Verschlüsselung die Nikolsburger Bilderstürmer
angriffen.14

13 Westin-Berosten, Hubmaier, Schriften, S. 276.
1J Sennones aliquot salttbres docioris Ioannis Fabri adverses nepharios et impios Anabaptistas

Itabiti apud Moravos in conventit Znoimensi, mense Aprili anno Domini M. D. XXVIII.
(Wien: Johannes Singriener), die Gedichte dort auf Bl. Aiv und Ag-AG Expl.: Wien.
Österreichische Nationalbibliothek; vgl. Christoph Dittrich, Die vortridentinische katholische
Kontroverstheologie und die Täufer: Cochläus, Eck. Fabri, Frankfurt a. M. - Berlin - New
York - Paris 1989 (Europäische Hochschulschrillen, R. III, 473). S. 248-258.

15



Die drei Gedichte stammen von den katholischen neulateinischen Dichtern

Caspar Ursinus Velius (um 1490-1539),15 Georgius Logus (von Logau,
um 1500-1553)16 und Johannes Rosinus (gest. 1545).17 Alle drei Gedichte
behandeln den antik-mythologischen Stoff der Gigantomachie, des
widergöttlichen Kampfes der Giganten gegen die Bewohner des Olymps: Die
himmelstürmenden Giganten der Vorzeit, so heisst es, seien wiedergekehrt
und begehren frevlerisch auf gegen alles, was heilig und ehrwürdig ist, sie

wollen die Himmlischen vom Thron stürzen, verachten die überlieferte
Religion, lassen sich ein zweites Mal taufen, stürzen die Gottesmutter vom
Himmel - möge Fabri, der christliche Herakles, in den Kampf eingreifen
und siegreich die Giganten zurück in die Unterwelt werfen!18
Weshalb der merkwürdige Vergleich zwischen Täufern und Giganten? Die
Antwort findet sich in dem umfangreichen Bericht Fabris über die
theologischen Streitgespräche, die er mit Hubmaier in den letzten Tagen des Jahres

1527, zweieinhalb Monate vor Hubmaiers Hinrichtung, im Gefängnis
geführt hatte.19 Dort beschuldigt Fabri Hubmaier, die Hauptschuld an dem
Nikolsburger Bildersturm zu tragen. Dabei kommt Fabri immer wieder auf
die Nikolsburger Täuferprediger zu sprechen. In deren Ikonoklasmus sieht
er einen gewaltsamen Angriff auf die Kirche insgesamt:

IIii quidem neanisci poetae hand aliter quam (de quibus ipsi scribunt)
Gigantes montem monti imponentes bellum Iovi facere conabant, sie
his praeteritis annis omnes ecclesiae angulos tentantes tecta, parietes,
columnas, imagines, tabulas et ipsos etiam parietibus columnisque
ferreos clavos atque alia id genus, quaecunque eorum furori temerita-
tique obvia juerunt, arrepta violarunt, comminuerunt, dissiparunt,
quin divo Petro atque adeo ipsi Christo manus affere ausi, homines
omnium, quos terra tulit, sceleratissimi... De haereticis aut perversis
ac factiosis poetis et grammaticis, non de piis iuxta ac eruditis,

15 Zu Ursinus vgl. Gustav Bauch, Caspar Ursinus Velius. Der Hofhistoriograph
Ferdinands I. und Erzieher Maximilians II.. Budapest 1886; Josef Hejnic, Jan Martinek
(Hgg.), Rukovët", Bd. 5, S. 425; Conradin Bonorand, Personenkommentar II zum
Vadianischen Briefwerk, in: Vadian-Studien 11, St. Gallen 1983, S. 392-394.

16 Zu Logau vgl. Gustav Bauch, Der humanistische Dichter George von Logau. in: Jahres¬
berichte der Schlesischen Gesellschaft für vaterländische Cultur 83 (1896), S. 5-33; Josef
Hejnic, Jan Martinek (Hgg.), Rukovët", Bd. 3,1969, S. 207.

17 Zu Rosinus vgl. Theodor Georg von Karajan. Ein Brief und einige Gedichte des Iohan-
nes Rosinus, gestorben im Jahre MDXLV als Dompropst am Münster S. Stephans zu
Wien, Wien 1853.

18 Eines der drei Gedichte (das von Georgius Logus) ist neu ediert in: Stephanus Hegedüs
(Hg.), Analecta recentiora ad historiam renascentium in Hungaria litterarum spectantia.
Iussu Academiae Scientiarum Hungariae ex variis fontibus hausta, Budapestini 1906,
S. 255-257.

19 Docloris Joannis Fabri adversus Doclorem Balthasarum Pacimontanum, Anabaptistarum
nostri saeculiprimum authorem, orthodoxae fidei cadiolica defensio (Leipzig 1528), Expl.:
Wien. Österreichische Nationalbibliothck (im Folgenden: Fabri, Defensio).

16



quorum magnam partem adhuc sibi servavit Altissimus, mihi sermo
est.20

(Diese jünglingshaften Poeten benahmen sich wie die Giganten,
über die sie selber schreiben: Sie wälzten Berge übereinander und
versuchten, einen Krieg gegen Jupiter anzuzetteln. In diesen letzten
Jahren haben sie an allen Ecksteinen der Kirche gerüttelt, die
Dächer, Wände, Säulen, Statuen, Tafelbilder und sogar die Eisenklammern

der Mauern und Säulen herausgerissen und entweiht -
schlechthin alles, was ihrem unüberlegten Wüten im Weg stand,
haben sie zertrümmert und als Schutt weggeworfen. Ja, den heiligen
Petrus und sogar Christus selbst wagten sie anzutasten, diese gröss-
ten Frevler, die die Welt je hervorgebracht hat... Ich spreche hier
von ketzerischen, bösartigen und streitsüchtigen Dichtern, nicht von
den frommen und kultivierten, von denen Gott sich noch eine ganze
Reihe bewahrt hat.)

Die drei gegen die Täufer gerichteten Gigantomachie-Dichtungen von
1528, so ergibt sich, waren konkrete Repliken gegen Dichtungen über
denselben Stoff aus der Feder der ikonoklastischen Nikolsburger Täufer. Leider

Hessen sich die von Fabri erwähnten täuferisch-humanistischen
Dichtungen über den Gigantomachie-Stoff trotz intensiver Nachforschungen
bisher nicht ausfindig machen. Sie sind wohl, wie so viele Quellen zur
mährischen Geistes- und Kirchengeschichte des 16. Jahrhunderts, längst
verloren gegangen.
In seiner Invektive gegen die täuferischen Poeten-Theologen greift Fabri
auf die altrömische Topik der Dichterschelte zurück. Er nennt sie «Itontines

grammaticos, leves apostatats religionis» (leichtfertige, vom Glauben
abgefallene Philologen), sie seien «leviculi, nitidae et bene curatae pellis
praestigiatores et in vera religionis militia plane tyrones et rudes»
(oberflächliche Gaukler von elegantem und eitel gepflegtem Äusseren, aber im
theologischen Handwerk gänzlich unerfahrene Anfänger). Dass sie so
leicht dem Ikonoklasmus verfallen konnten, liege an ihrer Unkenntnis der
theologischen Terminologie, die zwischen Götzendienst und Bilderverehrung

sehr wohl unterscheide; und wenn sie schon die Subtilitäten der
scholastischen Theologie verachten, hätten sie sich dennoch mit einem Blick in
ein griechisches Wörterbuch Klarheit verschaffen können:

Error itaque Foelicianus ea propter causam praevalescentem accepit,
quod imperita haec quorundam grammaticorum fex, iam pridem e

scolis Dianae prosiliens et nondum vocatione Dei in interiora gazo-
phylacii sanctuariique admissa, ignoravit, quantum inter <iconas> et
<idola>, <imagines> et <simulachra> interesset, quamquam et ipse Sui-

20 Fabri. Defensio. Bl. XXIXV.

17



das auctor Graecus <idola> daemonum simulachra esse ostendit.

Sicque ob divinarum rerum et vocabulorum ignorantiam in theologia
magistri antequam discipuli facti sunt, nostrae veteris sanctae religio-
nis conversores, et quam primum manum admovere aratro permissi
sunt, mox ordinem tabernaculi destruere, altaria prophanare, sancta
sanctorum vastare non erubuerunt.21

(Die ikonoklastische Irrlehre konnte sich deshalb durchsetzen, weil
dieser Abschaum der Philologenzunft, eben erst aus der Schulen der
Diana hervorgesprungen, noch nicht aus göttlicher Berufung ins
Innere der Schatzkammer und des Heiligtums vorgedrungen ist. Sie
wissen einfach nicht, was der Unterschied zwischen «Ikone» und
«Idol», also zwischen «Bild» und «Götze», ist. Dabei geht sogar aus
dem Lexikon des griechischen Gelehrten Suidas hervor, dass «Götzen»

die Bilder von Dämonen sind...22 Aus Unkenntnis der Theologie

und ihrer Terminologie haben sie sich also zu Lehrern der Theologie

aufgeschwungen, bevor sie sie selber studiert haben, diese
Zerstörer unserer altehrwürdigen Religion! Kaum gab man ihnen freie
Hand, begannen sie sofort und ohne jede Scham mit der Zerstörung
der Ordnung des Gottesdienstes, der Entweihung der Altäre und
der Verwüstung des Allerheiligsten.)

Der dem gebildeten Leser in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts
unmittelbar verständliche, aktuelle Bezug der Gegensatzbegriffe «Grammatik»

und «Theologie», mit denen Fabri hier operiert, war der Konflikt
zwischen Humanismus und Scholastik. Mit denselben Schlagwörtern war
ein Jahrzehnt zuvor Erasmus von Rotterdam von seinen konservativ-scholastischen

Gegnern angegriffen worden: Ein «homo grammaticus», der
nicht die subtile Terminologie der scholastischen Theologie respektiere
oder beherrsche, solle sich nicht unterstehen, Theologie zu treiben.23
Was Fabris Entrüstung erregte, war also der Umstand, dass die Nikolsbur-
ger täuferischen Theologen einerseits demonstrativ den distinguierten
Habitus der Humanisten24 pflegten, andererseits in den Kirchen so barbarisch

21 Fabri. Defensio, BI. LXV.
22 Vgl. Suidae Lexicon, ed. Adler, Bd. II, S. 522.
23 Vgl. Erika Rummel, Erasmus and his Catholic Critics, Bd. 1-2, Nieuwkoop 1989 (Biblio-

theca humanistica et reformatorica, 45): Cecilia Asso, La teologia e la grammatica. La
controversia tra Erasmo e Edward Lee. Firenze 1991 (Studi e testi per la storia religiosa
del Cinquecento, 4).

24 Humanistischer Habitus ist anhand folgender Elemente charakterisierbar: [1 ] Der (mehr
oder weniger gründlichen) Kenntnis der lateinischen (und möglichst auch der griechischen

und hebräischen) Sprache aufgrund von Lektüre antiker (heidnischer und christlicher)

Texte, [2] der praktischen Anwendung dieser Kenntnisse in der Stilisierung der
Kommunkationsformen in Wort und Schrift, [3] der Abkehr von der scholastischen
Methode des theologischen und philosophischen Diskurses und der Schriftauslegung und
[4] der Übernahme von ästhetischen Präferenzen und Konzepten der Renaissance.

18



wüteten. Ein Blick in die Privathäuser dieser Dichter-Theologen genüge,
um ihre Heuchelei zu erkennen, denn ausserhalb des sakralen Raums
erwiesen sich die Bilderstürmer als kunstsinnige Münzsammler und Liebhaber

antik-mythologischer Darstellungen:

Neque vero hodic imaginum hostes acerrimi nummos argenteos vel

aureos nauseant regum principum satraparum imaginibus cusos, eti-
am si Turcarum sint aut Arabici. Aedes suas omni genere imaginum,

erumnis Herculeis, Musarum harmoniis varie adornant ac
distinguant, ac solis in ecclesiis in peccatum statuant signa tabulas
imagines.25

(Allerdings haben die so grimmigen Bilderfeinde bis zum heutigen
Tag nichts gegen silberne und goldene Münzen mit den aufgeprägten

Bildern von Königen, Fürsten und Statthaltern einzuwenden,
selbst wenn es türkische oder arabische sind.... Ihre eigenen Häuser
lassen sie mit jeder Art von Bildern, den Heldentaten des Herakles,
den Harmonien der Musen, bunt verzieren und ausmalen. Nur in
den Kirchen halten sie Statuen, Gemälde und Bilder für Sünde.)

Fabri karikiert die Nikolsburger Täufer - wieder in literarischer Anlehnung

an die altrömisch-sittenstrenge Topik der Dichterschelte - als frivole
Bacchanten. Haben sie doch sogar anstelle der feierlichen traditionellen
Abendmahlsliturgie eine ganz profane Mahlzeit mit gewöhnlichem
Bäckerbrot und grossen Weinkrügen eingeführt, die sie, wie Fabri berichtet,

mit einem griechischen Wort als pveïa (Gedächtnisfeier) bezeichneten:
In der Tat, urteilt Fabri, gleiche diese Feier so sehr einem weinseligen
altgriechischen Gastmahl, dass man schon um Sitte und Anstand fürchten
müsse.26 Für den Anspruch der Nikolsburger Kirche, auf dem Felsengrund
der hl. Schrift errichtet zu sein, hat Fabri nur herablassenden Spott übrig:

Non erat ista Bacchanalis ebriosorum synagoga super petram firma-
ta, sed grammaticorum poetarumque arenae leviter innixa, ad Dianae
Nympharumque aquas erecta21

(Keineswegs war dieser dionysische Trinker-Thiasos auf dem Felsen

gegründet, sondern ruhte haltlos auf dem sandigen Tummelplatz der
Philologen und Dichter, errichtet an den Wasserbächen der Diana
und der Nymphen.)

Nicht alle Anspielungen in Fabris bösartiger Invektive, die er in einer Mar-
ginalnote als «querela contrapoeticos theologos» (Anklage gegen die Dich-

25 Fabri. Defensio. Bl. LIXV.
26 Op. cit.. Bl. XXV'-XXV11IV.
27 Op. cit., Bl. xxviir.

19



ter-Theologen) überschrieb, sind uns heute voll verständlich. Die
verschlüsselte Ausdrucksweise der Angriffe hatte einen guten Grund. Eine
öffentliche Beleidigung der Nikolsburger Liechtensteiner hätte sich für die
Sache des Katholizismus in Mähren, um deren Verteidigung es Fabri ging,
zu diesem Zeitpunkt durchaus als kontraproduktiv erweisen können.
Hinreichend deutlich wird aber, dass der Humanismus das Nikolsburger Täu-
fertum in einer für die Zeitgenossen so augenfälligen Weise beeinflusste,
dass Fabri (ansonsten durchaus kein Feind humanistischer Bildung) den
Humanisten-Habitus der Nikolsburger zum Angelpunkt seiner Polemik
machen konnte.
Wen hatte Fabri bei seiner Invektive konkret im Sinn? Sicherlich nicht
Hubmaier selbst, denn Hubmaier verfügte ja über eine solide scholastischtheologische

Ausbildung und war, obwohl zeitweilig um einen persönlichen

Kontakt zu Erasmus bemüht, nie auf nennenswerte Weise als Humanist

oder Dichter hervorgetreten. Die Anspielungen beziehen sich wohl
eher auf eine Gruppe von jungen, humanistisch gebildeten Klerikern, die
sich während Hubmaiers Tätigkeit in Mähren der Nikolsburger Reformation

angeschlossen hatten. Einige von ihnen kennen wir mit Namen: Christian

Entfelder (gest. nach 1545), der über eine humanistische und juristische

Ausbildung verfügte, die ihm später den Wechsel nach Preussen als
Rat am herzoglichen Hof ermöglichte,28 Johannes Bünderlin (um 1500-
nach 1539), in Wien immatrikuliert von 1515 bis 1519,29 und den tschechischen

Renaissance-Dichter Johannes Sylvanus (um 1493-1573), 1516 in
Wien immatrikuliert.30 Auch in den Schriften Oswald Glaidts und Johan-

28 Vgl. Westin-Bergsten, Hubmaier, Schriften, S. 348; Horst Penner. Christian Entfelder.
Ein mährischer Täuferprediger und herzoglicher Rat am Hofe Albrechts von Preussen, in:
Mennonitische Geschichtsblätter 23 (1966), S. 19-23.; André Séguenny, Christian Entfelder,

in: ders. (Hg.), Bibliotheca dissidentium. Répertoire des non-conformistes religieux
des seizième et dix-septième siècles. Bd. 1 (Bibliotheca bibliographica Aureliana 79).
Baden-Baden 1980, S. 37-48.

29 Vgl. Ulrich Gabler, lohannes Bünderlin von Linz (vor 1500 bis nach 1540). Eine biogra¬
phische Skizze, in: Jahrbuch der Gesellschaft für die Geschichte des Protestantismus in
Österreich 96 (1980), S. 355-370; ders., Johannes Bünderlin. in: Andre Sf.guenny (Hg.).
Bibliotheca dissidentium. Répertoire des non-conformistes religieux des seizième et dix-
septième siècles. Bd. 3 (Bibliotheca bibliographica Aureliana 93), S. 9^12.

30 Vgl. Westin-Bergsten, Hubmaier, Schriften, S. 348; Karl Schrauf, Die Matrikel der
Ungarischen Nation an der Universität Wien 1453-1630, Wien 1902, S. 175 (1516 I):
Boris Bälent (ed.), Piesne Jana Sylvana [Die Lieder des J. S.[, Faksimile, Martin 1957;
Jan CaploviC, Literärne zaëiatky Jana Sylvana [Die literarischen Anfänge des J. S.[, in:
Slovenskä literatüra 2 (1955), S. 73-84; Ian Kouba, Zu den Liedern des Jan Sylvanus. in:
Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 11 (1966), S. 169-170; Ivan Vävra, Poznämky k
zivotopisu Jana Sylvana [Bemerkungen zur Biographie des J. S.], in: Biografické Studie 2,

Marlin 1971, S. 9-24; Eva TkäCikovä, Jan Silvan v kontexte näbozenskych hnuli na
Morave a v Cechâch [J. S. im Kontext der religiösen Bewegungen in Mähren und
Ungarn], in: Kvëtoslava Kucerovâ, Eva Tkäcikova (Hgg.), Nâbozenské a sociâlne hnutie
v Uhorsku a v Cechâch [Religiöse und soziale Bewegungen in Ungarn und Böhmen],
Bratislava 1995, S. 100-107.

20



nés Spittelmaiers lassen sich humanistisch-gelehrte philologische
Argumentationen beobachten.
Unter den Unterzeichnern des Nikolsburger Bekenntnisses von 1535
befindet sich ferner der Muschauer Prediger Matthias mit dem Humanistennamen

Artopius (griechisch «Bäcker»), der vielleicht mit einem ehemaligen

Ordenbruder Martin Göschls, dem Znaimer Prämonstratenser Matthias

Pistoris, zu identifizieren ist.31 Auch bei diesem Täuferprediger Artopius

darf man sicherlich humanistische Bildung voraussetzen. Ein weiterer
der Unterzeichner, der Pausramer Prediger Bernhardinus Schönleitgeb
aus Brünn, war bereits 1499 Pfarrer in Pausram und erscheint 1505/06 in
der Wiener Universitätsmatrikel.32
Insbesondere aber waren Martin Göschl und Andreas Fischer mit dem
Humanismus verbunden. Ein Verwandter Göschls, der Dichter Stephanus
Taurinus (eigentlich: Stieröxel, um 1480-1519), erwähnt die beiden 1519 in
einer Aufzählung der Mitglieder des Olmützer Humanistenkreises.33 Sie

gehörten damals also zu dem kleinen, elitären Zirkel der «markomanni-
schen Sodalität», eines lockeren Zusammenschlusses von mährischen
Humanisten. in dem sich nacheinander der Einfluss des lebensfrohen Hedo-
nismus des Conrad Keltis, der neuplatonischen Kabbalistik Johannes
Reuchlins und schliesslich des biblischen Humanismus des Erasmus von
Rotterdam beobachten lässt.34 Göschl, Sohn eines reichen Iglauer Patriziers,

war gelernter Jurist. Er hatte seit 1498 in Krakau studiert, sein Dok-

31 Pistoris war zwischen 1509 und 1517 zusammen mit einigen anderen mährischen Prämon-
stratensern, die sich später ebenfalls der Reformation anschlössen, in Wien immatrikuliert,

vgl. Schraul, Matrikel der ungarischen Nation. S. 86,164, 175.
32 Vgl. Gregor Wolny, Kirchliche Topographie von Mähren, meist nach Urkunden und

Handschriften. Brünn 1853-1863,2. Abtheilung: Brünner Diözese, Bd. 2. S. 112 f.; Franz
Gall. Willy Szaivert, Die Matrikel der Universität Wien, Bd. 2-3, Registerbände, Wien -
Köln - Graz 1959-1971. Bd. 2, S. 33.

33 Ladislaus Juiiäsz (Hg.). Stephanus Taurinus Olomucensis, Stauromachia, id est Crucia-
torum Servile Bellum (Servilis belli Pannonici libri V), Budapest 1944 (Bibliotheca scrip-
torum medii recentisque aevorum, saeculum XVI). S. 53 ff.; vgl. Josef Hejnic, Jan
Marti'nek (Hgg.), Rukovët', Bd. 5, 1982, S. 335-337; Conradin Bonorand, Vadians
Humanistenkorrespondenz mit Schülern und Freunden aus seiner Wiener Zeit:
Personenkommentar IV zum Vadianischen Briefwerk, St. Gallen 1988 (Vadian-Studien. 15).
S. 198-201.

34 Zum Olmützer Humanistenkreis vgl. Peter Wörster. Der Olmützer Humanistekreis und
Stanislav Thurzö, in: Hans-Bernd Harder und Hans Rothe (Hgg.), Studien zum
Humanismus in den Böhmischen Ländern, Köln und Wien 1988 (Schriften des Komitees der
Bundesrepublik Deutschland zur Förderung der Slawischen Studien, 11; Bausleine zur
Geschichte der Literatur bei den Slawen, 29), S. 21-37; ders.. Humanismus in Olmütz.
Landesbeschreibung, Sladtlob und Geschichtsschreibung in der ersten Hälfte des
16. Jahrhunderts, Marburg 1994 (Kultur- und geistesgeschichtliche Oslmitteleuropa-Stu-
dien, 5); Ivo Hlobil - Eduard PetrÜ, Humanism and the Early Renaissance in Moravia,
Olomouc 1999, S. 36-54, 165-187. - Zu den humanistischen Sodalitäten vgl. Moritz
Csäky, Die «Sodalitas litteraria Danubiana»: historische Realität oder poetische Fiktion

21



torat im Dekretalenrecht hatte er vor seiner Bischofsweihe 1509, vermutlich

in Italien, erworben. Andreas Fischer, der auch den Humanistennamen

Pisciculus führte, stammte aus Littau, sein Vater war vielleicht der
dortige Bürgermeister (1498) Stephan Fischer. Andreas Fischer war (wie
wir aus einer polemischen Schrift Valentin Krautwalds im Zusammenhang
mit der Sabbatkontroverse erfahren) ein dreisprachiger Humanist, was
damals in Mähren noch äusserst selten war. Er wurde 1498 in Wien immatrikuliert

und hatte dort seit 1505 als mcigister regens an der Artistenfakultät
euklidische Mathematik gelehrt, wurde 1511 Kanoniker in Olmütz und
brachte es in den Jahren 1519-1523 zum Generalvikar der Olmützer
Diözese. Seit spätestens 1528 war er Täuferprediger in Südmähren und ist auf
der Herrschaft Nikolsburg 1534 als Prediger in Unter-Wisternitz, 1535 in
Pollau bezeugt.35
Dem Olmützer Humanistenkreis gehörte auch Wolfgang Heiligmaier
(gest. 1544) an, ein Schüler Joachim Vadians und Doktor der Medizin. Er
ist der Täuferforschung als ein besonders enger Freund Konrad Grebels
aus dessen Wiener Studienjahren ein Begriff.36 Heiligmaier widmete 1515

Göschl eine Gelegenheitsschrift, aus deren Dedikationsepistel hervorgeht,
dass er mit Göschls Bruder Adrian (auch dieser ein Kleriker) befreundet
war und Göschl als seinen humanistischen Gönner und Förderer ansah.37

1516 erhielt Heiligmaier ein Kanonikat in Olmütz, wo Göschl damals
(1512-1517) Offizial und Generalvikar war und Fischer als Kanoniker lebte.

Heiligmaier wandte sich in den 1520ern der Reformation zu und heiratete

im Laufe seines Lebens nicht weniger als vier Mal. Er lebte zeitweilig
als Apotheker in Iglau (1534/35), wo Göschls Bruder Hans damals Bürgermeister

war, und schliesslich als Verwaltungsbeamter in seiner Heimatstadt

Jamnitz (seit 1535). Obwohl über eine mögliche Hinwendung zum
Täufertum keine Nachrichten vorliegen, stand er nachweislich mit Vertre-

des Conrad Celtis?, in: Herbert Zeman (Hg.): Die österreichische Literatur. Eine
Dokumentation ihrer literarhistorischen Entwicklung, Bd. 1: Ihr Profil von den Anfangen im
Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert (1050-1750), Teil 2, Graz 1986 S. 739-758.

35 Auf die wichtigsten Quellen über Martin Göschl und Andreas Fischer vor ihrer Hinwen¬

dung zu Reformation wird verwiesen in: Oldrich Kräli'k, Dvë zprävy o olomouckych
humanistech [Zwei Berichte über die Olmützer Humanisten], in: Casopis Matice morav-
ské 68 (1948), S. 283-327; weitere Quellenhinweise und Auseinandersetzung mit älteren
Beiträgen zur Biographie des sabbatarischen Täufers Andreas Fischer finden sich in der
erwähnten unveröffentlichten Dissertation: Rofhkegel, Nikolsburger Reformation.

36 Vgl. Oldrich Kräli'k, Moravsky humanista Wolfgang Heiligmaier [Der mährische
Humanist W. H.], in: Listy filologické 72 (1948), S. 191-202; Rukovët', Bd. 2, 1966,
S. 252 f.; Werner Näf, Vadian und' seine Stadl St. Gallen, Bd. 1: Bis 1518. Humanist in
Wien, St. Gallen 1944, S. 208,203-205, Bd. 2: 1518 bis 1551. Bürgermeister und Reformator

von St. Gallen, St. Gallen 1957. S. 476; Bonorand, Personenkommentar IV. S. 90-92.
37 Vgl. Orationes Viennae Answine ad divum Maximilianum caes. aug. aliosque illustrissimos

prieipes habitue in celeberrimo triam regum ad Caes. conventu anno M. D. XV. (Wien:
Hieronymus Vietor. 1516), Expl.: Wien, Österreichische Nationalbibliothek. Bl. RC-Si'-
Vgl. Näf, Vadian, Bd. 1, S. 223 f.

22



tern des Täufertums und des Spiritualismus in persönlichem Kontakt. Er
vermittelte 1534 Jakob Kautz eine Anstellung als Rektor in Iglau,38 traf
1537 mit Theophrastus Paracelsus in Znaim zusammen30 und bezeichnete
den 1539 von einem Aufenthalt in Jamnitz nach Süddeutschland reisenden
Johannes Bünderlin in einem Brief an Vadian als seinen guten alten
Freund,40 Nach der Verfolgung von 1535 fanden Andreas Fischer und
Oswald Glaidt Zuflucht bei Heiligmaier in Jamnitz.41
Es lässt sich also tatsächlich ein Kreis von humanistisch gebildeten Nikols-
burger Täufern und von Personen aus deren näherem Umfeld benennen,
unter denen es zu der von Fabri gegeisselten Kombination von Ikonoklas-
mus im sakralen und humanistischem Kunstsinn im profanen Bereich
gekommen sein könnte. Bei allen genannten Personen handelte es sich um
Kleriker. Soweit anhand der Universitätsmatrikeln und der übrigen
vorhandenen Quellen erkennbar, hatten die zukünftigen Nikolsburger
Täuferprediger in der Regel nur die Artistenfakultät, teilweise auch die juristische

Fakultät besucht, keiner von ihnen besass einen theologischen Grad.
Ihr gemeinsamer geistiger Hintergrund war der (subjektiv, nicht immer
dem intellektuellen Gehalt nach) dezidiert antischolastische Wiener
Humanismus der Zeit Maximilians I. Im vorreformatorischen mährischen
Katholizismus, aus dem die Nikolsburger Reformation hervorging, ist der
Mangel an scholastisch-theologischer Bildung beim Klerus übrigens kein
ungewöhnlicher Befund. Gerade im höheren Klerus der böhmischen und
ungarischen Länder, unter den Kanonikern und den Prälaten, finden sich
in der jagiellonischen Zeit nur ganz vereinzelt studierte Theologen. Diese
Wissenschaft überliess man weitgehend den Bettelorden.
Vom Nikolsburg der Reformationszeit ist kaum eine materielle Spur auf
uns gekommen. Das halbe Jahrhundert vor der Erwerbung Nikolsburg
durch die katholischen Herren von Dietrichstein 1575) ist wie ausgelöscht
aus dem Gedächtnis. Die Stadt und das Schloss wurden 16. Jahrhundert
mehrmals von Feuersbrünsten verwüstet (1536,1561,1581), von den Jesuiten

systematisch von Hinweisen auf das Täufertum «gereinigt» (1575-83),
im Dreissigjährigen Krieg geplündert (1643) und durch spätere Um- und
Wiederaufbauten stark verändert. Es sind wohl noch einige aus der ersten

38 Vgl. Maritn Rothkegel, Täufer, Spiritualist, Antitrinitarier und Nikodemit: Jakob Kautz
als Schulmeister in Mähren, in: Mennonitische Geschichtsblätter 57 (2000), S. 51-88.

39 Vgl. Martin Rothkegei und Udo Benzenhöfer, Paracelsus in Mährisch Kromau und
Znaim im Jahr 1537. in: Geschichte der Pharmazie 53 (2001), S. 49-57.

40 Vgl. Emil Arbenz, Hermann Wartmann (Hgg.), Vadianische Briefsammlung, St. Gallen
1888-1905 (Mitteilungen zur vaterländischen Geschichte, hg. vom Historischen Verein in
St.Gallen). Bd. 5. S. 563 f., Nr. 1063.

41 Heiligmaier verzeichnet in dem von ihm selbst angelegten Grundbuch der Stadt Jamnitz
den Kauf eines Hauses durch Andreas Fischer 1539 und den Verkauf eines Hauses durch
denselben im Jahr 1540, in: Statni okresnf archiv Treble, pob. Moravské Budëjovice,
Archiv mësla Jemnice, inv. ë. 41, Gruntovni kniha domü a pozemku (1535-1697).

23



Hälfte des 16. Jahrhunderts stammende Gemäuer im Schloss und in einigen

Bürgerhäusern, ferner die Bauinschrift einer Synagoge von 1549/50
vorhanden,42 aber von farbenprächtigen Wandgemälden mit den Taten des
Herakles (der allegorischen Verkörperung der stoisierenden humanistischen

Ethik) und dem Reigen der Musen (den Allegorien der
wissenschaftlichen Disziplinen und der Künste) ist in Nikolsburg keine Spur
geblieben. Die von Fabri erwähnte antike Thematik legt den Schluss nahe,
dass es sich um Werke im Renaissancestil handelte, dessen Ausdrucksformen

als ästhetisches Äquivalent der humanistischen Geisteshaltung
entsprachen.

Die Suche nach Werken der Monumentalkunst aus dem täuferischen
Nikolsburg ergibt also eine glatte Fehlanzeige. Ähhnliches muss auch von der
Kleinkunst und dem Kunsthandwerk festgestellt werden. Die mit scherzhaft

spielenden Putti, Bären, Vögeln usw. verzierten Titeleinrahmungen
der 1526/27 in der Nikolsburger Offizin Simprecht Sorg-Froschauers
erschienen Schriften Hubmaiers und Oswald Glaidts sind bereits eingangs
erwähnt worden. Einer der Titelrahmen trägt die Jahreszahl 1526 und
könnte von Sorg demnach in Nikolsburg geschnitten worden sein.43 Die
Verwendung dieser Holzschnitte bestätigt immerhin die Aussage Fabris,
dass die Nikolsburger Täufer nicht generell alle figürlichen Darstellungen
verwarfen, sondern an dekorativen Abbildungen durchaus Gefallen
fanden.

Fabris Hinweis, dass man in Nikolsburg die typisch humanistische Liebhaberei

des Münzensammelns pflegte, ist besonders interessant. In den
Bruchstücken der Korrespondenzen von Angehörigen des Olmützer Hu-

42 Vgl. Richter u.a. (Hgg.), Mikulov; Joachim Bahlcke. Winfried Eberhard, Miloslav
Poli'vka (Hgg.), Böhmen und Mähren, Stuttgart 1998 (Handbuch der historischen Stalten,

Kröners Taschenausgabe, 329), S. 411-413; Karf.l KuCa (Hg.). Mësta a mëstecka v
Cechäch, na Moravë a ve Slezsku [Städte und Kleinstädte in Böhmen. Mähren und
Schlesien], Bd. 3, Praha 1998, Bd. 3, S. 874-888; Vrbkovä (Hg.), Mikulov; Bohumil
Samek. Umëlecké pamätky Moravy a Slezska [Kunstdenkmäler Mährens und Schlesiens],

Bd. 2 [J-N], Praha 1999, S. 482-503.
43 Die ältere Literatur zu Sorgs Offizien (z.B. Hans Bahlow, Die Anfänge des Buchdrucks

zu Liegnitz. Ein Beitrag zur Literatur- und Kulturgeschichte des deutschen Ostens. Liegnitz

1928; Zdenék Vaclav Tobolka, Knihtiskar Simprecht Sorg-Froschauer [Der
Buchdrucker S. S.-F.], in: Casopis Matice moravské 53 (1929). S. 103-108; Paul Leemann-van
Elck, Die Offizin Froschauer. Zürichs berühmte Druckerei im 16. Jahrhundert. Zürich -
Leipzig 1940) ist zu ergänzen und zu berichtigen aufgrund der Forschungen von Helmut
Claus, in: Laube, Flugschriften. Verzeichnis der Personennamen s. v. Froschauer,
Simprecht. - Sorgs erwähnte Titelbordüre von 1526 fand später (1533,1553) in einigen
tschechischen Drucken (des Alexander Aujezdecky) Verwendung, vgl. Jerzy Nalepa, Nowo
odkryte stare druki czeskie w Lundzie: «Prognostyka polska» na rok 1533 Michala z

Wislicy i fragment «Iudicium» na rok 1534 [Neuentdeckte tschechische Frühdrucke in
Lund: Die «Prognostyka polska» auf das Jahr 1533 von Michael Wislicki und das Fragment

eines «Iudicium» aul das Jahr 1534], in: Slavica Lundensia 5 (Litteraria), Lund 1977,
S. 169-184.

24



manistenkreises ist häufig von antiken Münzen die Rede, die man damals
in Mähren häufig fand und die sich die Humanisten als Zeichen der
Freundschaft gegenseitig zusandten.44 Auch Leonhard von Liechtenstein
besass eine umfangreich Münzsammlung, die von seinem stark verschuldeten

Sohn Christoph im Jahr 1551, offenbar zum Verkauf, katalogisiert wurde.

Der handschriftliche Katalog befindet sich heute in Stockholm, wohin
er als Teil der schwedischen Bücherbeute im Dreissigjährigen Krieg
gelangte.45

Das Nikolsburger Regionalmuseum besitzt einen mit antiken Münzen und
einer Hus-Medaille besetzten silbernen Münzbecher (Höhe 116 mm), der
angeblich aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts stammt und neuerdings

mit der Nikolsburger Reformation in Verbindung gebracht wurde
(vgl. dazu die Farbtafeln 1 und II nach S. 48).46 Da gerade aus dem Bereich
des mährischen Humanismus des ersten Drittels des 16. Jahrhunderts mehrere

aus antiken Münzen montierte Repräsentationsgefässe bekannt bzw.

bezeugt sind,47 erscheint es angebracht, auf dieses Stück kurz einzugehen.
Der Becher wurde 1945 auf dem (unmittelbar nach Kriegsende
ausgebrannten) Nikolsburger Schloss gefunden und war bei der Auffindung von
Feuer geschwärzt. 1955 wurde das Gefäss in der Restaurierungswerkstätte
der Mährischen Galerie in Brünn gereinigt. Bisher ist nicht geklärt, ob der

44 Vgl. TomäS KrejCik, Augustin Käsenbrot a pocâtky numismatického zâjmu v ceskvch
zemich [Augustin Käsenbrot und die Anfänge des numismatischen Interesses in den
Böhmischen Ländern], in: Historickä Olomouc a jejf soucasné problémy III. Olomouc 1980,
S. 123-126; J. Cunai.i.y, Ancient Coins as Gifts and Tokens of Friendship during the
Renaissance, in: Journal of th History of Collections 6 1994), S. 129-143.

45 Vgl. Burkhard Seuffert. Bibliothek und Archiv auf Schloss Nikolsburg in Mähren vor
1645. in: Zentralblatt für Bibliothekswesen 42 (1925), S. 249-265, 297-321. dort S. 253.

46 Regionälni muzeum Mikulov, Inv.-Nr. 4593 (olim: VI 775 Jüttner). Der zylindrische,
leicht konische Becher (Höhe 115 mm, oberer Durchmesser ca. 60 mm, unterer
Durchmesser ca. 50 mm) besieht aus Silberblech, in das fünf Reihen von je acht Löchern
geschnitten sind, in welche antike Silbermünzen eingesetzt sind (davon fehlt eine in der
obersten Reihe). Die Münzen sind, der Krümmung der Becherwandung entsprechend, zu
diesem Zeck leicht rundgebogen worden. Den Boden des Gefässes bildet eine silberne
Medaille mit der Büste des Jan Hus auf der (nach aussen gewendeten) Vorderseite und
der Darstellung von dessen Verbrennung auf der Rückseite. Dem oberen Rand des
Bechers ist ein schnurartig aus zwei Drähten zusammengedrehter Drahlring aufgelötet,
auf der Unterseite ist ein wulstig hervorspringender Standring aus dem Silberblech
getrieben. Die Montage fand offenbar über einem erhitzten Kern statt, weshalb die Münzen

auf der Innenseite teilweise Schmelzspuren aufweisen. Keine Verzierungen, Punzzeichen

oder Inschriften. Abbildung in: Vrbkovä (Hg.), Mikulov, S. 49. mit der Erläuterung:
«It probably belonged to the 16th century Protestant congregation that worshipped at
today's St. John the Baptist.» Ansonsten bisher nicht publiziert.

47 Vgl. Od gotikv k renesanci. Bd. III: Olomoucko, Olomouc 1999, S. 69-77. Nr. 36 (Gold¬
schale des Augustinus Moravus, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Grünes
Gewölbe. In.-Nr. IV 40); weitere mit antiken Münzen besetzte Gefüsse erhielten Erasmus

von Rotterdam und Beatus Rhenanus von dem Olmützer Bischof Stanislaus Thurzo
(1471-1540).

25



Becher in den Schlossinventaren des Dietrichsteinschen Familienarchivs
aufgeführt ist oder ob es sich um einen Bodenfund handelt.48 Bei den 39
antiken Münzen handelt es sich um eine ansehnliche kleine Sammlung
griechischer, keltischer und römischer Münzen (Republik und Kaiserzeit).
Die Gedenkmedaille auf Johannes Hus ist ein Abguss einer erzgebirgi-
schen Prägemedaille aus der Zeit um 1530,49 so dass eine Entstehung in der
Zeit des Nikolsburger Täufertums nicht auszuschHessen ist. Jedoch fehlt
mir die kunstgeschichtliche Sachkenntnis, um zu beurteilen, ob nicht auch
eine wesentlich spätere Entstehung der kostbaren, aber technisch und
künstlerisch nicht sehr anspruchsvollen Montage zu erwägen ist.
Sofern sich jedoch durch weitere Forschungen eine Entstehung in den
1530er Jahren und die Nikolsburger Herkunft des Stückes wahrscheinlich
machen Hessen, hätte man in diesem Münzbecher eine sehr anschauliche
Bestätigung der Polemik Fabris. Die demonstrative Inanspruchnahme des
Johannes Hus als des Protomärtyrers und Propheten der Reformation lag
für die Nikolsburger Kirche insbesondere nach der Hinrichtung Balthasar
Hubmaiers im März 1528 in Wien nahe.50 In dem oben erwähnten
Pressburger sabbatarischen Sammelband findet sich, ausser Schriften Hubmaiers

und dem Nikolsburger Bekenntnis von 1535, auch die Abschrift einer
Schrift über die Hinrichtung des Johannes Hus.31 Jedoch lassen sich aus
diesen Beobachtungen keine begründeten Schlüsse ziehen, solange keine
zusätzlichen Erkenntnisse über Alter und Herkunft des Nikolsburger
Münzbechers vorgelegt werden.
Nach kurzer Blütezeit verschwand das Nikolsburger Täufertum, fast ohne
Spuren zu hinterlassen. Einige seiner wichtigsten Führer fielen den
Verfolgungen zum Opfer (Hubmaier 1528, Johannes Zeising 1528, Martin Göschl
nach 1533, Andreas Fischer 1541, Oswald Glaidt 1546), eine zweite Generation

qualifizierter Führer konnte wegen der bedrängten Lage nach der

48 Mitteilung von Frau Direktorin Ing. Stanislava Vrbkovä, Regionälni muzeum Mikulov,
der auch für die freundliche Erlaubnis zur Untersuchung des Münzbechers zu danken ist.

49 Ein Vergleich des Objekts mit den Abbildungen in einschlägigen Handbüchern ergab,
dass es sich um die (insbesondere als Abguss) relativ verbreitete Hus-Medaille handelt,
die in der älteren Literatur Hieronymus Magdeburger zugeschrieben wurde (vgl. Viktor
Katz, Die erzgebirgische Prägemedaille des XVI. Jahrhunderts, Praha 1932, S. 69. Nr. 72.
Abb. XI-6), neuerdings dagegen Hieronymus Dietrich (vgl. Kunst der Reformationszeit.
Staatliche Museen zu Berlin, Hauptstadt der DDR. Ausstellung im Alten Museum vom
26. August bis 13. November 1983, Berlin 1983, S. 380, Nr. F 17.1; vgl. Kautz, Prägemedaille,

S. 68, Nr. 70, Abb. XI-4).
50 So klagt Fabri in seiner Schrift über die Hinrichtung Hubmaiers (Neudruck in: Laube

[Hg.], Flugschriften. Bd. 2, S. 581) «das viel verstockter und verkerter maulchristen seind,
sso an viel orten geredt, man hab yhm unrecht gethan, er sey ein merterer vor Gott, er sey
wie Joannes IIuss unschuldiglich verbrent.»

51 Univerzitnä kniznica v Bratislave, Sign.: XXI F 19028, Bl. 228'-231v, Teilabschrift eines
1525 von Otto Brunfels herausgegebenen hussitischen Textes des 15. Jahrhunderts, im
selben Jahr in deutscher Übersetzung gedruckt: Geistlicher Bluthandel Johannis Hussz,
(Strassburg: Johannes Schott, 1525). Expl.: Wolfenbüttel. Herzog August Bibliothek.

26



akuten Verschärfung der gegen die Täufer gerichteten Gesetzgebung im
Jahr 1535 weder herangebildet noch rekrutiert werden. Die Traditionen
der Nikolsburger Reformation leben in keiner noch bestehenden
Glaubensgemeinschaft fort. Die Quellenlage ist aufgrund des Totalverlustes der
zeitgenössischen lokalen Bibliotheksbestände und Archivalien, der bereits
im 16. Jahrhunderts eintrat,52 fast entmutigend. Die Suche nach künstlerischen

Zeugnissen des Nikolsburger Täufertums erbrachte kein konkretes
Ergebnis. Die aus den wenigen vorhandenen Quellen rekonstruierbare
Nikolsburger Position in der Bilderfrage ist, im breiteren Spektrum der
schweizerisch-oberdeutschen Reformation betrachtet, keineswegs theologisch

originell. Dennoch erweist sich die Themenstellung dieses Beitrags
als erkenntnisfördernd und lässt wichtige Beobachtungen zur Charakterisierung

des Nikolsburger Täufertums zu.
Die Haltung der Nikolsburger Täufer zur bildenden Kunst ist durch die

Spannung von kritisch-rational-spiritualistischen und positiv-biblizisti-
schen Tendenzen gekennzeichnet: Einerseits wird das rationale Konzept
einer geistigen Gottesverehrung formuliert, das anscheinend durchaus
Raum liess für eine ästhetische Hochschätzung bildlicher Darstellungen
im profanen Bereich. Andererseits wird der bildlose Kultus realisiert
durch einen alttestamentlich-rituellen Bildersturm und die Entmachtung
der «Götzenbilder» durch deren materielle Vernichtung. Diese Spannung
begegnet in der Nikolsburger Theologie in analoger Weise auch in anderen
Zusammenhängen: Einerseits die radikale Bestreitung einer Heilsvermittlung

durch die Sakramente, andererseits die kleinliche Sorgfalt bei der
Beobachtung von äusseren Ritualen, die bei der philologisch-akribischen
Rekonstruktion des neutestamentlich-altkirchlichen Taufrituals und des
urchristlichen Abendmahles in Nikolsburg zu beobachten ist. Als Konsequenz

dieser gegensätzlichen Tendenzen kam es nach der Verhaftung
Hubmaiers (1527) und der ersten grossen Verfolgungswelle in Mähren
(1528) einerseits zur Abspaltung eines spiritualistischen Flügels, anderer-
seit zur Formulierung eines neues Glaubensartikels: Aus dem unmittelbaren

Umfeld der Nikolsburger Reformation gingen einerseits mit Johannes
Bünderlin und Christian Entfelder zwei wichtige Vertreter des radikalen
Spiritualismus hervor, die Nikolsburger Täuferkirche dagegen führte
aufgrund biblizistisch-philologischer Argumentationen Oswald Glaidts und
Andreas Fischers die Sabbatobservanz ein.
Ferner ergaben sich von unserer Thematik her überraschenderweise
Beziehungen zu dem Problem des Verhältnisses von Humanismus und
frühem Täufertum (aber auch zur Frage nach der Rolle des Humanismus für
die Reformation in Ostmitteleuropa). Es geht hier nicht um die komplexe
Frage, in welchem Masse Hubmaiers Theologie geistesgeschichtlich dem

52 Vgl. Seuffkrt, Bibliolhek und Archiv.

27



Humanismus verpflichtet ist, oder ob das Nikolsburger Täufertum insgesamt

als ein «Originalgewächs des Humanismus» zu charakterisieren sei.
Diese Fragen sind anhand von Analysen der theologischen Texte Hub-
maiers und der Nikolsburger Täufer zu beantworten. Unser Ausgangspunkt

war dagegen die Reaktion der katholischen Kontroverstheologie
auf den Nikolsburger Bildersturm. Johann Fabri stellte den Konflikt
zwischen Humanismus und Scholastik, die Schlagwörter grammatica und
theologia, in den Mittelpunkt seiner Polemik gegen die Nikolsburger
Bilderstürmer. (Fabri interpretierte das Verhältnis zwischen Humanismus
und Nikolsburger Täufertum, auch das ist festzuhalten, als eine Pervertierung.)

Aus der Analyse der poetischen und rhetorischen Topik der zeitge-
nössichen katholischen Polemik und der Untersuchung der Bildungshintergründe

des Nikolsburger täuferischen Klerus, deren Ergebnisse oben
zusammengefasst sind, ergibt sich, dass die von Hubmaier gewonnenen
Geistlichen in und um Nikolsburg einen humanistischen Habitus pflegten
und (mehr oder minder) humanistisch gebildet waren. Die Theologie Hub-
maiers war offenbar in einem hohen Masse geeignet, von humanistisch
orientierten Personen rezipiert zu werden. Aus dieser Beobachtung ergeben
sich neue Erklärungsansätze für die (zuletzt ausführlich von Jarold
K. Zeman erörterte53) Frage, warum man sich in Nikolsburg 1526 für die
Theologie Hubmaiers und nicht für einen anderen Typus reformatorischer
Theologie entschied. Eine theologiegeschichtliche Analyse der Dokumente

der Nikolsburger Theologie kann sich nun gezielt auf die konkrete
Benennung der Konvergenzen mit dem und der Abhängigkeiten vom Humanismus

konzentrieren.
Die Überschrift «Bildersturm und Musenreigen» versucht, zwei Aspekte
zu betonen: Die Nikolsburger Reformation, oder: der Versuch der
bilderstürmenden «Philologen und Poeten», in Nikolsburg die Lehre und die
Gestalt der Kirche nach dem Neuen Testament zu restituieren, verdient
Aufmerksamkeit nicht nur als ein Phänomen im polyzentrischen Kontext der
frühen Täuferbewegungen, sondern auch als Phänomen des ostmitteleuropäischen

Humanismus.

Martin Rothkegel, Ve Stresovickdch 7, 16900 Praha 6,

Tschechische Republik

53 Vgl. Jarold K. Zeman, The Anabaptists and the Czech Brethren in Moravia 1526-1628.
A Study of Origins and Contacts. The Hague - Paris 1969. Zeman nahm an. es habe sich
bei den Nikolsburger Täufern um eine Flüchtlingsgemeinde gehandelt, die im toleranten
Mähren Zuflucht vor der Verfolgung in den deutschsprachigen Nachbarländern gefunden

hatte.

28


	Bildersturm und Musenreigen : die Nikolsburger Täuferreformation und die bildende Kunst

