
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 20 (1997)

Artikel: Die Christologie des Menno Simons im Vergleich zur Lehre der
Reformatoren, insbesondere Calvins

Autor: Saxer, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Saxer

DIE CHRISTOLOGIE DES MENNO
SIMONS IM VERGLEICH ZUR LEHRE

DER REFORMATOREN,
INSBESONDERE CALVINS

1. DIE LEHRE DER REFORMATOREN
VON DER PERSON CHRISTI

Die Reformatoren fussen mit ihrer Lehre von der Person Christi alle auf
den Bestimmungen der Konzilien der Alten Kirche. Es ging damals in
jahrhundertelangen Auseinandersetzungen um die Wahrung sowohl der Gottheit

Christi wie der Menschheit Christi. Die wichtigsten Bestimmungen für
unser Thema finden sich in den Beschlüssen des Konzils von Chalcedon
451. Danach ist der eine Christus «vollkommener Gott und vollkommener
Mensch, in zwei Naturen, die weder miteinander vermischt noch voneinander

getrennt sind»1. Sie kennen diese Formulierung wohl aus Weihnachtsliedern,

wo es öfters heisst, Christus sei «Wahr Mensch und wahrer Gott».
Diese Formulierung war freilich eine Vermittlungs- und Befriedungsformel,

die das Problem nicht zu lösen vermochte, wie diese zwei Naturen zu
einer Person vereint sein sollten. Dies zeigte sich in den bis in die Reformationszeit

immer wieder aufbrechenden Auseinandersetzungen und wird
für unser Thema eine Rolle spielen.
Diese Zweinaturenlehre galt aber seit dem Konzil von Chalcedon als der
rechtmässige kirchliche Glaube. Und auch die Reformatoren legten gröss-
ten Wert darauf, rechtgläubig und nicht ketzerisch zu sein. Allerdings
verwahrte sich gerade Calvin dagegen, die altkirchlichen Glaubensbekenntnisse

als wörtlich verbindlich zu unterschreiben2. Es ging ihm dabei nicht
im modernen Sinne um Glaubensfreiheit, sondern um die Freiheit, dieselbe

Sache angemessener, vor allem auch biblischer auszudrücken als in den

Begriffen der Alten Kirche, und auch schon andeutungsweise um eine
geschichtlich und nicht physisch zu fassende Beschreibung des Geheimnisses
der Person und des Wirkens Christi.

1 Der originale Wortlaut bei DS 301-302.
2 S. dazu die Darstellung des Streits mit P. Caroli und Calvins Schrift «Adversus P. Caroli

calumnias» von 1545, wo Calvin seine Stellung zum altkirchlichen Dogma darlegt. Der
Text mit Übersetzung und Einleitung von P. Opitz in: Calvin - Studienausgabe 1,1,
Neukirchen 1994,225-261, besonders Calvins Argumentation 233-237.

II



Waren sich die Reformatoren also in der Sache einig, so gab es doch
verschiedene Interpretationen und Ausrichtungen dieser Christologie. Sie

zeigten sich dann in den praktischen Fragen der Kirche und des Glaubens.
Zum Vergleich von Luther und Zwingli kann zunächst auf eine präzise
Formulierung von G. W. Locher zurückgegriffen werden. «Der ewige Sohn

hat die Menschheit angenommen und in der <unio hypostatica sive

personalis) (Einheit seiner Daseinsweise resp. Person) mit seiner Gottheit
vereinigt - darin sind sich auch Luther und Zwingli einig. Aber Zwingli
unterstreicht, daß bei dieser Annahme sich die Gottheit aktiv, die Menschheit
als kreatürlich passiv verhält und die Gottheit zwar in die Menschheit ein-,
aber nicht in ihr aufgeht. Bei Luther decken sich Menschheit und Gottheit
in Christus zu weitgehender Identität. Das bedeutete in der reformatorischen

Diskussion: während Luther den Nachdruck auf die Menschheit legte,

rückte Zwingli die Gottheit in den ersten Rang. Luther betonte die
Offenbarung Gottes, Zwingli die Offenbarung Gottes. Es handelt sich nur
um eine verschiedene Akzentverteilung innerhalb des gemeinsamen,
grundlegenden christologischen Dogmas, aber von weitreichenden
Konsequenzen: All jene Diskussionen über das Sakrament, über Abendmahl,
Taufe und Beichte, über das Wort und den Geist, über Kirche, Staat,
Obrigkeit) und Widerstandsrecht, Uberhaupt über das Verhältnis von Glaube
und Politik, haben hier ihre Wurzel»3. Bekannt sind vor allem die Folgen
für die Abendmahlslehre, bei der Luther eine Gegenwart des vergöttlich-
ten irdischen Leibes Christi in den Elementen annehmen konnte, während
für Zwingli Christus in der Vergegenwärtigung durch die Gemeinde im
Heiligen Geiste präsent war.
Calvin suchte als Mann der zweiten Generation diese Standpunkte dialektisch

miteinander zu verbinden. Durch die Vermeidung Lutherscher
Ausschliesslichkeiten stand seine Lehre von Anfang an den Reformierten
näher, besonders in der uns interessierenden Christologie. Man kann
vielleicht das Lochersche Dictum etwas zugespitzt auch für Calvin verwenden:
Ging es bei Luther um die Betonung der Menschwerdung Gottes, bei
Zwingli um die Betonung der Menschwerdung Gottes, so liegt bei Calvin
die Betonung auf dem Vorgang der Offenbarung Gottes im Fleisch. Die
grundlegende Aussage Calvins findet sich schon in der ersten Institutio von
1536: «Wenn von Gottes Offenbarung in Jesus Christus die Rede ist, dann
nicht in dem Sinne <daß die Gottheit den Himmel verlassen habe, sich in
die Kammer des Leibes einzusperren, sondern weil sie, ob sie wohl alles
erfüllte, dennoch gerade in der Menschheit Christi leibhaftig, d.i. in natürlicher

und unaussprechlicher Weise wohnte>»4. Es muss besonders hervor-

3 G.W. Locher: Huldrych Zwingli in neuer Sicht, Zürich 1969,209.
J W. Ntesel: Die Theologie Calvins, München 2. A. 1957,115; das Calvin-Zitat, Inst. IV, 17,

30.

12



gehoben werden, dass Calvin hier und öfter nicht eigentlich von der
Menschwerdung Christi spricht, sondern es vorzieht, von seinem Wohnen
in der Menschheit zu sprechen. «Die Gottheit geht in der Menschheit Christi

nicht auf»5. Sie bleibt zu unserm Heile das, was sie ist. Christus ist «Gott
geoffenbart im Fleisch»6, wie Calvin des öfteren sagt. Grundlegend ist für
ihn die Bibelstelle Joh 1,14: «Das Wort ward Fleisch und wohnte unter
uns.» In seinem Kommentar zum Johannes-Evangelium von 1553 schreibt
er dazu: «Das Wort <Fleisch> ist weit geeigneter dazu, um den Gedanken
(sc. des Kommens Christi) auszudrücken, als wenn gesagt wäre: Er ist
Mensch geworden. Der Evangelist wollte zeigen, in was für eine geringe,
verachtete Stellung der Sohn Gottes unseretwegen aus seiner Erhabenheit
und himmlischen Herrlichkeit herabgestiegen ist. Wenn die Schrift in
geringschätziger Weise vom Menschen redet, nennt sie ihn Fleisch....
Selbstverständlich hat hier <Fleisch> nicht wie so oft bei Paulus die Bedeutung
der verderbten Natur, sondern nur die des sterblichen Menschen. Freilich
bezeichnet es in verächtlichem Tone seine gebrechliche, fast ganz entkräftete

Natur ...» Zu dieser Natur gehört nach Calvin dann auch die Seele, so
dass für Christus gilt: «Aus unzähligen Belegstellen ist zu erschließen, daß

er nicht weniger mit Seele als mit Leib begabt gewesen ist»7. Für Calvin
rückt deshalb der Begriff des Mittlers für Christi Person und Werk in den

Mittelpunkt. Die entscheidende Rolle Christi ist die des Mittlers und damit
des Versöhners zwischen Gott und Menschen. Diese Rolle kann aber nur
erfüllt werden, wenn in Christus der wahrhaftige Gott das Menschsein

ganz angenommen hat, und zwar unser Menschsein, angenommen hier in
der Person und im Werk Christi, angenommen aber auch in uns als den mit
ihm Versöhnten. Calvin betont denn auch, dass die Versöhnung nicht
einfach ein einmaliges Werk war, sondern ebenso in der Mitteilung des
Evangeliums dauernd geschieht. Ganz deutlich wird dies etwa in seinen Ausführungen

zu II Kor 5,18 und 19, wo ja Paulus die Verkündigung des Evangeliums

als Dienst der Versöhnung beschreibt, für Calvin der «insignis locus
in toto Paulo»8, die herausragende Stelle zu dem zentralen Thema der

Verkündigung des Evangeliums.

5 A.a.O.
6 A.a.O. 116.
7 CO 47, 13, zit. nach Joh. Calvins Auslegung der Hl. Schrift in deutscher Übers., 10. Bd.,

Das Evangelium des Johannes, Neukirchen o.J., 19. Auf die Wichtigkeit dieser Stelle weist
schon hin: J. Koopmans: Das altkirchliche Dogma in der Reformation, übers,
v. H. Quistorp, Neukirchen 1955,91 Anm. 68.

8 So hervorgehoben auch von H. Feld in Joh. Calvini Opera Omnia Ser. II, Exegetica,
Vol XV: Comm. in secundam Pauli Epistolam ad Corinthios, Genf 1994, XXVI-XXVIII,
Calvins Auslegung 100, 29-30.

13



Zusammenfassend halten wir fest: Die Differenzen der Reformatoren
zeigten sich also vor allem in den Fragen der Soteriologie, d.h. der
Erlösungslehre und den Fragen der Aneignung des Werkes Christi. Im
Zusammenhang mit der Lehre von Person Christi war man nun aber schon in der
Alten Kirche auf ein Problem gestossen, das sich gerade in der Christolo-
gie von Menno Simons neu zum Wort meldete. Ihm wollen wir uns nun
zuwenden, nicht ohne uns bereits die Lehrweise Calvins über die Mittlerschaft

Christi gegenwärtig zu halten. Er hat ja dann auch die Auseinandersetzung

mit Menno Simons geführt. Es ging dabei u.a. genau um die rechte
Auslegung von Joh 1,14 und II Kor 5,19.

2. MENNO SIMONS UND SEINE LEHRE
VOM HIMMLISCHEN FLEISCH CHRISTI

Seit dem 2. Jh. nach Christus ist eine Lehre von Christus als Erlöser
bekannt, die ihm einen himmlischen Leib zugeschrieben hat9. Christus sei
danach nicht aus Maria, sondern nur durch Maria geboren worden und habe

gleichsam als ein Gast in ihrem Leib geweilt. Christus habe also nicht unser
sündhaftes und vergängliches Fleisch angenommen. Er könne uns nur
erlösen, wenn er ein anderes Fleisch gehabt habe, eben ein göttliches,
unverderbliches. Er würde in der Erlösung dann unser Fleisch zu dem seinigen
machen. So hätten wir Anteil an ihm. Dann würden auch unsere Körper
nicht verwesen und in der Erde vergehen, sondern ebenfalls auferstehen
und in den Himmel emporgehoben werden können.
Nach dem Konzil von Nicäa tauchte diese Frage von einer anderen Seite
her neu auf10. Wenn man statisch in Seinskategorien, d.h. aristotelisch
dachte, dann kam man zur Folgerung: Zwei vollkommene Wesen, ganz
Gott und ganz Mensch, können nicht in einem vereinigt sein. So lag die
Konsequenz nahe, dass Christi Fleisch eben ein ungeschaffenes himmlisches

Fleisch sein musste, damit die Einheit der Person Christi gewahrt
bleibe. Diese Lehre wurde im folgenden dann als Monophysitismus verurteilt.

Sie hat aber in der Ostkirche und in mittelalterlichen mystischen
Vorstellungen weitergelebt. Damit verbunden wurde die alte Argumentation,
dass wir nur dann durch die Teilhabe an Christus erlöst würden, wenn sein
Blut eben ein besonderes Blut und sein Leib ein besonderer Leib sei,
durch den wir dann der Erlösung und Vergottung teilhaftig würden.

9 Das Folgende nach H.-J. Schoeps: Vom himmlischen Fleisch Christi, Tübingen 1951, 6-7
und 10-11.

10 Schoeps a.a.O. 10-11.

14



Menno Simons wurde diese Lehre durch Melchior Hoffmann vermittelt11.
Menno betonte allerdings: Zur Verteidigung seiner Lehre vom himmlischen

Christus sei er im Grunde durch seine Opponenten genötigt worden.
Damit zielt er auf die erste Disputation zu diesem Thema, die er mit Johannes

à Lasco Ende Januar 1544 in Emden führen musste12. Auf Verlangen
von à Lasco erstattete Menno darüber schriftlich Bericht in der Schrift
«Ein kurzes und klares Bekenntnis und Schriftanweisung von der
Menschwerdung unseres lieben Herrn Jesu Christi». Die Schrift wurde dann -
entgegen der Abmachung mit Menno - gedruckt und sofort gegen die Täufer
verwendet13.
Menno schreibt darin, dass er nur unter vielen Nöten und Zweifeln
schliesslich zu Annahme dieser Lehre gekommen sei. Er wolle aber vor
Gott selbst dafür einstehen und dann werde man sehen, ob er oder seine
Feinde vor dem himmlischen Richter recht bekämen. Er lehre seinen
Anhängern gegenüber die einfache Wahrheit, dass Christus Gott und Mensch
sei14.

Menno hat diese Lehre nicht einfach deshalb verteidigt, weil es nach seiner
Ansicht die schriftgemässe Erklärung für das Geheimnis Christi war. Es

war ihm von Anfang an klar, dass damit auch ein besonderes und nach seiner

Überzeugung das einzig wahre Verständnis von Christi Erlösungswerk
verbunden war. Es wurde ihm auch je länger je mehr deutlich, wie damit
auch sein Verständnis von Gemeinde und Christenleben verbunden war,
nämlich die Absonderung der Gemeinde von der fleischlichen bösen Welt

11 Auf diesen Zusammenhang kann hier nicht eingegangen werden. S. dazu Schoeps a.a.O.
45-49; Ch. Bornhäuser: Leben und Lehre Menno Simons'. Ein Kampf um das
Fundament des Glaubens (etwa 1496-1561), BGLRK 35, Neukirchen 1973, 62-65;
H.-J. Goertz, Art. Menno Simons/Mennoniten, TRE 3. A. 1992, Bd. 22,448.

12 Goertz a.a.O. 446; Bornhäuser a.a.O. 36-38; s. auch J.A. Brandsma: Menno Simons von
Witmarsum, übers, v. B. Loets, Kassel 1962, 60-64.

13 «Ein kurzes und klares Bekenntnis und Schriftanweisung von der Menschwerdung unse¬

res lieben Herrn Jesu Christi» in: Die vollständigen Werke Menno Simons', übers., Ayl-
mer, Ontario und La Grange IN, 1971, zit. nur mit Seitenzahl.

14 «Als ich mit euch in Liebe die streitigen Punkte unseres Glaubens und unserer Religion
besprach - zu welchem Zwecke ihr mein Erscheinen schriftlich begehrt hattet - nämlich,
erstens die Menschwerdung unseres lieben Herrn Jesu Christi, wozu ihr mich, wie ihr
wohl wißt, gegen meinen Willen genötigt habt» 461 ; «Zuletzt nach vielem Fasten, Weinen,
Beten, viel Bekümmerniss und Bangigkeit bin ich durch des Herrn Gnade in meiner
Seele aufs höchste getröstet und erquickt worden...» 465; «Doch laßt sie nur verketzern
und schmähen..., wir werden alle Einen Richter haben, der beides, ihre Lehre und unsere
Lehre, ihren Glauben und unsern Glauben, ihr Suchen und unser Suchen, ihr Leben und
unser Leben aufs genaueste prüfen und vergelten wird.» 470; «Dennoch lehre ich diesen
Gegenstand nicht in solcher Tiefe, wenn ich die Brüder ermahne,... sondern nur einfach
und schlicht, in einer apostolischen Weise.» 478, ebenso auch 468-469.

15



und die Heiligung des Einzelnen, beides in der Teilhabe an der göttlichen
Menschheit Christi15.
Ich zitiere nun die Hauptargumente Mennos aus seiner Schrift von 154416.

Zunächst gibt Menno folgende Stellungnahme zur Christologie: «Das ewige

Wort Gottes, das im Anfang bei Gott und Gott selber war (Joh I, 1,3),
ist Fleisch geworden, ist von Maria vom Heiligen Geist empfangen worden
und hergekommen (Mat 1,18), und ist in Maria gezeugt worden,... als wahrer

Sohn Gottes und wahrer Sohn des Menschen von ihr geboren worden,
wahrhaftiges Fleisch und Blut, uns in allem gleich, ausgenommen die
Sünde (Heb 2,17), wahrhaft Gott und Mensch, Mensch und Gott, nicht
geteilt und gestückt.» Soweit lehrt Menno orthodox, nun aber folgt unmittelbar

seine Kritik am altkirchlichen Dogma: «nicht zur Hälfte himmlisch und
zur Hälfte irdisch, halb Menschensamen und halb Gottessamen, wie einige
sagen, sondern ein ungemischter, ganzer Christus, nämlich Geist, Seele
und Feib». Analog behandelt Menno die Erlösungslehre: «So glaube und
bekenne ich, daß das reine Wort Gottes, nämlich Christus Jesus, der Schöpfer,

Gebotgeber und Verdammer Adams, an Adams Stelle getreten...». An
seine Stelle getreten bedeutet aber nun im Verständnis Mennos: «Denn
Gott hat sich die Welt nicht durch Adams Fleisch versöhnt, denn dieses

war durch Gottes Gerechtigkeit dem Zorn und Fluch unterworfen - und
was kann doch durch Zorn und Fluch versöhnt werden; - sondern Er hat
es durch sich selber gethan aus lauter Gnade.» Die beiden wichtigsten
biblischen Grundlagen für diese Erlösungslehre findet Menno in II Kor 5,19
«Gott war in Christo und versöhnte die Welt mit ihm selber» und eine Reihe

von Stellen im johanneischen Zeugnis, mit dessen scharfer Trennung
zwischen Irdischem und Himmlischem, etwa Joh 3,13: «Wer von der Erde
ist, der ist von der Erde Der vom Himmel kommt, ist über alle» und vor
allem Joh 1,14 «Dies ist das gewisse Zeugnis Johannis, des Knechtes Gottes
und Christi, mit Hinsicht auf des Herrn Menschwerdung, nämlich: <Das

Wort ward Fleisch). Er sagt nicht: Das Wort nahm Fleisch an.» Schliesslich
werden am Schluss auch die Konsequenzen für das Feben der Gläubigen
angedeutet: «Stehet doch in allen Dingen eurem Gott bereit und nicht
eurem trägen, faulen und unwilligen Fleische Fiebe Brüder, trachtet ihr
hingegen nach der rechten Weisheit; öffnet ihr, sie steht vor eurer Thüre,...
so werdet ihr sie lieben, umhalsen und mit aller Freude empfangen; euer
Fleisch wird untergehen und der Geist aufwärts treiben und den Vortritt
nehmen in des Herrn Wort und Wahrheit, bis daß Adam in euch erstirbt
und Christus Jesus die Oberhand gewinnt».

15 Auf diese Zusammenhänge hat u.a. schon Schoeps im Anschluss an C. Krahn: Menno
Simons. Ein Beitrag zur Geschichte und Theologie der Taufgesinnten, Karlsruhe 1936,

hingewiesen, a.a.O 47-50.
16 Die folgenden Zitate aus «Bekenntnis ...» 465-467,469, 479.

16



Menno wurde dann 10 Jahre später, im Februar 1554 in Wismar, zu einer
neuerlichen Disputation über seine Lehre aufgefordert, die sich bald
wiederum auf das Thema der Menschwerdung Christi konzentrierte17. Sein
Widerpart war Marten Micron, der von den Geistlichen in Wismar - nach einer
ersten ergebnislosen Aussprache mit Menno - als Disputant geholt wurde.
Zunächst veröffentlichte dann Micron 1556 einen «Getreuen Bericht ...»
über die beiden Gespräche. Menno reagierte darauf sofort mit einer
Gegendarstellung: «Eine ganz deutliche und belehrende Antwort, gründlich verfaßt

aus der Wahrheit und Kraft der heiligen, göttlichen Schrift auf Martin
Microns antichristliche Lehre und unwahren Bericht ,..»18.

Mennos Ton ist hier viel schärfer und selbstbewusster, aber auch verurteilender

geworden. Er hebt darin nebst langen exegetischen Auseinandersetzungen

noch einmal seine Hauptargumente hervor. Dabei treten die
christologischen eher in den Hintergrund und die soteriologischen in den
Vordergrund. Wir geben wieder die wichtigsten Argumente in Zitaten aus
Mennos «Antwort».
Zur Christologie sagt Menno: «... daß man von dieser Vereinigung der
zwei Söhne, nämlich Gottes und des Menschen, in Eine Person - Christum

- welche er (d.h. Micron, d. Vf.) gewöhnlich aus großer List zwei Naturen
nennt und mit der Vereinigung des Leibes und der Seele eines Menschen
vergleicht, in der ganzen Schrift nicht einen einzigen Buchstaben finden
kann. Daß eines lebendigen Menschen Leib und Seele Eine Person sind,
ist sonnenklar; daß aber ein Mensch von Leib und Seele, der eine
vollkommene Person ist, mit dem Sohne Gottes, der ewig war, in eine Person
vereinigt sei, oder der ewige Sohn Gottes mit eines Menschen Sohn - welche

zwei zusammen sie ohne Schrift zwei Naturen nennen damit die
Plumpheit der Sache dem einfachen Leser nicht aufstoße»19. Die
altkirchlich-reformatorische Lehre wird hier also als unschriftgemässer Betrug
abgeurteilt. Zum Teilhaben an Christus verweist Menno u.a. auf Heb 3,14
und Rom 8,29 und kommt so zum Schluss: «Paulus sagt... daß die Geheiligten

mit Christo, unserem Heiligmacher, aus einem sind; nämlich
diejenigen, die mit Jhm aus einem Gott geboren sind. Um dieser aus Gott und
nicht aus Adam geschehenen Geburt willen sind wir seine Brüder; denn
die Wiedergeborenen haben mit Jhm einen Vater. Da uns denn der heilige

Paulus lehrt, daß Er der Erstgeborene unter den Brüdern ist, wie
gehört worden, so geht daraus auch mehr als klar hervor, daß er nicht unser
Bruder aus Adam, sondern aus Gott ist; denn er ist nicht Adams
Erstgeborener gewesen, und es müßen deßhalb Adams Kinder durch die Wie-

17 Brandsma a.a.O. 78-80; Bornhäuser a.a.O. 42-44.
18 A.a.O. 497-568. Microns Schrift datiert vom 18. Juni 1556, Mennos vom 7. Oktober 1556.
19 A.a.O. 554.

17



dergeburt aus dem Glauben Gottes Kinder werden und so Christi Brüder
sein ,..»20.

Die Folge des Bekenntnisses zu dem wahren Christus ist wiederum die
Ausrichtung auf das neue Leben: «Alle, welche nun dieses wunderbar
hohe Werk der unaussprechlich großen Liebe Gottes in der Wahrheit so

glauben können die haben beide, den Vater und den Sohn, sie überwinden

die Welt, sie sind in Gott und Gott ist in ihnen, sie sind vom Zorne
Gottes befreit und haben das ewige Leben, denn sie erkennen die strenge
Gerechtigkeit und den verdienten Zorn, welcher durch Adams Ungehorsam

über ihn und alle seine Nachkommen gekommen ist. Sie fürchten
deshalb Gott, begraben ihre Sünden und kehren sich ab vom Bösen.... Sie treten

deshalb mit Christo in das neue Leben ,..»2L. Von seinen Gegnern aber
sagt Menno abschliessend: «Sie beten wider alle Schrift ein adamitisches
kreatürliches Fleisch an: wir aber mit der Schrift das allmächtige, ewige,
durch Gottes starke Kraft menschgewordene Wort», noch einmal unter
Flinweis auf Joh 1,14 «Unüberwindlich und fest bleibt das Wort: <Das Wort
ward Fleisch>»22.

Diese Schrift Mennos hat dann schliesslich Calvins Stellungnahme
hervorgerufen. Bevor wir aber darauf eingehen, sei abschliessend festgehalten:
Es ist u.E. nach all dem Ausgeführten wohl unsachgemäss, darüber zu
streiten, ob nun die Lehre von der Menschwerdung Christi, der Wiedergeburt

des Einzelnen oder der neuen, von der Welt abgesonderten Gemeinde

das Zentrum der Theologie von Menno Simons sei23. Der innere
Zusammenhang all dieser Lehren ist offensichtlich und erklärt auch, weshalb
Menno, der so auf die praktische Bekehrung und Sammlung seiner
Gemeindeglieder ausgerichtet war, ein doch auf den ersten Blick befremdliches

Stück christologischer Lehre so unerbittlich verteidigte.
Immerhin sei hier angefügt, dass Mennos Konzeption in sich durchaus
geschlossen und überzeugend ist. Dies muss auch schon von den theologischen

Vorgängern in der Alten Kirche gesagt werden. Die Konsequenzen
der orthodoxen Zweinaturenlehre führten tatsächlich in ihrem Endergebnis

auch zu einer nicht mehr vollständigen Realisierung der menschlichen
Natur Christi, sondern zu einer Beeinträchtigung seiner menschlichen Person,

die nicht zu einem eigenen Wesen gelangt, sondern wo in dem einen
Wesen Christi das Persongebende eben nur die Gottheit allein ist24.

20 A.a.O. 505.
21 A.a.O. 545.
22 A.a.O. 565.
23 Bornhäuser a.a.O. 69 und 74 votiert für die Wiedergeburtslehre als Zentrum, Krahn

a.a.O. spricht von «ekklesiozentrischer Theologie» (nach Bornhäuser a.a.O. 92).
24 Dazu R. Seeberg: Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. II, Darmstadt 1974, 276-281

(Leontius von Byzanz) und 285 f. (Beschlüsse der 5. Ök. Synode von Konstantinopel,
DS 421-438).

18



3. CALVINS STELLUNGNAHME GEGEN MENNO25

Calvin hatte schon die Schrift à Lascos erhalten, wie dann von Micron dessen

eigene Schrift sowie die Gegenschrift Mennos von 1556. Micron bat
Bullinger und Calvin um Hilfe zu deren Widerlegung. Calvins Gegenschrift

ging in Strassburg verloren. Eine Kopie von Calvins Erwiderung ist

jedoch erhalten26. Calvin geht darin detailliert auf die Argumente Mennos
ein. Als historisches Kuriosum mit aktuellem Bezug sei daraus erwähnt:
Calvin ging bis hin zur medizinischen Feststellung, wonach der Beitrag der
Frau zur Menschwerdung ebenso nötig sei wie der des zeugenden Mannes.
Dies hatte Menno abgelehnt, so dass für ihn Christus in Maria Mensch
werden konnte ohne menschlichen Anteil aus Maria27. Die wichtigsten
Argumente hat Calvin dann in die Ausgabe der Institutio von 1559 aufgenommen28

und wir fassen sie zusammen.
Wenn von dem Herrn vom Himmel (I Kor 15,47) die Rede ist, meint dies
nach Calvin nicht, dass Christi Leib seinem Wesen nach himmlisch sei,
sondern «die geistliche Kraft, die von Christus ausgeht». Christus kommt vom
irdischen Adam her, um unsere Natur anzunehmen und damit uns wirklich
an seiner Erlösung teilhaben zu lassen. Das würde ein göttliches Fleisch
und Blut gerade hindern. Wir wären dann eben nicht nach unserer Natur
wiedergeboren zu göttlichem Wesen.
Weiter gilt nach Calvin, dass «die Kinder Gottes nicht aus Fleisch und Blut,
sondern aus dem Heiligen Geiste, durch den Glauben, geboren werden.
Deshalb führt nicht das Fleisch allein zu dieser brüderlichen Verbundenheit.

Ebenso ist es auch mit dem Satze, Christus sei Mensch geworden,
um uns zu Gottes Kindern zu machen: auch dieser bezieht sich nicht
einfach auf jeden beliebigen Menschen, weil da der Glaube mitten dazwischen

steht, der uns geistlich in Christi Leib einfügt»29.
Die Abstammung Christi nach dem Fleisch, durch Paulus (Rom 9,5) und
die Geschlechtsregister bezeugt, nimmt Calvin wörtlich. Unter Hinweis
auf Gal 4,4 nimmt Calvin Mennos Schlagwort auf und erklärt, Christus sei
eben nicht durch eine Frau, sondern von einer Frau geboren worden30. Die

25 S. dazu den Abschnitt «Calvin and Menno» bei W. Balke: Calvin and the Anabap¬
tist Radicals, transi, by W. Heynen, Grand Rapids MI 1981, (holl. Amsterdam 1973),
202-208.

26 CO X 2. Teil, 167-176.
27 Calvin folgt hier der moderneren Ansicht des Lucretius, Menno der älteren des Aristote¬

les, wonach die Frau nur die Materie für die Geburt, der Mann aber den belebenden
Samen hinzubringt, so Balke a.a.O. nach G. Sarton: Introduction to the History of
Science, Baltimore 1948, III, 1229-1230.

28 Inst. II, 13, 2^4 / OS III, 450-458.
29 Inst. II, 13,2.
30 Inst. II, 13,3; die Stelle Gal 4,4 OS III, 456,2-3.

19



Sündlosigkeit Christi, so sagt Calvin schliesslich, kann nur von der wahren
menschlichen Natur sinnvoll ausgesagt werde, von der göttlichen wäre es
sinnlos31.

Calvin formuliert schliesslich seine Auffassung über die Fleischwerdung
des Wortes in Kürze so: «Das Wort ist zwar freilich in der Unermeßlichkeit
mit der Natur des Menschen zu einer Person zusammengewachsen, aber
doch nicht darin eingeschlossen Wenn es nun heißt: <Das Wort ward
Fleisch> (Joh 1,14) - so ist das nicht so zu verstehen, als ob das Wort in
Fleisch verwandelt oder mit dem Fleisch vermischt worden sei. Es geschah
vielmehr, weil es sich aus dem Schosse der Jungfrau heraus einen Tempel
ersehen, in dem es Wohnung nehmen sollte, weil er, der Sohn Gottes zum
Menschensohn geworden ist ...»32.

Calvin behandelt hier die christologische und soteriologische Seite der
Argumente Mennos. Auf deren Konsequenzen für die Wiedergeburt der
Gläubigen und die Heiligkeit und Absonderung der Gemeinde geht Calvin
an dieser Stelle nicht ein. Aus dem allgemeinen Zusammenhang der Lehren

Calvins geht jedoch hervor: Der Unterschied zu Menno liegt darin,
dass der Heilige Geist uns zu Glaubenden macht, aber nicht schon zu
Geheiligten. Die Gläubigen leiden vielmehr ein Leben lang unter der Last
ihrer sündigen und gebrechlichen Natur.
Man kann deshalb nach Calvin auch von der Kirche keine vollkommene
Heiligkeit und Reinheit verlangen. Ihre Kennzeichen sind «der reine
Dienst am Wort und die reine Übung bei der Feier der Sakramente».
Solange dies in einer Kirche zu finden ist, darf man ihre Gemeinschaft nicht
verlassen33. Noch viel weiter aber «muß unsere Nachsicht im Ertragen der
Unvollkommenheit des Lebens gehen». Calvin wendet sich in diesem
Zusammenhang gegen den Vollkommenheitswahn u.a. «einiger der Wiedertäufer».

Calvin gesteht, «daß das Fehlen von Früchten des Glaubens ein
sehr berechtigter Anstoß ist, zu dem auch wir in unseren gar traurigen
Zeiten mehr als genug Anlaß bieten». Dennoch darf es nicht zur Meinung
«jener Leute» - die Calvin wie gewöhnlich nicht mit Namen nennt - kommen:

«Sie meinen nämlich, wo keine vollkommene Reinheit und Lauterkeit

des Lebens sei, da sei auch keine Kirche, und deshalb sondern sie sich
aus Haß gegen die Laster und in der Meinung, sie schieden sich von einer
Rotte der Gottlosen, tatsächlich von der rechtmäßigen Kirche ab. Sie
verweisen darauf, daß doch die Kirche Christi heilig sei. Aber sie sollen
zugleich auch einsehen, daß sie aus Guten und Bösen gemischt ist...» Calvin
führt zum Beweis die Gleichnisse vom Unkraut im Acker und vom

31 Inst. II, 13,4 / OS III, 457,17-20.
32 Inst. II, 13,4 und XIV, 1 / OS III, 458,7-9 und 16-21 unter Berufung auf Joh 1,14, welche

Angabe in O. Webers Übersetzung fehlt.
33 Inst. IV, 1,12 / OS V, 15,40-16, 3 und 16, 33-37.

20



Fischnetz an, wo die Scheidung erst bei der Ernte, d.h. am Jüngsten Tag,
erfolgt34. Calvin vertritt damit die allgemeine reformatorische Lehre von
der Kirche35.
Genau so wie das Konzept Mennos ist auch dasjenige Calvins in sich
geschlossen und führt konsequent von der Christologie über die Soteriologie
zur Ekklesiologie. Wir stellen beide Konzepte noch einmal gerafft einander

gegenüber.
Beide gehen aus vom Glauben an Jesus als wahrem Gott und Menschen.
Für Menno ist Christus ein wahrer und sündloser Mensch, weil er das

fleischgewordene Wort Gottes und damit von göttlichem Fleisch ist. Für
Calvin ist Christus wahrer Gott und Mensch, weil sich in dem irdischen
Menschen das göttliche Wort ganz offenbart. In der Soteriologie lehrt
Menno: Nur in der Annahme eines nicht-sündigen menschlichen Fleisches
realisiert sich die Erlösung darin, dass wir an Gott teilhaben, ja Gott in uns
ist. Calvin lehrt: Nur in der Annahme des irdisch-menschlichen Fleisches
hat Gott sich wahrhaft zu uns herabgeneigt und uns als irdische Menschen
erlöst, zur Vergebung und Eleiligung, die wir durch die Teilhabe und
Wirkung an Gottes Geist erlangen. Man kann etwas überspitzt den Unterschied

an einer verschiedenen Betonung in der Auslegung von II Kor 5,19
festmachen: Nach Menno hat Gott uns mit sich versöhnt, nach Calvin uns
mit sich36. Für Menno muss daher die Kirche eine reine Gemeinde ohne
sündige Elemente sein, für Calvin eine Schar von Gläubigen, deren wahrer
innerer Glaubensstand und deren Erwählung nur Gott sichtbar ist.
Wenn wir nun nach dem Ertrag dieser Debatte für unsere Gegenwart
fragen, so kann dieser nicht mehr auf der Grundlage m.E. vergangener
metaphysischer Kategorien der Christologie erhoben werden. Das damit
verknüpfte Problem des Gemeindebegriffs ist hingegen so aktuell wie eh und
je und damit die Frage, ob denn nun Menno oder die Reformatoren uns
hier den rechten Weg weisen. Darauf soll in einem abschliessenden Teil
noch eingegangen werden.

34 Inst. IV, 1,13 / OS V, 16,39-40; 17,7; 9-13; 20-24. Die Gleichnisse am Ende vom IV, 1,13;
es sind dies Mt 13,47-48 und Mt 13,24-30. Calvin braucht hier Argumente, die dann auch
in seiner Auseinandersetzung mit den Schleitheimer Artikeln wiederkehren. S. dazu
R. Stauffer: Zwingli et Calvin, critiques de la Confession de Schieitheim, in: Interprètes
de la Bible. Etudes sur les réformateurs du XVIe siècle, Théologie historique 57, Paris
1980,103-128, v.a. 112-114 zu Art. II.

35 Für Luther und das Luthertum s. z.B. Art. 7 und 8 des Augsburger Bekenntnisses, für
Zwingli seine Ausführungen gegen Emser im Kommentar über die wahre und falsche

Religion, deutsch in: Huldrych Zwingli Schriften III, 207-208 Z III, 744).
36 Für Calvin vgl. bei Anm. 8, für Menno «Bekenntnis» 467.

21



4. CHRISTUS ALS GEMEINDE EXISTIEREND

Ich wähle als Titel dieses Schlagwort Bonhoeffers aus seiner Dissertation
«Sanctorum communio»37, weil es auch von täuferischer Seite aufgegriffen
und für deren Gemeindebegriff beansprucht worden ist38. Ebenso wird in
der doch repräsentativen Darstellung in «Die Kirchen in der Welt: Bd. VII
<Die Mennonitem» behauptet, in Luthers These von der ecclesiola in ec-
clesia, der Kirche in der Kirche, habe Luther sein eigentliches Ideal der
Freiwilligkeitskirche aufgestellt und «Es sind dann die Mennoniten und
andere Gemeinden gewesen, die diese dritte Weise Luthers verwirklicht
haben»39. Wären Menno und die Seinen zumindest im Sinne Luthers, wenn
auch nicht Calvins, also die «radikalen Reformatoren», diejenigen, die sein

eigentliches Anliegen verwirklicht haben?
Wir greifen hier zunächst auf die reformatorische Christologie zurück.
Nach Calvin muss die Dialektik in Christus als wahrem Gott und wahrem
Mensch in einer Person gewahrt bleiben. Sie darf nicht auf Kosten des
Irdischen zu einer gleichsam statischen göttlichen Grösse werden, wie bei
Menno oder letztlich auch im Ausgang der Alten Kirche. Wird in Christus
das Menschliche vom Göttlichen dominiert oder gar verschlungen, folgt
daraus für die Ekklesiologie die Tendenz zu einer reinen Gemeinde oder
zu einer Sakramentskirche, d.h. zu einer im Irdischen festzumachenden
Göttlichkeit. Beide Kirchenverständnisse sind nun aber nach Auffassung
der Reformatoren falsch und von ihnen bekämpft worden. Die Reformatoren

bewahren wie in der Christologie, so auch in der Ekklesiologie, eine

Dialektik, diejenige von Volkskirche und eigentlicher Kirche.
Bei Luther verhält es sich so, dass tatsächlich diejenigen, die «mit Ernst
Christen sein wollen», sich zwar privat zusammentun könnten und «alles
auffs wort und gebet und ddie liebe richten». Aber Luther hat an derselben
Stelle festgehalten, dass die zweite Weise der Kirche, nämlich der Gottesdienst

in der Muttersprache für die Unkundigen und Ungläubigen,
selbstverständlich weiterhin notwendig sei als «öffentliche reytzung zum glauben

und zum Christenthum» und ebenso Kirche sei. Luther denkt nie daran,

dass sich die ecclesiola von der ecclesia resp. die Freiwilligkeitskirche
von der Volkskirche trennen sollte.

37 D. Bonhoeffer: Sanctorum communio. Eine dogmatische Untersuchung zur Soziologie
der Kirche, Erstdruck 1930, zit. nach der 4. A. 1969 München Theologische Bücherei
Bd. 3).

38 So bei I.B: Horst: Menno Simons. Der neue Mensch in der Gemeinschaft, in: Radi¬
kale Reformatoren hg. v. H.-J. Goetz, München 1978, Beck'sche Schwarze Reihe 183,

179-189, 182.
39 So J.L. Burkiiolder a.a.O 54. Luthers Aussagen finden sich in der «Deutschen Messe»

von 1526, WA 19, 75. Die hier nicht erwähnte «erste Weise» ist die 1526 von Luther noch
beibehaltene lateinische Messe.

22



Bonhoeffer hat nun die Notwendigkeit und den notwendigen Bezug beider
klar analysiert40. Seine Sicht ist auch für mich überzeugend und soll
deshalb hier den Abschluss bilden. «Christus als Gemeinde existierend»
bedeutet für Bonhoeffer nicht, dass dies nur für eine wahrhaft heilige
Gemeinschaft gilt. Christus ist in die Geschichte eingegangen und existiert
deshalb auch in seiner Gemeinde nicht anders als im Zusammensein von
irdischer Menschheit und göttlicher Natur, in einer zugleich wahrhaften
und sich verfehlenden Kirche. Dies galt schon für die urchristliche
Gemeinde, die eben nicht das Vorbild heiliger Gemeinschaften war, sondern
ein Tempel Gottes aus sehr irdischen Steinen (I Kor 3,16 /1 Pet 2,5).
Als soziologische Entsprechung gibt es nun auch eine nicht auseinanderzu-
reissende Dialektik von Freiwilligkeitskirche und Volkskirche (sanctorum
communio - ecclesia visibilis). Diese Zusammengehörigkeit und Dialektik
ist aber nur gerechtfertigt unter folgenden Bedingungen: Einerseits muss
die Kirche der wahren Christen, die Freiwilligkeitskirche, die sanctorum
communio, immer wieder durch Wort und Sakrament in die Volkskirche
ausgreifen, die andern zum Glauben reizen und sie tragen, damit sie die
Möglichkeit immer haben, «wirklich» Kirche zu werden. Sie darf sich nie
als selbständige und damit vorzeitig richtende Heiligkeitsgruppe absondern.

Umgekehrt darf die volkskirchliche Existenz der Kirche nie ein
Hindernis sein, zur Freiwilligkeitskirche durchzudringen, zum Beispiel durch
irgendwelche Ideologien oder politische Verpflichtungen. Zur Reformationszeit

wurde aus diesem dialektischen lebendigen Bezug tragischerweise
eine Polarisierung, die zur Verfolgung und Absonderung führte.

Es steht heute nun jeder Kirchengestalt gut an, sich zu fragen, wo sie diesen

gegenseitigen Bezug realisiert, von dem Bonhoeffer spricht. Ich würde
dies in meiner eigenen Sprache als den Bezug von tragenden Gruppen und
offener Verkündigungskirche beschreiben. Dies kann ein Bezug innerhalb
einer Kirche sein, aber ebenso auch ein Bezug zwischen Kirchen, die hier
aus ihrer Tradition je einen Schwerpunkt anders gelegt haben. An diesem
Problem stellt sich die Frage der heutigen Verwirklichung des Christentums

und des heutigen Vertrauens auf Christus, auf Christus als Erlöser
und als Gemeinde existierend. Dazu sind wir alle gefordert.

Pfr. Ernst Saxer, Prof. Dr. theol., Casinostr. 6, CH-8600 Dabendorf

(Vortrag, gehalten am Kolloquium «500 Jahre Menno Simons» am 23.
November 1996 in Tramelan).

40 Die wichtigsten hier referierten Äusserungen Bonhoeffers finden sich a.a.O. 92-95,
138-139 und v.a.163-166.

23




	Die Christologie des Menno Simons im Vergleich zur Lehre der Reformatoren, insbesondere Calvins

