
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 20 (1997)

Artikel: Prüfet alles - das Gute behaltet : oder: Wie Menno Simons einen
reformierten Pfarrer von Murten nach Mähren reisen lässt

Autor: Jecker, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hanspeter Jecker

PRÜFET ALLES - DAS GUTE
BEHALTET

oder:
Wie Menno Simons einen reformierten Pfarrer von Murten nach Mähren

reisen lässt

A. EINFÜHRUNG

Bekanntlich waren die Beziehungen zwischen dem niederländischen und
dem oberdeutsch-schweizerischen Täufertum im 16. Jahrhundert alles
andere als ungetrübt. Trotz etlicher Gespräche (v.a. in Strassburg 1555

und 1557) gelang es nicht, die bestehenden theologischen Differenzen
zwischen den beiden Gruppierungen zu bereinigen. Vor allem in der Chri-
stologie und in der Bann- und Meidungsfrage fand man keinerlei
Konsens1.

Vorläufiger Tiefpunkt der gegenseitigen Beziehungen war, dass Menno
Simons anfangs 1559 den Oberdeutschen über diesen Fragen die geistliche
Gemeinschaft aufsagte und sie in den Bann tat2.

* Der vorliegende Text ist weitgehend in der Originalversion von Herbst 1996 belassen
worden. Einzig einige bibliographische Hinweise sind neu hinzugekommen.

1 Theologisch grundsätzlicher kamen die Unterscheide zum Tragen in der Christologie:
Umstritten war insbesondere die Frage nach dem Verhältnis von Göttlichkeit und
Menschlichkeit Jesu Christi. Konkret sieht- und spürbar wurden diese christologischen
Differenzen aber vor allem in der gemeindepraktischen Debatte um Bann und Meidung.
Dabei ist klar, dass Menschwerdungslehre und Bann- bzw. Meidungspraxis eng
zusammenhängen. Je strikter von den meisten niederländischen Taufgesinnten die <Reinheit
Christi» im Sinne einer Betonung seiner Göttlichkeit betont wird, desto rigoroser werden
von ihnen Bann und Meidung angewandt: Analog ihrem Herrn und Meister soll auch die
Gemeinde als Braut Christi «ohne Flecken und Runzeln» erfunden werden.
Gegenüber dieser Striktheit wollten die oberdeutsch-schweizerischen Taufgesinnten
namentlich in der Frage der Meidung mehr Zurückhaltung walten lassen, insbesondere
wenn es um das Auseinanderreissen von Ehen ging. Vgl. dazu Fast, Heinold: Wie sind
die oberdeutschen Täufer «Mennoniten» geworden? In: Mennonitische Geschichtsblätter

43-44/1986/87, v.a. 85 ff.
2 Deutscher Titel des entsprechenden Schreibens vom 23. Januar 1559: «Eine sehr gründli¬

che Antwort voll von allerlei Unterweisungen und guten Ermahnungen, auf Zylis und
Lemmekes unverdiente und lästerliche Ehrabschneidungen und Nachreden [...] von
Mennon Simons.» Zitiert nach der zweiten Pfad-Weg-Ausgabe von Mennos «Vollständige

Werke», Aylmer/Ontario, Canada 1971,401-418.

33



Erstaunlich ist nun allerdings, dass es in den folgenden Jahrzehnten trotzdem

nicht an Versuchen fehlte, das gegenseitige Gespräch wieder
aufzunehmen. Auch wenn die Konferenzen von Neckartal 1575 oder Köln 1591

zu keiner umfassenden Einigung geführt haben, so sind sie doch Ausdruck
des Verlangens von Vertretern beider Seiten, den Kontakt nicht abbrechen
zu lassen3.

Möglicherweise steht damit in einem direkten Zusammenhang, dass im
Jahre 1575 erstmals eine deutsche Übersetzung von Schriften Menno
Simons' im Druck erscheint. Der Titel dieses Buches lautet «Fundamentum.
Ein Fundament und klare Anweisung von der Seligmachenden Lehre un-
sers Herren Jesu Christi [...]». Inhaltlich geht diese Publikation auf die dritte

niederdeutsche Menno-Ausgabe von 1567 zurück. Unklar ist aber bis
heute geblieben, wer die Drucklegung angeordnet und finanziert hat, von
wem der Text ins Deutsche übersetzt worden ist und wo das «Fundamentbuch»

schliesslich gedruckt wurde.
Nun ist wohl davon auszugehen, dass das Interesse an einer deutschsprachigen

Menno-Ausgabe in jenen Regionen am grössten war, wo es am meisten

Berührungspunkte zwischen dem hochdeutsch-schweizerischen und
dem niederländischen Täufertum gab. Dies würde am ehesten auf die
Gegend der Eifel und des Rheinlandes um Köln herum weisen.
Um so überraschender ist nun aber, worauf Heinold Fast schon vor über
40 Jahren hingewiesen hat: Auch weit im täuferischen Süden, nämlich in
der Berner Burgerbibliothek, befindet sich ein Codex aus dem 16. Jahr-

3 Dass diese Kontakte aufrecht erhalten wurden, hat sich in der Folge für die schweizeri¬
schen Taufgesinnten vorerst auf einer ganz anderen, undogmatischen Ebene als äusserst
bedeutsam und hilfreich erwiesen. Weitgehend unabhängig von bestehenden theologischen

Differenzen haben sich die niederländischen Mennoniten nämlich zunehmend
intensiv über das Schicksal ihrer weiterhin verfolgten Gesinnungsverwandten im Süden
informiert. Als mittlerweile anerkannte und teils wohlhabend und einflussreich gewordene

Glieder ihrer Gesellschaft intervenieren sie im gesamten 17. und bis ins frühe
18. Jahrhundert mehrfach bei den eidgenössischen Behörden zugunsten ihrer bedrängten
Glaubensgenossen.
Wohl über den Umweg dieser eindrücklichen und umfangreichen Hilfsleistungen und in
deren Kontext erfolgt nun allerdings auch wieder ein intensiverer (wennzwar eher einseitiger)

theologischer Austausch: Zusammen mit finanziellen und materiellen Hilfsgütern
gelangen zunehmend auch erbauliche Schriften und theologische Texte der niederländischen

Mennoniten in den süddeutsch-elsässischen und schweizerischen Raum und entfalten

dort einen nicht zu unterschätzenden Einfluss. Spätestens im Umfeld der Entstehung
der Antischen gegen Ende des 17. Jahrhunderts werden einige teils altbekannte theologische

Differenzen wieder spürbar! Vgl. dazu die Aufsätze von Gross und Jecker in «Les
Amish - origine et particularismes 1693-1993». Actes du colloque international de
Sainte-Marie-aux-Mines, 19-21 août 1993, édité par l'Association Française d'Histoire
Anabaptiste-Mennonite, Ingersheim 1996.

34



hundert, welcher unter anderem zwei längere Texte von Menno Simons
enthält4.
Fasts Analyse macht dabei zweierlei deutlich: Erstens steht fest, dass das

deutschsprachige Fundamentbuch von 1575 die Vorlage gewesen sein
muss für die beiden Menno-Abschriften. Zweitens ist der Abschreiber
nicht nur aufgrund seines Dialektes, sondern auch aufgrund charakteristischer

inhaltlicher Veränderungen der Vorlage als schweizerischer Täufer
identifizierbar: Theologisch bezeichnend sind insbesondere seine Weglassungen

oder Überarbeitungen von Passagen bei Menno, welche einer
rigorosen Bann- und Meidungspraxis das Wort reden!
Auch zu dieser Handschrift ist nun aber leider herzlich wenig bekannt: Weder

zu den Umständen und Motiven von deren Entstehung, noch zur Identität

des Schreibers gibt es bisher irgendwelche konkreteren Informationen

oder Vermutungen.
So gerne ich nun das Rätsel um die Publikation der deutschen Erstausgabe
von Mennos Fundamentbuch von 1575 oder die Entstehung des Codex 693

der Berner Burgerbibliothek hier und jetzt hätte klären wollen, so sehr
sehe ich mich dazu im Moment noch ausserstande. Immerhin bin ich im
Rahmen meiner Untersuchungen zum Basler Täufertum ebenfalls auf die
frühe Präsenz von Mennos Fundamentbuch von 1575 in der Schweiz ge-
stossen. Und weil die dazugehörige Geschichte zum einen ausgesprochen
turbulent und spannend, zum andern aber auch täufergeschichtlich höchst
aufschlussreich ist, möchte ich sie nachfolgend schildern. Hinzu kommt,
dass diese Begebenheit möglicherweise doch einige Schlüssel enthält für
die Lösung etlicher bisher offen gebliebener Fragen.

B. DIE ERSTAUNLICHE GESCHICHTE DES JACOB GELTHUSER5

1. Erste(?) Kontakte mit dem Täufertum als Pfarrer von Wangen an der
Aare (1573-1578)

Im Wintersemester 1556/57 immatrikuliert sich ein gewisser «Jacobus Gel-
thuserus Liechstalensis» an der theologischen Fakultät der Universität Ba-

4 Burgerbibliothek Bern (BBBE), Codex Ms. 693. Vgl. dazu erstmals Fast, Heinold: Pil-
gram Marpeck und das oberdeutsche Täufertum, in: Archiv für Reformationsgeschichte
(ARG) 47/1956,241, sowie Fast 1986/87,93 f.

5 Erstaunlicherweise sind die nachfolgend dargestellten Vorgänge rund um Jacob Gelthu-
ser von der bisherigen Täuferforschung kaum zur Kenntnis genommen worden. Einige
durchaus vorhandene entsprechende Hinweise in älterer Literatur sind dabei offensichtlich

unbeachtet geblieben. Vgl. dazu v.a Flückiger, Ernst: Die Reformation in der
gemeinen Herrschaft Murten und die Geschichte der reformierten Kirche im Murtenbiet
und im Kanton Freiburg. Gedenkschrift zur Murtner Reformationsfeier 1930) o.O.
und J., 117-120. Ferner Türler, Heinrich: Aus dem ältesten Eherodel von Murten, in:
Neues Berner Taschenbuch 1904,230 ff.

35



sel6. Er ist der Sohn des damaligen Pfarrers im bern-aargauischen Seon,
Hans Gelthuser7. Im Jahr 1558 wird er zum Nachfolger seines Vaters in
Seon gewählt, scheint diese Stelle aber nie angetreten zu haben8. Hingegen
vermählt er sich am 14. August 1559 in Liestal mit «sin[er] husfrow Agatha»,

hinterlässt darüber hinaus aber im dortigen Kirchenbuch keine
weiteren Spuren9. Offenbar etwa gleichzeitig tritt er in den Kirchendienst ein
und scheint vorerst Stellen im Thurgauischen sowie in Brugg bekleidet zu
haben, bevor er von 1573 bis 1578 als Pfarrer von Wangen an der Aare tätig
ist10.

In diese Periode seines Lebens fallen seine ersten bekannten Kontakte mit
dem zeitgenössischen Täufertum11. Anfang 1583 sagt er aus, dass er vor
ungefähr fünf Jahren - also um 1577 oder 1578 - den Markt in Solothurn
besucht habe12. Dabei sei er «Inn des Doctors hus ynkert»13, wo er einer grös-

6 Wackernagel, Hans Georg (Hg.): Die Matrikel der Universität Basel, 4 Bde. Basel
1951 ff. Bd. II, 100. Leider ist mir im Detail nicht bekannt, was Gelthuser allenfalls mit
dem basellandschaftlichen Liestal zu tun hat. (Vgl. dazu auch die Angaben zu einem
Theologiestudenten namens Isaac Gelthuser von Läufelfingen, welcher zwischen 1558
und 1562 ebenfalls in Basel studiert, a.a.O., 117!)

7 Hans Gelthuser, «ein Landtkind von Entfelden», seit 1543 Pfarrhelfer in Aarau, ist von
1544 bis 1558 Pfarrer von Seon. Pfister, Willy: Die Prädikanten des bernischen Aargaus
im 16.-18. Jahrhundert 1528-1798, Zürich 1943, 53 und 126.

8 Pfister 75.
9 Staatsarchiv Basel-Land (StABL) Kirchen E9, Liestal 1, 21 lr. (Das Liestaler Tauf- und

Eheregister setzt 1542 ein!)
10 Basler Matrikel II, 100. Vgl. ferner Lohner, Carl Friedrich Ludwig: Die reformierten

Kirchen und ihre Vorsteher im eidgenössischen Freistaate Bern, Thun 1864, 654.
11 Die beiden wichtigsten Quellen für die folgende Darstellung sind:

a) Apologia lacobi Gelthuseri Liechtstalensis: das ist Warhaffter unnd grundtlicher
bericht, welcher gstalt unnd Ursachen Er zu Murtten vertrieben worden, auch was durch
Jhnne erkundiget: Neben bestendiger Glaubenserkantnus und bekantnus: Alles zu
schirm der warheit hiebej Inn gschrifft gesteh. Annj 1582. den 29. Decembris, Staatsarchiv

Fribourg (StAFR), Murtenbuch B, 461A67. (Nachfolgend <Apologia> genannt)
b) Protokoll des Verhörs von Jacob Gelthuser in Bern vom 24. Januar 1583 gemäss Eintrag

im Turmbuch. StABE, B IX 445, lr-6v. (Nachfolgend <Verhör> genannt)
12 Vgl. für das Folgende: Verhör, 2r.
13 Die Identifizierung dieses Arztes ist mir bisher noch nicht endgültig gelungen. (Vgl. dazu

aber die Ausführungen am Schluss dieses Artikels!) Zur Präsenz täuferischer Ärzte im
Solothurnischen vgl. Appenzeller, Gotthold: Solothurner Täufertum im 16. Jahrhundert,

in: Festschrift Eugen Tatarinoff, hg. vom Historischen Verein des Kantons
Solothurn, Solothurn 1938, 116 f., sowie ders.: Beiträge zur Geschichte des Solothurner Täu-
fertums, in: Jahrbuch für Solothurner Geschichte 14/1941,80. Vgl. zum Thema insgesamt
Flüeler, Benno: Ärzte, Apotheker, Chirurgen und Hebammen im alten Stande
Solothurn 1481-1798, in: Jahrbuch für Solothurner Geschichte 24/1951, 1-89. In welcher
Beziehung der von Appenzeller genannte und für die 1590er Jahre bezeugte täuferische
Arzt bei Burgäschi zum gesuchten «Doctor» in Solothurn steht, muss noch näher untersucht

werden. Zur Bedeutung täuferischer Ärzte für die gesamte Bewegung vgl. nun auch
Jecker, Hanspeter: Ketzer - Rebellen - Heilige. Das Basler Täufertum von 1580 bis
1700, Liestal 1998, v.a. pp. 207 ff., 406 ff., 595 f.

36



seren Zahl von Personen begegnet sei, welche dort an zwei Tischen miteinander

gegessen haben. Von den Anwesenden habe er nur «den Köderli
und Cedo, Töüffere» gekannt14. Als Gelthuser seinen Gastgeber nach der
Identität der übrigen Personen fragt, antwortet ihm dieser, «es syenndt die
frömbdschenn unnd biderben lüt, nämlich Töüffer».
In der Folge lässt sich Gelthuser in ein Gespräch mit dieser Gruppe von
Taufgesinnten ein. Dabei scheint die Rede auf deren theologische
Überzeugungen gekommen zu sein. Im weiteren Verlauf nehmen die Täufer
sodann offenbar zur Illustration ihrer Positionen ein Buch hervor und zeigen
es Gelthuser. Dieser bezeichnet es später als «Ir Buch, das brüderlich lä-
ben genannt, darinnen 7. Artickell wider die H. Evangellysche Leer be-
schribenn»15. Nachdem Gelthuser zusammen mit seinen Gesprächspartnern

das Frühstück beendet hat, verabschiedet er sich von ihnen und kehrt
nach Hause zurück.
Erstaunlich an dieser ersten Begebenheit ist einerseits die Existenz eines
offenbar bekannten Arztes in Solothurn, dessen Haus den Taufgesinnten
als Treffpunkt dient. Anderseits verwundert es, dass Gelthuser als
reformierter bernischer Pfarrer offenbar nichts unternimmt, um den solothurni-
schen Behörden den Vorfall zu melden.

2. Jacob Gelthuser als Pfarrer von Murten (1578-1582)

Anfang Juni 1578 tritt Jacob Gelthuser die Stelle als reformierter Prädi-
kant der deutschsprachigen Gemeinde Murten an16. Offenbar hat er sich
während der gesamten Zeit seiner Tätigkeit als Verkündiger befleissigt,

14 Nikiaus Zedo von Bümpliz ist ab den 1560er Jahren einer der massgeblichsten Täuferleh¬
rer im Bernbiet. Sein Wirkungskreis erstreckte sich dabei von Oberland und Emmental
bis weit ins Mittelland und schloss zumindest das Solothurnische und Freiburgische mit
ein. 1575 wird Zedo ein erstes Mal verhaftet, kann jedoch entkommen. Ende 1580 gerät
er ein zweites Mal in Haft. Das vorerst gefällte Todesurteil wird jedoch nicht vollstreckt,
vielleicht aus Rücksicht auf die öffentliche Meinung, vielleicht aus Hoffnung auf eine
Sinnesänderung Zedos. Tatsächlich scheint Zedo Bereitschaft zum Widerruf bekundet zu
haben. Im Dezember 1580 gelingt ihm aber erneut die Flucht. Vgl. Mennonitisches Lexikon

(ML), hg. von Chr. Hege und Chr. Neff, 4 Bde., Karlsruhe 1913 ff., IV, 586 f. Die
Identität von Köderli ist mir nicht bekannt. Ob er eventuell sogar identisch ist mit Zedo?

15 Offenbar ein früher Druck der «Brüderlichen Vereinigung» von Schieitheim von 1527.

Vgl. dazu Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz (QGTS), Bd. 2: Ostschweiz,
hg. von Heinold Fast, Zürich 1973, 26-36.

16 Vgl. dazu den Eintrag im Murtener Kirchenbuch (StAFR RP 244, 33): «Annj 1578 den
13 Maij ward ich Jacobus Gelthuserus von Liechstal gan Murten zu einem Teütschen pre-
dicannten verordnet, und zöge von Wangen uß Zinstags den 3. Junij und kamen am mit-
wuchen dahin umb fünff uhr nach mittag.» Murten zählte zu den <Gemeinen Vogteien»,
wobei sich die Stände Bern und Freiburg in deren Verwaltung teilten. Vgl. dazu

Ruffieux, Roland (Hg.): Geschichte des Kantons Freiburg, Bd. 1, Freiburg 1981, 330 ff.
Zu Gelthuser vgl. ferner Lohner 509, ferner den Beitrag von Türler.

37



«die fürnempsten artickel unsers Glaubens unnd Christlicher Apostolischer

bekantnus, dem Volck ordenlich und gschrifftmessig grundtlichen zu-
erklëren»17. Dabei hat er offenbar im Rahmen seiner Predigttätigkeit auch
die verschiedenen kirchlichen Sakramente der Reihe nach behandelt. Einzig

die Frage der Taufe stand noch aus. Weil dieser Aspekt aber «Jnn
sunderheit von allerlej Secten gar seltzam gedüttet unnd vereert» wird und
darüber «grosse gezänck unnd tödtliche Verfolgung» entstanden sind, hält
Gelthuser es für «rhattsam und gantz nutzlich», auch die täuferischen
Schriften zu dieser Frage zu studieren.
In der Folge muss sich Gelthuser bei verschiedenen ihm bekannten Taufgesinnten

in der Schweiz gemeldet und um Einsicht in deren Bücher gebeten
haben. Als diese ihm aber nicht über den Weg trauen und darum auch keine

Literatur zur Verfügung stellen wollen, sieht sich Gelthuser nach anderen

Quellen um18 (siehe Seite 38).
Im Flerbst des Jahres 1581 reist er «gan Pillico [?] Inn die Pfaltz aida ettli-
che Ime von synen Schwägern verfallne Bezalungen zebezüchenn»19. Dass
der offenbar aus Liestal stammende Gelthuser in der kurfürstlichen Pfalz
bei Billigheim mehrere Schwager hat, deutet darauf hin, dass seine im
übrigen namentlich nicht bekannte Frau möglicherweise aus jener Gegend
stammt. Weiterhin aufhorchen lässt nun aber, dass es am 16. Oktober 1581

in Billigheim zu einem Treffen Gelthusers mit einem Täuferlehrer namens
Maternus kommt20. Die beiden scheinen sich von früher zu kennen, da
Maternus offenbar eigens wegen Gelthuser nach Billigheim kommt, ihn
besucht und dabei wissen will, «wie er läbe unnd wo er sich jetzunt enthallte».
Bei dieser Gelegenheit fragt Gelthuser seinen täuferischen Pfälzer
Bekannten, «ob er nit ein Buch habe, das sy die Töüffer yetzund bruchind».

17 Vgl. für das Folgende Apologia, 461.
18 Wenigstens eine weitere Begegnung Gelthusers mit Täufern muss wohl am Anfang seiner

Murtener Zeit stattgefunden haben: Offenbar hatte der mit Gelthuser bekannte Täuferlehrer

Nikiaus Zedo einen in Murten wohnhaften Bruder namens Maritz (Moritz?), bei
dem er auch dann noch hin und wieder auftaucht, als er bereits schon obrigkeitlich
ausgewiesen worden ist! Bei einem dieser Besuche Nikiaus Zedos in Murten wird Gelthuser
von dessen Bruder eingeladen. Trotz anfänglichem Zögern willigt Gelthuser schliesslich
ein. Bezeichnenderweise meldet er offenbar aber auch jetzt den Behörden diesen Vorfall
nicht, obwohl er sehr wohl weiss, dass Zedo obrigkeitlich gesucht wird! Immerhin scheint
Gelthuser den Täuferlehrer auf diesen Punkt angesprochen zu haben, als er ihn fragt,
«warumb er, diewyl er wüsse, wie syne Sachenn gestalltet, unnd das er ü.g. Statt unnd
lannd nit bruchenn solle, ü.g. Lannd durchwanndle, unnd widerumb Inn dz lannd
komme». (Verhör, 2v)

19 Vgl. für das Folgende wiederum Verhör, 2v. Der weitere Kontext macht klar, dass es sich
bei «Pillico» um das wenige Kilometer südlich von Landau liegende Billigheim(-Ingen-
heim) handeln muss!

20 Apologia, 461 und Verhör, 2v. Melchior Mader (Mattern) von Oberingelheim lässt sich
als Täufer noch 1590 bzw. 1603 in der Pfalz nachweisen (Quellen zur Geschichte der Täufer

[QGT], Bd. IV: Baden und Pfalz, Gütersloh 1951, 232 und 238 f.).

38



-6?G«!V-£Vn l&v^jt/Ç *&* yrrv ^

W*»£ rbUr rtßa&m w^v, .• <^*Q Arrnt~~j ç- g j ^»n jf. Qc^p^fC

y~«k r«i»»v. fr£+~rv+<f^\\tvkczm*V~ O^rrvrfC
(d)<*V

feirfi&tytx (<2i ^»H. *>* -"^5 '^^ß7**

^ ' Ipttflr» "tflrßt&nßi «e*v \W-"^W- "I^ïrn<ktniz.ni^n\ ?$** yft
"^r-' <fivim$t \m& *£\wr\-wkuj^yr jjyrrj^eßt afârr / $*ï 'nr»**\_

j§bnvnp- M jit -g&.fâbfft Qt&t -wC^f4J^r-
ffttw**r>~ •' ?0<r$jy^~-PÙM^ ^a:~>^kb : Nh*W/i£ <vAv

îfw torûJbr* &tly-r*-. Vv£ GV*-fctf r^- -wer^i ftfitùir \rA- 'iêôeir/l#f\

<J+o*Qt*/ß yC& v*£- -nrM*. VwG VwzU ]^rr> -f"4 -4*4* C&«r&ß

dlMß£îrt Vf'^^w Çv^^tbY&rfffrri trhbr StfiQeffovb V»"^

Ausschnitt aus Jakob Gelthusers eigenhändig verfasster Verteidigungsschrift (Apologie)

vom 29. Dezember 1582: « Darnffmich bei den Toiifferen so Jm ScIiwytzerLanndt
wonhafft umb solche Jre bucher beworben: Diewyl aber sie mir nit truwen wollen wind
nüt erhalten mögen: Hab ich Jnn Anno 1581 den 15. Octobris mit einem Toiifferischen
Leerer Maternus genant, Jnn der Churfürstlichen Pfaltz am Rhein sprach gehalten, wind
ein Buch von Jm uffborg zu lesen ußgebracht, das wirt genant Fundamentum, das ist der
recht grundt wind Summarischer Jnnhalt aller Toiifferei, darinnen der Author Menno
Simonis alle Jre Toiifferisclie artikel understahtt zu beschirmen: Solches buch liab ich mit
vleiß gelesen: Dieweil aber Jm trucken durch den Setzer viel wortt nit recht gesteh und
übersehen worden, so sind viel errata wind wortt zu ennderen, Jm ennd deß Buchs Jnn
fiinff bletteren verzeichnet gsin: Solches hab ich alles Corrigiertt wind Jm Buch hin wind
har an gepürlichem ortt verbessert [...]» (Staatsarchiv Fribourg, Murtenbuch B, 461).

Darauf antwortet Maternus prompt zustimmend und nennt Mennos
Fundamentbuch. Weiter meint er, «sy die Töüffer sy syenndt dessälbigenn Inn-
hallts allerdingen unndereinandern glychsinnig, dann allein des Baans,
könind sy nit des Einenn werdenn».
Als Gelthuser Maternus fragt, ob er das Buch bis kommende Ostern
ausleihen und in die Schweiz mitnehmen dürfe, hat dieser offensichtlich nichts
dagegen einzuwenden.
Seit dem Abend des Martinstages (11. November) wieder zurück in Mur-
ten21, studiert Gelthuser die umfangreiche Schrift Mennos offenbar sehr

21 Staatsarchiv Solothurn (StASO), Freiburgschreiben AF 9.3., 55 (Kopie des Briefes von
Gelthuser an Maternus).

39



eingehend. Dabei nimmt er sich sogar die Mühe, die am Ende des Buches
angegebenen Druckfehler im fortlaufenden Text zu korrigieren.
Ende Februar des darauf folgenden Jahres 1582 schickt sich Gelthuser an,
das Fundamentbuch seinem Pfälzer Bekannten wie versprochen auf
Ostern zurückzustellen. Beauftragt wird damit ein junger Student, den
Gelthuser bereits im vergangenen Herbst auf der Rückreise aus der Pfalz
kennengelernt hat. Dieser, ein Sohn des Pfarrers von Gottstatt22, hatte sich
daraufhin während der Wintermonate im Hause von Gelthuser in Murten
aufgehalten. Interessanterweise nennt Gelthuser als Ziel dieses Aufenthaltes,

dass er sich gegenüber dessen Vater verpflichtet habe, den jungen
Mann «Inn der Artzney zeunderrichtenn»23!
Im Verlauf des Winters muss der Gottstätter Pfarrersohn nun aber
aufgrund seines offenbar unflätigen Verhaltens und eines allzu lockeren
Mundwerkes in Konflikt mit dem Murtener Schultheiss Wyttenbach geraten

sein. Er bekommt deswegen eine anscheinend längere Gefängnisstrafe
aufgebrummt. Während dieser Zeit scheint bei dem jungen Mann aus nicht
deutlicher werdenden Beweggründen der Wunsch herangewachsen zu
sein, nach seiner Entlassung aus der Haft an einer offenbar kurz vor der
Eröffnung stehenden täuferischen Schule bei «Ramberg» zu unterrichten.
Er bittet deswegen seinen Lehrmeister und Zimmerherrn Gelthuser, er
möge ihm ein entsprechendes Referenzschreiben «an die Rambergi-
schen[?] Thöüffer» verfassen. Dieses Ansinnen weist Gelthuser zwar vorerst

ab, erklärt sich aber ansonsten bereit, dem Studenten durchaus mit
einem Empfehlungsschreiben behilflich zu sein, wenn dieser gewillt sei, «ett-
wann einem herren zedyenen». Weil der junge Mann aber insistiert und
wohl auch aus Mitleid mit dem Gefangenen, schreibt Gelthuser am
25. Februar 1582 tatsächlich einen entsprechenden Brief. Zusammen mit
dem entliehenen Fundamentbuch soll der Gottstädter Pfarrersohn dieses
Schreiben dem Täuferlehrer Maternus in die Pfalz bringen. Ende Februar
oder Anfang März dürfte es gewesen sein, als der junge Mann mit seinem
Gepäck zur Reise aufbricht24.

22 Pfarrer zu Gottstatt (zwischen Biel und Büren an der Aare) ist zwischen 1580 und 1583

Hans Herli, vormals Helfer zu Büren, welcher aber 1583 abgesetzt wird (Lohner 492).
23 Verhör, 3r. Woher Gelthuser diese medizinischen Kenntnisse hat, wird leider nicht klar.

Hingegen dürfte diese ärztliche Tätigkeit mit ein Grund sein für die Bekanntschaft Gelt-
husers mit dem täuferischen Doktor in Solothurn! Gelthusers Spezialinteresse an
Heilkundlichem wird ebenfalls deutlich aufgrund einer Häufung von Einträgen im Murtener
Kirchenbuch, bei denen es um Bemerkungen über Amtshandlungen an Ärzten, Scherern
oder Badern geht (Türler 232 f.).

24 StASO Freiburgschreiben AF 9.3., 53 ff. Dass Gelthuser das Empfehlungsschreiben an
Maternus adressiert, deutet darauf hin, dass die erwähnte täuferische «Schull der Jugend»
wohl in dessen näherer Umgebung in der Pfalz geplant wird oder bereits besteht. Beim
erwähnten Ramberg dürfte es sich um die wenige Kilometer nordwestlich von Landau

40



Dass er dabei wohl nie am Endziel seiner Reise ankommt, ist für die
Täufergeschichtsforschung zwar als ein Glücksfall zu bezeichnen. Für Gelthu-
ser allerdings bedeutet dies den Beginn einer dramatischen und turbulenten

Lebensphase.
Noch hatte nämlich der junge Sendbote die bernische Grenze nicht
überschritten, da sollte ihm seine offenbar mangelnde Diskretion bereits schon
wieder zum Verhängnis werden. Im Gespräch mit etlichen Geistlichen des

Nidauer Kapitels kann er es sich unterwegs wohl nicht verkneifen, von
einem Buch zu sprechen, das er mit sich führe. Prompt weckt er damit deren
Neugier und muss zusehen, wie sie nicht nur das mitgeführte Fundamentbuch,

sondern auch den Begleitbrief behändigen. Einige Tage später trifft
in Bern denn auch bereits schon die entsprechende Mitteilung ein über
diese offensichtlich aufsehenerregenden Beutestücke
Am Mittwoch, dem 14. März 1582, gelangt Bern prompt schon an Murten
mit der Aufforderung, Gelthuser am kommenden Montag nach Bern vor
den Rat zu beordern wegen des täuferischen Buches, welches er habe «gan
Straßburg schicken wellen»25. Sofort leitet der Schultheiss diesen Befehl
an Gelthuser weiter, verschweigt ihm aber den genauen Grund des Aufgebotes

selbst dann, als der Pfarrer danach fragt. Mittlerweile hat Gelthuser
selbst aber durchaus schon Verdacht geschöpft und geahnt, dass wohl
etwas mit dem Büchertransport in die Pfalz schief gelaufen ist.
Aus der Perspektive Gelthusers, wie sie aus dessen späteren
Rechtfertigungsversuchen deutlich wird, hat sich die Angelegenheit nun wie folgt
weiter entwickelt:
Infolge von Krankheit26 und schlechten Wetters beschliesst Gelthuser,
nicht selbst nach Bern zu reisen, sondern sich schriftlich zu verantworten
wegen des offensichtlich konfiszierten Täuferbuches mitsamt Begleitbrief.
Als Gelthuser mit der Zusammenstellung eines entsprechenden Dossiers
für Bern beschäftigt ist, erreicht ihn nun aber eine erste «warnung von
einem vertruwten gönner»27. Dieselbe macht deutlich, «wie die predicanten
ein böses spyl gegen der Oberkeit mir zugericht habindt, darum gar sorgsam

unnd fürsichtigklichen zu handien seie».

genannte Ortschaft handeln. Interessant ist, dass der junge Mann dem täuferischen
Gedankengut offenbar bereits derart nahe zu stehen scheint, dass Gelthuser an Maternus
schreibt, dessen Glaubensgemeinschaft möge prüfen, ob und inwiefern der Gottstätter
mit der Zeit «ettwan gantz eüwer eigen und zugethaner» werde. Zum Ganzen vgl. Verhör,

3v und Apologia, 462.
25 StABE Ratsmanuale (RM) 274, 195.
26 Die Apologia spricht von «Hauptwee» (462), im Berner Verhör nennt Gelthuser «Schar-

röti» (4v).
27 Vgl. für das Folgende die Schilderung in der Apologia, 462 f., sowie im Verhör, 3v-4v.

41



Solchermassen auf der Hut, nimmt Gelthuser am Sonntag, dem 18. März
Kontakt auf mit seinem Pfarr-Visitator Johannes Sybold von Kerzers28 und
bittet ihn um Rat. Dieser will aber keine präzisen Aussagen machen,
sondern meint ausweichend, Gelthuser müsse in dieser Sache sich selbst der
beste Ratgeber sein. Für Gelthuser wird daraus klar, dass Sybold sehr wohl
informiert ist, dass ihm aber wahrscheinlich «Silentium von den anderen
[...] gepotten» worden ist.
Offensichtlich vernimmt der Schultheiss in der Folge von den wachsenden
Bedenken Gelthusers und sucht diesen zusammen mit dem Pfarrer der
welschen Gemeinde am späteren Sonntagnachmittag im Pfarrhaus auf. Als
er dort Gelthuser krank im Bett vorfindet, ermahnt er ihn eindringlich,
sich gleichwohl zeitig in Bern einzufinden. Als Gelthuser meint, dies sei
infolge seiner Krankheit wohl nicht möglich, vermag sich Schultheiss
Wittenbach nicht weiter zu kontrollieren. Er nennt Gelthuser einen Erzketzer,
welcher nicht nur täuferische Bücher studiere, sondern dieselben gar noch
verbessern wolle. Ausser sich vor Zorn droht er, «er wölte das Buch Men-
nonis und alle so darmit umbgiengen, helffen mit führ unnd schwärt ußrüt-
ten». Falls Gelthuser nicht selbst nach Bern gehe, so werde «er Inn wol
machen zegan, unnd vil ehr Im Beth dahin, oder Inn gfängcknus tragen
lassen».

Solchermassen eingeschüchtert, scheint Gelthuser gegenüber Wyttenbach
schliesslich doch versprochen zu haben, sich am nächsten Tag nach Bern
begeben zu wollen. Anderseits sieht sich Gelthuser durch diesen Vorfall in
seinen schlimmsten Befürchtungen bestätigt. Wohl gibt er später an, er
habe tatsächlich ernstlich erwogen, sich selbst nach Bern zu begeben, um
die Angelegenheit richtigzustellen, zumal er sich zu keiner Zeit einer
Schuld bewusst gewesen sei.

Da wird er nun aber in der folgenden Nacht um zwei Uhr durch einen
Mann namens «Jörg Pöttäng» ein weiteres Mal gewarnt, «er sölte nit alhar
gan, dann alle kefynen unnd weibel zu Bernn warttind uff Inne, unnd hab

gar bössenn Lufft dasälbst». Seitens der Berner Geistlichkeit seien sämtliche

Weichen bereits gestellt, das Urteil stehe bereits fest!
Da Gelthuser offensichtlich weiss, was in der Vergangenheit «etwan durch
solche vorurthel unschuldigen personen widerfahren», verzichtet er
endgültig auf eine Reise nach Bern und taucht vorerst unter.

28 Johannes Sybold, vormals Pfarrer zu Mett (1559 ff.) und Frauenkappelen (1564 f.), wirkt
in Kerzers zwischen 1565 und 1587. Die letzten Jahre seines Lebens (1587-1595) ist er
Pfarrer von Wohlen, wovon die letzten fünf Jahre als Dekan des Büren-Kapitels (Lohner
81.499.504.601).

42



3. Jacob Gelthusers Flucht nach Solothurn (März 1582) und in den Klettgau
(April bis Juni 1582)

Wahrscheinlich von einem Versteck in der Nähe aus appelliert er unverzüglich

via den Rat von Murten nach Freiburg und beklagt sich über den eigenen

Schultheissen: Dieser habe ihn bedroht und einen Täufer geheissen, nur
weil er, Gelthuser, einem Bekannten ein täuferisches Buch zurückgesandt
habe. Auf blossen Verdacht hin habe er ihn als Pfarrer für abgesetzt erklärt!
Am 23. März beschliesst man in Freiburg, an den Schultheissen zu gelangen
und ihn zu bitten, die Angelegenheit in Bern zu klären29.

Bereits am Dienstag, dem 22. März berichtet nun aber der Murtener
Schultheiss Wyttenbach nach Bern, dass er Gelthuser zwar wie verlangt
nach Bern aufgeboten habe, dass dieser sich aber durch Flucht nach
Solothurn zu einem täuferischen Arzt dem Befehl entzogen habe30.

Tatsächlich muss sich Gelthuser vorerst nach Solothurn gewandt haben,
um sich dort während fünf Tagen pflegen zu lassen. Im Rahmen dieses
Aufenthaltes dürfte Gelthuser mit seinem Freund und Gastgeber wohl
auch Gespräche darüber geführt haben, was nun am besten zu tun sei. Es

mag auf den Ratschlag des täuferischen Arztes zurückzuführen sein, wenn
Gelthuser sich in der Folge entschliesst, nun erst recht das Täufertum aus

eigener Anschauung kennenzulernen. Wie sehr es ihm dabei bloss um eine
Erweiterung seines Wissens und seiner Kenntnisse gegangen ist, um das

Täufertum später besser widerlegen zu können, muss im Moment dahingestellt

bleiben. Fest steht, dass Gelthuser diesen Entscheid später vor
eidgenössischen Obrigkeiten so begründen wird. Inwiefern aber darüber hinaus
seitens von Gelthuser doch auch existentielles Interesse und Sympathie für
das Täufertum vorhanden war, lässt sich nur vermuten.
Dieweil bei Gelthuser der Entschluss heranreift, sein ursprüngliches
Anliegen weiter zu verfolgen und das Täufertum an Ort und Stelle besser
kennenzulernen, schreitet der Schultheiss von Murten am 25. März zu einer
umfassenden Razzia des Pfarrhauses, wobei er «das Studierstüblin mit
gwalt uffprechen und [Gelthusers] gantze Liberej durch suchen» lässt. Dabei

scheinen weitere täuferische Schriften und Bücher zum Vorschein
gekommen zu sein. Dies veranlasst die Obrigkeit Anfang April, Hab und Gut
von Jacob Gelthuser zu konfiszieren und zu verkaufen. Nach Bezahlung
sämtlicher Schulden soll der Rest seiner Frau übergeben werden. Im übrigen

beschliesst man in Freiburg, die solothurnischen Behörden über die
Vorgänge zu informieren31.

29 StAFRRM 123,175.
30 StAFR, Murtenbuch B, 473. Es wird sich dabei um dieselbe Person handeln, bei welcher

Gelthuser schon Ende der 1570er Jahre eine Gruppe von Taufgesinnten getroffen hatte!
31 StAFR Ratsmanuale (RM) 123,200 und 213 f. Das Schreiben aus Freiburg umfasst neben

der eigentlichen Missive als Beilage eine Kopie des Briefes von Gelthuser an Maternus,

43



Das entsprechende Schreiben vom 10. April wird in Solothurn mit Erstaunen

zur Kenntnis genommen und am Ostertag(!) beantwortet: Die Nachricht

von Gelthusers Aufenthalt in Solothurn sei ihnen «gantz nüw und
ungnäm». Seit dessen Wegzug aus der Pfarrei Wangen habe man ihn in der
Stadt nie mehr gesehen, wolle nun aber allen Ernstes nachforschen und
ihn zu ergreifen suchen, damit «der gepür nach mitt ime fürgnommen»
werden könne. Seltsamerweise - oder bezeichnenderweise? - ist in den
Akten aber keine weitere Spur zu dieser Angelegenheit aufzufinden: Die
Präsenz eines täuferischen Arztes in der Stadt dürfte nur dank des
Wohlwollens einflussreicher Gönner möglich gewesen sein, und genau diese
Kreise werden diesen Nonkonformisten wohl auch jetzt wieder protegiert
haben32.

Nachdem auch Gelthusers Frau in Freiburg eine Klage gegen den Schult-
heissen eingereicht zu haben scheint, trifft offenbar ein Schreiben ihres
Mannes aus dem Klettgau ein, worin dieser sie bittet, möglichst rasch zu
ihm zu kommen33. Wie es scheint mit Einwilligung der Obrigkeit reist
Gelthusers Ehefrau in der Folge zu ihrem Gemahl. Dieser unterbreitet ihr
seinen Plan, sich vor einer neuerlichen Bewerbung um einen kirchlichen
Dienst gründlich über die täuferische Lehre und Praxis informieren zu
wollen, und zwar

«Nit allein deren so Jnn diseren Landen wonhafft: Sonders vil mehr deren so
in österrych unnd Merheim sind, dahin dann Järlichen uß allen teütschen Landen

vil Volcks hin Jnn gefürt und verfürt wirt. Unnd hab solchs darum mir für-
genomen, damit ich hernach von dem heiligen Tauff allerdingen desto besser
und grundtlichen schreiben unnd Leehren könne: Demnach, daß ich nach
erfahrung alles Jres thün unnd lassens, auch menigklichem ein warnung sein
möge, vor Jrem falsch unnd betrug zu verwaren, unnd sonderlichen der Hut-
terischen falschen dücken, dadurch vil tusent personen Järlichen übel betrogen

werdendt».

Vorerst allerdings hält sich Gelthuser - teils nun auch zusammen mit seiner
Ehefrau - während insgesamt zehn Wochen im Klettgau und in der Region

«den Zimmerhandwercker wohnhafft zu Ingenheim, mynem lieben gönnern unnd
bekhanten fründ» (StASO Freiburgschreiben AF 9.3., 53-55).

32 StASO Missiven AB 1.40., 53 f. Möglicherweise gehört der langjährige Solothurner
Staatsschreiber Johann Jacob vom Staal zu den Beschützern gewisser Taufgesinnter.
Bekannt sind noch aus früherer Zeit seine Kontakte zu Niederländern aus dem Umfeld
des David Joris auf dem Birtishof im Beinwilertal am Passwang (vgl. dazu Burckhardt,
Paul: David Joris, in: Basler Biographien, hg. von Freunden vaterländischer Geschichte,
Bd. 1, Basel 1900, 105.154; ferner die von Rolf Max Kully und Hans Rindiisbacher
geplante Edition des Liber Amicorum des Johann Jacob von Staal!). Als Schreiber des

Ratsprotokolls und der Missiven jener Zeit dürfte er einen nicht unwesentlichen Einfluss
auf Tun und Lassen der Behörden genommen haben.

33 StAFR RM 123,213 f., sowie zum Ganzen Apologia, 464 und Verhör, 4v.

44



Schaffhausen auf. Dabei verrichtet er offensichtlich selbst wiederum ärztliche

Tätigkeiten, liest daneben aber auch intensiv täuferische Schriften,
welche er offenbar recht problemlos erhält. Offensichtlich ist ihm überall
der Ruf vorausgeeilt, um des täuferischen Glaubens willen von den
eidgenössischen reformierten Behörden verfolgt zu sein. Diese Reputation öffnet

ihm in der Folge viele Türen:

«Darzu mir gar dienstlich gsin, daß sie schon vorhin vernommen, wie ich von
eines Toüfferischen buchs wegen Jnn Ungnaden der Oberkeitt körnen seie
unnd darum abwychen müssen»!

4. Jacob Gelthusers und seiner Frau <Studienreise> nach Mähren und Rückkehr

in die Schweiz (Sommer/Herbst 1582)

Zusammen mit seiner Frau reist Gelthuser wohl etwa im Juni 1582 wie
geplant nach Mähren. Einen Teil seiner Habe lassen die beiden offenbar in
Schaffhausen zurück34. Nach einem möglicherweise ausgedehnteren
Aufenthalt bei verschiedenen täuferischen Gruppen in Mähren kehren die beiden

wohl noch vor Einbruch des Winters in die Region Schaffhausen
zurück, wo sie offenbar ihre Eindrücke zu verarbeiten gedenken. Von Pful-
lendorf aus scheinen sie noch einmal Kontakt aufgenommen zu haben mit
Taufgesinnten aus dem süddeutsch-ostschweizerischen Raum35.

Am 16. Dezember 1582 schliesslich gelangt das Ehepaar Gelthuser nach
Zürich36. Unverzüglich nimmt Jacob Gelthuser hier Kontakt auf mit «etlichen

geleertten», denen er seine Eindrücke und Einsichten schildert. Seine

Gesprächspartner zeigen sich offenbar ausgesprochen beeindruckt von
den Darstellungen Gelthusers und versprechen sich von deren Weiterverbreitung

einen wichtigen Beitrag im obrigkeitlichen Kampf gegen das
einheimische Täufertum sowie gegen die Werbetätigkeit hutterischer Sendboten,

welche zur Auswanderung nach Mähren einladen. In der Folge scheint
sich der Zürcher Antistes Rudolf Gwalther37 sogar verpflichtet zu haben,
sich beim Murtener Schultheissen schriftlich zugunsten von Gelthuser zu
verwenden. Gelthuser selbst zeigt sich bereit, seine Einsichten zu Papier zu
bringen, «allen handel zu beschreiben unnd Jm truck gantzer Teütscher
Nation zu eroffnen»!

34 Gelthuser nennt einen gewissen «Martti Alben», dem man das Gepäck anvertraut habe.
Ob er der Wirt des Gasthauses «Zum Schiff» ist, welcher offenbar bekannt dafür ist, dass

er durchreisenden Taufgesinnten Geld wechselt? (Verhör, 4v und 6r.)
35 Pfullendorf liegt knapp auf halbem Weg zwischen Schaffhausen und Ulm.
36 Apologia, 465.
37 Rudolf Gwalther (1519-1586), Nachfolger Bullingers als Antistes (Vorsteher) der Zür¬

cher Kirche seit 1575. Vgl. dazu Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz (HBLS),
7 Bde., Neuenburg 1921 ff., Bd. IV, 26.

45



5. Jacob Gelthusers Apologia (Dezember 1582)

Zuvor liegt Gelthuser allerdings daran, sich gegenüber der bernischen
Obrigkeit zu verantworten und zu rechtfertigen. Und weil «mundtliche Ant-
wortt zu geben gnugsam gefarlich fallen möcht», macht sich Gelthuser daran,

seine Apologia schriftlich zu verfassen38. Weil er in Zürich die dazu
nötige Ruhe und Musse wohl nicht gehabt hat, wendet sich Gelthuser offenbar

erneut nach Solothurn zu seinem täuferischen Freund, dem Arzt.
Bereits am 28. Dezember 1582 hat Bern nun aber aus Solothurn erfahren,
dass Gelthuser dort «by einem Doctor underschlouff» gefunden hat.
Postwendend bitten die Berner, Solothurn möge auf Gelthuser achten und ihn
zu verhaften versuchen. Ähnliche Haftbefehle gehen gleichzeitig auch ab

an Aarberg, Büren, Nidau, Gottstatt, Fraubrunnen, Landshut, Wangen,
Bipp, Aarwangen, Aarburg, Biberstein, Königsfelden und Lenzburg39.
Offenbar infolge eines in Umlauf gesetzten Gerüchtes gelangt Bern am
gleichen Tag auch an Basel mit der Bitte, die Obrigkeit möge

«inn iren Truckeryen lügen ob berürtter Gelthuser ettwas da trucken laße
einer Evangelischen lehr unnd miner Herren reputation zuwider, wie dessen
sich Gelthuser mercken lassen, unnd so sy ettwas finden, das suprimieren,
unnd das original ir g. zuschicken»40.

Anscheinend noch nicht entdeckt und belangt von irgendwelchen
Häschern verfasst Gelthuser zwischen dem 29. und dem 31. Dezember seine

umfangreiche siebenseitige Rechtfertigungsschrift, aus welcher schon
mehrmals zitiert worden ist.
Zentrales Anliegen dieser Apologia ist dabei ganz offensichtlich, dass
Gelthuser sich vom Verdacht befreien will, wonach er selbst ein Täufer
geworden sei oder aber aus Sympathie zum Täufertum gehandelt habe.
Immer wieder betont er, dass sein Wunsch, das Täufertum besser kennen
lernen zu wollen, nichts mit einer Abkehr vom reformierten Bekenntnis zu
tun habe. Vielmehr sei es ihm einzig darum gegangen, künftig mit grösserer

Kompetenz und Sachlichkeit vor dem Täufertum warnen zu können.
Um dies zu illustrieren, erzählt Gelthuser sehr detailreich und anschaulich
die Geschichte von seinen ersten Kontakten mit Taufgesinnten, von seiner
Suche nach täuferischer Literatur, seiner Reise in die Pfalz sowie der
Ausleihe von Mennos Fundamentbuch daselbst, von der versuchten und
vereitelten Rückgabe des Werkes, vom Aufgebot nach Bern, dem Zusammen-
stoss mit dem Murtener Schultheissen, von seiner Flucht via Solothurn in
den Klettgau, von seiner Erkundigungsreise nach Mähren und der Rückkehr

in die Schweiz.

38 Apologia, 465.
39 StABE RM 275,407.
40 Eine Antwort aus Basel ist mir nicht bekannt.

46



Gelthuser verpasst es denn auch nicht, gegenüber seiner Obrigkeit gebührend

darauf hinzuweisen, dass er diese Unternehmung nicht aus Übermut
und Leichtsinn durchgeführt hat: Vielmehr habe er sich dazu einzig «durch
Gottes Hilff understanden, unnd die gefarliche wytte Reyß mit grossem
kosten und arbeit volendet». Als Ergebnis seiner Studienreise fasst
Gelthuser zusammen, dass er «der Toüfferej allerhand Secten und gantz wytt
underscheidne Orden besichtiget, erfahren, geleßen unnd uffgezeichnet»
habe und dementsprechend nun wisse, wovon er spreche und weswegen er
warne41!

Im letzten und kürzeren Teil seiner Apologie bekräftigt Gelthuser als
erstes noch einmal seine Zustimmung zum Zweiten Helvetischen Bekenntnis

von 1566, welches er selbst im Jahre 1572 eidlich bestätigt habe42 und
wovon er auch künftig nicht abzuweichen gedenke. Als zweites wehrt er
sich gegen den Vorwurf, er habe durch seine Notizen am Rande des Textes
bzw. am Schluss des unterdessen konfiszierten Fundamentbuches dasselbe
verbessern oder wenigstens seine Zustimmung dazu ausdrücken wollen.
Gelthuser weist diese Vermutung als geradezu lächerlich zurück. Vielmehr
gehe es dabei um

«menda, errata oder Verbesserungen, da die wörtter Jm setzen nit recht verstanden oder
übersehen werden, unnd als dann nach volendung deß buchs erst Jm überlesen gespürtt
unnd zum ennd besonders getruckt werdendt, welches dann gmeinlich beschicht, wie
die geleertten wüssendt».

Auch in Bern hätte man dies mit etwas gutem Willen und Sorgfalt durchaus

bemerken müssen, wenn nicht - und jetzt holt Gelthuser zur Gegenoffensive

aus - wenn nicht «durch den Zornn Spiegel solches min corrigieren
unnd schreiben von Jhnen were geleßen worden»!
Was seinen ebenfalls konfiszierten Brief an den Pfälzer Täuferlehrer
Maternus angeht, so schreibt Gelthuser, dass er darin mit keinem Wort das

eigene reformierte Glaubensbekenntnis verleugnet habe. Vielmehr habe er
wie versprochen seinem Bekannten dessen Buch zurückerstatten wollen
und ihm dabei seinen Dank ausgesprochen.
Es sei ihm aber auch bewusst, dass wohl vor allem der folgende Satz aus dem
Schlussabsatz seines Briefes nicht verstanden worden ist, welcher laute:

«Ich habe vil gütts uß dem buch erlernet, Gott wolle das es zu siner Zytt
frucht pringe».

Dazu sei zweierlei zu sagen: Zum einen hätten die Berner Gelehrten besser

daran getan, ihn Gelthuser

41 Apologia, 464 f.
42 Wohl bei seinem Eintritt in bernische Dienste als Pfarrhelfer von Brugg am 10. Juli 1572

(Pfister 75). Vgl. zum Folgenden Apologia 465 ff.

47



«Jnn geheim oder fründtlichen für das Consistorium oder Schul der Theologen

beschicken, und ein solche Religions Sachen under Ihnen selbst, one
witteren rumor, vernemmen und zerleggen sollen».

Mit dieser vorsichtigen Kritik an den Verantwortlichen der bernischen Kirche

seiner Zeit lässt es Gelthuser nun aber noch nicht bewenden. Vielmehr
holt er noch weiter aus, wenn er fortfährt, dass genau ein solches diskreteres

Vorgehen von früheren bernischen Kirchenverantwortlichen immer
wieder mit grossem Erfolg angewandt worden sei:

«Dann also hettend gethan Unsere fromen Alten Vätter und Praeceptores:
Musculus: Hallerus, Weberus unnd Aretius seliger, wo sy noch Jm leben
gweßen43. Aber ein solchs Scandalum unnd Landts Rumor könnend die Jenigen

anrichten, welche ietzunder Jm Hauß Gottes vorstandt, und Jre getrüwe
standthaffte mitdiener, allzytt nur zuschlahen unnd mißhandlen gesinnet sind:
wie der kneht[!], Mathej am 24. zu thun gewonet ist».

Nach diesem massiven Angriff Gelthusers gegen seine eigenen kirchlichen
Vorgesetzten kommt er endlich zum zweiten Punkt und damit zur Erklärung

jenes Satzes, welcher wohl am umstrittensten war und massgeblich
mitverantwortlich gewesen ist an den entstandenen Verwicklungen: «Ich
habe vil gutts uß dem buch erlernet, Gott wolle das es zu siner Zytt frucht
pringe»44.
Laut Gelthuser hätte man ihn nur zu fragen brauchen, um seine diesbezügliche

Überzeugung sehr rasch kennen zu lernen. Er sei nämlich der festen
Ansicht,

«daß ich uß allen gschrifften etwas gütts unnd nutzlichs erlernen kan, die
schon richtig wider unsere bekantnus gesteh sindt: Wie auch ietzunder Jm
Land zu Merheim bej allerlei Secten etwas besonders ich gesehen unnd erfahren,

das mir zu gutter Verwarnung vor Ihnen zu hütten, unnd Jnn Rechtem
glauben stiff und vest mit höchster danckbarkeit gegen Gott zu beharren,
dienstlich sein mag».

In einer für seine Zeit ungewöhnlichen Offenheit war demnach Gelthuser
gewillt, in gut neutestamentlicher Art und ohne falsche Berührungsängste
alles zu prüfen und das Gute zu behalten, beziehungsweise hilfreiche
Schlüsse für sich daraus zu ziehen!

43 Der Berner Reformator Berchtold Haller ist seit 1536, die Theologieprofessoren Wolf¬

gang Musculus Müslin) und Benedict Aretius Marti) seit 1563 bzw. 1574, und der
Münsterpfarrer Johannes Waeber seit 1574 gestorben (HBLS).

44 Entweder verfügte Gelthuser über eine Abschrift seines Briefes, oder aber er hatte ein
sehr präzises Gedächtnis, denn tatsächlich war der effektive Wortlaut sehr ähnlich: «Hie-
mit schicken ich üch das buch so ir mir geleichen, das hab ich durch gelesen unnd corri-
giert unnd vill gutts darinnen befunden, Gott gebe das es Zu syner Zytt veill [!] frucht
bringe. Amen» (StASO Freiburgschreiben AF 9.3., 55)!

48



Zum Schluss seiner Apologia bietet Gelthuser der bernischen Obrigkeit
erneut seine Dienste an:

«Unnd bin also widerum Jn dises Landt der Eidgnosschafft, wie oben gemelt,
ankörnen: Unnd Jm kilchen oder Schuldienst mih gepruchen zelassen willens,
Je nach gelegenheit deß Ortts da ich Unseren Glauben verjehen kan. [...] wo
man witters bericht von mir bewarf, bin ich geneigt schrifftlichen oder mundt-
lichen gehorsamme gnugung zu leisten»45!

Dieses Angebot Gelthusers mag nach seiner harschen Kritik an den
Kirchenverantwortlichen überraschen. Es muss dazu allerdings bedacht werden,

dass die Apologia nicht an die Berner Geistlichkeit gerichtet ist,
sondern an die politische Obrigkeit. Je mehr die beiden Behörden aber personell

und ideell miteinander verflochten waren, desto weniger durfte
Gelthuser gleichwohl damit rechnen, je wieder in bernische Dienste eintreten
zu können!

6. Jacob Gelthusers Gefangenschaft und Verhör in Bern (Januar 1583)

Am 4. Januar 1583 ist die Berner Obrigkeit bereits schon im Besitz der
Apologie Gelthusers. Laut Eintrag im Ratsmanual ist das Schreiben via
Gelthusers Frau nach Bern übersandt worden. Die oberste bernische
Behörde beschliesst nach Kenntnisnahme des Dokumentes, es sei

«siner frowen anzuzeigen, min herren habind Inne nitt heißen hinweg zie-
chen, wellind Inne oucli nitt heißen widerumb hinin ziechen, mag uff gnad
unnd ungnad hinin khommen so er wil»46.

Ob sich Gelthuser in der Folge freiwillig nach Bern begeben hat, oder ob
er irgendwo aufgespürt und verhaftet worden ist, wird aus den bisher
bekannten Dokumenten leider nicht deutlich. Tatsache ist aber, dass er wohl
spätestens am 18. Januar 1583 in Bern gefangen ist. An diesem Tag nämlich
schreibt die Berner Obrigkeit nach Mutten, man habe - wohl im Verlauf
von Verhören! - gehört, dass Gelthuser «etwas wider den heilligenn touff,
wider biblische gschrifft In daß touffbuch insiriert, ouch anndere unnge-
pürliche redenn wider min H. ußgossenn habenn solle». Man erwarte nun
vom Schultheis, dass er darüber Erkundigungen einziehe und umgehend
persönlich nach Bern komme, um Bericht zu erstatten47!
Dass Gelthuser spätestens ab Mitte Januar tatsächlich in Bern im Inselgefängnis

inhaftiert gewesen ist, belegt ein ausführlicher Eintrag im Turm-

45 Apologia, 467.
46 StABE RM 276,3. Eine Notiz legt nahe, dass die Sendung vielleicht via Liestal nach Bern

gelangt ist.
47 StABE RM 276,47.

49



buch vom 24. Januar 1583. In einem offensichtlich längeren Verhör wird
Gelthuser mit einer langen Liste von Anklagen konfrontiert48. Dieselbe
reicht vom unerlaubten Besitz täuferischer Literatur und dem Abfassen
eines kompromittierenden täuferfreundlichen Briefes in die Pfalz über
Gehorsamsverweigerung beim Nichtbefolgen des Aufgebotes nach Bern bis
hin zur Autorschaft und Drucklegung von ketzerischen Schriften.
Aufgrund all dieser Punkte ist es für Bern klar, dass man es bei Gelthuser mit
einem «offnen Töüffer unnd verfürischen Leerer» zu tun habe. Und weil
dem wohl so ist, möchte man von ihm gleich auch noch Auskunft über das

Gerücht, wonach

«die Gmeinen Töüffer Inn der Pfalltz, Inn Merrhen, unnd dasälbst umbhär,
gewont syend, järlichen ein Rychstag, oder Versammlung, Im Meyenn oder
vor Ostern, Im Schwytzerlannd zehalltenn»49.

Was die Aussagen Gelthusers zu den Hintergründen seiner Reise nach
Mähren angeht, so ist davon bereits die Rede gewesen.
Was hier noch zur Sprache kommen soll, das sind einige weitere, teils
höchst aufschlussreiche und bisher kaum bekannte Informationen zum
damaligen Täufertum, welche Gelthuser seinen Richtern entweder freiwillig
oder unfreiwillig mitgeteilt hat.
Zum Vorwurf, er habe selbst Bücher drucken lassen, äussert sich Gelthuser
negativ50:

«Es sye nit. Wol war sye dz er zu Schaffhusen ein frouw die ein Töüffery,
geartznet, die habe ein Bibel die sye der Unnsernn nit glychförmig von wägen
dz die principium & finis, parentisis ußglassenn, solche bûcher syend zu Basel

getrucktt wordenn, von solcher ursach er anzogne frouwen gestrafft, sy Irrindt
gar höchlich.51 Dz aber die Töüffer Im Turgöüw, Ime galt anpottenn, die biblj

48 Aus diesem Verhör ist in dieser Arbeit bereits ausgiebig zitiert worden (StABE B IX 445,

lr-6v)l
49 Verhör, lv.
50 Vgl. zum Folgenden Verhör, 5r.
51 Was der Hinweis auf die in den <Täuferbibeln> fehlenden «principium & finis, parentisis»

alles einschliesst, um welche Anfangs- und Schlussteile, um welche Zwischentexte es hier
allenfalls gehen mag, dies werden wohl erst sorgfältige Vergleiche von zeitgenössischen
Drucken zeigen. Ob es sich bei der zitierten »Bibel» um folgende Ausgabe handelt: «Das

gantz Neüw Testament / grundtlich und wol verteutschet / nach Hebreischer / Griechischer

und Latinischer sprach. Auch gezieret mit vil schonen und notwendigen Con-
cordantzen. Gedruckt zu Basel / durch Brylingers erben / im jar.1579»? Allen früheren
»Täuferbibel »-Spezialisten scheint dieser Druck nicht bekannt gewesen zu sein. Erst als
1979 in Goshen/LJSA ein Exemplar dieser Ausgabe entdeckt wird, erfolgt eine erste
kurze Beschreibung in der einschlägigen Literatur (Luthy 1980,20; Zürcher 1983,28 f.)
Dies ist um so überraschender, als das in Goshen aufgefundene Exemplar keineswegs
beanspruchen kann, «the only known copy in existence» zu sein: Unter der Katalog-
Nummer «Fr.-Gr. A VIII 35» verfügt die Basler Universitätsbibliothek schon seit langem
ebenfalls über ein offenbar vergessenes Exemplar dieses Druckes! Vgl. dazu nun auch
Jecker 1998,139 ff., 522 ff., 611 f.

50



Inn gutte verständige Spraach uß der Latynschen unnd Griechischen zetrans-
lattyerenn, sye ouch nit, [Er, Gelthuser, selbst] hab aber wo! gfragt wär solche
biicher gmacht, die Töüffer Im Turgöüw habindt sälbs Bücher».

Dank Gelthusers Anliegen, das Täufertum nicht nur via Schriften seiner
theologischen Gegner kennenzulernen, sondern anhand seiner eigenen
Bücher, erfahren wir nun aber noch weitere Neuigkeiten. Was diejenigen
Texte angehe, die man bei der Durchsuchung seines Hauses in Murten
gefunden habe, so seien diese «ails des doctors zu Soloturnn wort gsin, die er
abgschribenn, uß sinen gschrifftenn unnd sunst anderen büchernn
argumentischer wys, abgschribenn, daruff zeantworttenn».
Noch einmal betont Gelthuser auch an dieser Stelle, dass all diese
Abschriften, wie auch seine Reise nach Mähren und die diversen Aufenthalte
bei Täufern unterwegs

«allein [deswegen] beschächen [sei], den grund zeerfarenn, damit err könne
darwider schryben, unnd antworttenn unnd nit uff dz änd hin, dz er begärt
hab, ettwz Nüws Inn dz lannd zebringen»!

Interessante Aussagen macht Gelthuser in der Folge aber auch noch zu
den bekanntlich gerade Anfang der 1580er Jahre sehr erfolgreichen Reisen
hutterischer Sendboten in die Schweiz. Aufgrund des hohen Informationsgehaltes

dieser Passage sei daraus ein längerer Abschnitt zitiert52:

«Es habe ein sämliche gestallt, Nammlich das die Hutterischen so by den vier
unnd dryssig Thusent starck unnd nur 67. Hushaltungen habindt Järlichen 6.

an Rynnstrom, 6. an Brägetzerwald53 unnd 6. an Bodenn See ußschickint,
unnd 6. Inn dz Schwytzerlannd. Diesälbigenn ußgeschossnenn syend
Gewoont gägem Früling zu ußgändem Mertzenn Inn unnser lannd anzekom-
men. Die aber so Inn dz Schwytzerlannd unnd sunderlich Inn ü.g. Gepiet
komindt, Enthalltend sich Im Geysberg by Lütwyl54, by Zofingen uff einem
Meyerhof, da der man dasälbst nit, aber sin frouw wol Töüfferisch sye, unnd
uff anzognenn Hoff halltinnd sy dann durch ein andern Versammlungen unnd
Schul55. Zum anderen Inn Lenntzburger Graffschafft beherberge sy der württ
zu Büllach, Pangratz genannt, dersälbig habe ein bruder, der hab verschines
Jars wol by den 23. personen uß Lenntzburger Herrschafft Inn Merrhenn
gfürtt uffem Ryn. Fürnämmlich aber by Zofingen Im Baanacher56, da kömind

52 Verhör, 5v-6v.
53 Bregenzerwald, südöstlich des Bodensees. Zum Täufertum daselbst vgl. Gismann-Fiel,

Hildegund: Das Täufertum in Vorarlberg. Dornbirn 1982.
54 Gemeint ist möglicherweise der Weiler Geissberg zwischen Schmidrued und Schlossrued,

ca. 7 km südwestlich von Leutwil. Denkbar wären allenfalls auch die Flur- bzw. Hofnamen

Geisshof (bei Gontenschwil) oder Geissbühl (bei Oberkulm), beide ebenfalls in
unmittelbarer (westlicher) Nachbarschaft von Leutwil!

55 Solche Zentrumsfunktion im Rahmen des mittelländischen Täufertums jener Zeit trifft
am ehesten zu auf den Weiler Finsterthüelen östlich von Oftringen. Vgl. dazu Jecker
1998,279, 315 f., 396. Ferner Hüssy, Annelies: Oftringen - Die Geschichte eines Dorfes.
Oftringen 1994.

56 Flurname westlich von Ürkheim am Weg, welcher via Hinterwil nach Zofingen führt.

51



die Töiiffer dasälbst einhär sich zeversammlen unnd zepredigenn under wöl-
chenn einer ü.g. underthann Annders Glur, ein aliter mann, der fürnämpsten
einer, der verfürischenn Leer, unnd deshalb gar ein schädlicher man sye by
Wyckenn Hushäblich57. Zu Schaffhusen da kerind die Töüffer Inn das Wirtz-
hus zum Schiff yn da der Wirtt Inen die Müntz wächßle. Sölliche Versammlun-
genn unnd Örtter habe Im der Hanns Hotzj [oder Holzj] von Alltstettenn
anzeigt58, ouch er Hotzj sälbs sye der 6. ußgeschoßnen einer, Inn das
Schwytzerlannd, wüsse ouch wol, das sy by den 600 personen verschines Jars
uß dem Schwytzerlanndt mit der verfürischen leer behafft gemacht, unnd Inn
Merrhenn gefürtt habindt».

Ganz zum Schluss seines Verhörs insistiert Gelthuser ein letztes Mal, dass

er kein Täufer sei, sondern einzig

«uß oberzöllter ursach [-] nammlich Ir gründ unnd Argument zeerforschenn
[-] also hin unnd widergezogenn, damit er dester baas wider sy schryben unnd
Ire Arttickell verwärffenn könne».

Gleichwohl bekennt er sich insofern schuldig,

«das er sich Inn solchem vergässenn unnd than habe dz er billich nit hätte
thün söllenn. Unnd hiemit ü.g. umb gnädige verzychung ganntz Trungenlich
ankeerett, mit erpietung, Sich nun fürhin zehaltenn dz sölichs von Imme Nie-
mermer erhört werdenn solle».

Sehr kurz und lapidar schliesst nun aber der Turmbuch-Eintrag mit den
entscheidenden Worten: «Ist mit dem Eyd von Statt und land verwisen
worden».
Eine Notiz im Berner Ratsmanual vom darauf folgenden Tag, dem
25. Januar, bestätigt diesen Beschluss: Der ehemalige Murtener Prädikant
Jacob Gelthuser wird mit Eid aus Stadt und Landschaft Bern ausgewiesen59!

Unverzüglich wird auch Lenzburg angewiesen, die von Gelthuser
genannten Taufgesinnten in ihrer Verwaltung zu verhaften60.

57 Andreas Glur von Birrwil wirkte schon in den 1570er Jahren im Amt Aarburg, wird 1580

allerdings gefangen und nach Bern geführt (Heiz, Jakob: Die Täufer im Aargau. Aarau
1902,164). Er muss aber erneut frei gekommen sein. Noch 1585 wird er (oder sein Sohn?)
im Aarburger Chorgerichtsmanual zusammen mit seiner Frau erneut als Täufer verzeichnet

(Staatsarchiv Aargau, Aarburg Kirchenbücher, Chorgerichtsmanual 1576-1603,
202 f.).

58 Die Identität dieser Person ist (mir) ebenso unbekannt wie deren Herkunftsort: Ist es
Altstätten im Sankt Galler Rheintal oder Altstetten bei Zürich? Und besteht allenfalls
eine verwandtschaftliche Beziehung zum früheren Zürcher Täuferführer Hans Hotz von
Grüningen? (Vgl. dazu die diversen Verweise im Personenregister von QGTS I, II und
IV, ferner ML II, 351 f.!)

59 StABE RM 276,70.
60 Vgl. dazu auch die Ergänzungen in StABE RM 276, 78 vom 29. Januar 1583.

52



Leider ist mir nicht bekannt, wohin Gelthuser und seine Frau sich in der
Folge gewandt haben61. Hat Gelthuser später doch noch Gnade gefunden
in bernischen Augen und ist er erneut in Dienst genommen worden? Erst
eine bessere und umfassendere Kenntnis bernischer Quellen wird hierüber
Aufschluss zu geben vermögen62. Oder hat sich Gelthuser in benachbarte
reformierte Territorien gewandt und dort ein Auskommen gefunden? Hat
er seine Hoffnung auf Zürich gesetzt, wo man ihm offenbar besser gewogen

war? Und welches sind seine weiteren Beziehungen zum Täufertum
gewesen? Ist er tatsächlich in antitäuferischem Sinne publizistisch tätig
geworden63? Wenn er aber tatsächlich schriftlich oder auch nur schon mündlich

gegen das Täufertum Stellung bezogen und insbesondere vor einem
Wegzug nach Mähren gewarnt hat, wie er dies wiederholt angekündigt hat,
dann dürfte er diese Kontakte verloren haben.
Von besonderem Interesse wären weitere Informationen über den täuferischen

Arzt in Solothurn, der in der Affäre Gelthuser offensichtlich eine
Schlüsselrolle gespielt hat und eine zentrale Figur für das Verständnis des

damaligen Täufertums zu sein scheint: Wie gestaltete sich nach 1583 das

Verhältnis zwischen ihm und Gelthuser? Und falls Gelthuser im kirchlichen

Bereich keine Anstellung mehr gefunden hat, ist er dann möglicherweise

in seinem zweiten Tätigkeitsfeld, der Heilkunst, aktiver geworden?

C. SCHLUSS

Ausgangspunkt dieses Beitrages war die Frage nach den Beziehungen
zwischen niederländisch-mennonitischen und schweizerischen Taufgesinnten.
Präziser noch: Es ging um das überraschende Auftauchen der deutschen
Erstausgabe von Mennos Fundamentbuch von 1575 im
süddeutschschweizerischen Raum. Der Fall des Jacob Gelthuser hat gezeigt, wie
spätestens Anfang der 1580er Jahre von pfälzischen Täufern dieser Druck als

61 In Murten war schon Ende April 1582 die Nachfolge Gelthusers als Pfarrer der deutsch¬

sprachigen Gemeinde an die Hand genommen worden (StAFR Murtenbuch B, 479).
Berufen worden ist in der Folge der bisherige Pfarrer von Grindelwald, Peter Schnell
(Lohner 509).

62 Flückiger 1930 nennt die aargauische Pfarrei Kulm als späteres Arbeitsfeld Gelthusers
(ab 1582), wobei er sich auf Lohner (509) stützen dürfte! Diese Information ist wohl aber
unrichtig: Laut Pfister 97 ist bis 1583 Emanuel Kissling Pfarrer in Kulm. Als dessen

Nachfolger ab Februar 1583 tritt nun aber nicht Jacob Gelthuser auf, sondern derselbe
Johannes Bullinger, welcher fünf Jahre zuvor als Nachfolger Gelthusers nach Wangen
berufen wurde und seither dort amtierte! (Ob diese Bezüge Anlass zu Verwechslungen
gegeben haben?)

63 Stammt vielleicht jene auf 1583 datierte Denkschrift wider die Auswanderung nach Mäh¬

ren von Gelthuser, welche in kopierter Form in der Zürcher Zentralbibliothek lagert (Ms
A 72, 371-381, sowie Ms B 163 Nr. 11)?

53



valable Zusammenfassung täuferischer Lehre angesehen worden ist, welche

man auch nach aussen weitergeben konnte. Was der Fall Gelthuser
hingegen offenlässt, das ist die Frage nach der theologischen Beurteilung
Mennos seitens der Schweizer Taufgesinnten. In diesem Zusammenhang
drängt sich nun die Frage auf, ob Gelthuser allenfalls selbst der Verfasser
jenes eingangs erwähnten Berner Codex ist, welcher Abschriften von
Menno-Texten enthält, die auf theologisch bezeichnende Weise Auslassungen

oder Ergänzungen beinhalten! Ein sorgfältiger Vergleich der Fland-
schrift Gelthusers mit dem Schriftbild von Codex 693 kommt (leider...!)
nicht umhin, diese Vermutung zu verneinen. Gelthuser scheint nicht in
Frage zu kommen als Autor jener Abschriften64.

J* rVNDAMENTVM.

®mmm
$ Cuits »ort 6» ©dfomad&enDm 4<fre ]

; jjs sm|crSJf>trrm 3cfu i>tifti. Sfuf ©Uttel SBort :

^ fur* kiiiiffm. atiütrwitniVfi« in :
• A A>(5i«tft«éra#î jitfawpt tu ;

t. «s gunt»m«itë «a# ÊeftgviSwa mit) st.-
- S «Meli« / ©0 DM Wel« JSlt &efl>!li)£r jttli) gtbtim '

2* giiMffn/aîudÈyaiisJj^irttçjîCfdiitDitDgfMt/ •

S Suit olf» tu einem äcmtffles <I «mbtttMt«.

J »«»1*6 ;

I mmi «a#i

i.Coriiitli.j.

64 Fast 1956,241 hat früher vermutet, dass Codex 693 von derselben Hand stammen könnte
wie diverse Einträge in den Innendeckeln des <Kunstbuches> (Codex 494), welche von
einem späteren Besitzer (möglicherweise) namens «Jacob» stammen. Aufgrund neuerer
sorgfältiger Handschriftenvergleiche zeigt sich Fast in dieser Frage heute zurückhaltender

(Briefliche Mitteilung vom 2. November 1996). Persönlich neige ich zur Ansicht, dass

Jacob Gelthuser weder an den Menno-Abschriften von Codex 693 mitgewirkt noch in
den Innendeckeln von Codex 494 handschriftliche Spuren hinterlassen hat.

54



Wie sehr war nun aber Mennos Fundamentbuch Anfang der 1580er Jahre
bei den Schweizer Taufgesinnten überhaupt schon bekannt? Hätte Gelthu-
ser dazu vielleicht gar nicht eigens in die Pfalz zu reisen brauchen, sondern
das Werk auch von ihnen erhalten können, wenn sie weniger misstrauisch

gewesen wären?
Von besonderem Interesse ist auch hier wiederum die Person des täuferischen

Arztes in Solothurn: Welche täuferischen Schriften hat er Anfang
der 1580er Jahre wohl besessen? Und welche dieser Texte hat er Gelthuser
zum Studium und Kopieren zur Verfügung gestellt? Wenn Gelthuser
angibt, dass die meisten der täuferischen Texte, welche man in seinem Haus
in Murten konfisziert hat, von diesem Arzt stammen, beziehungsweise aus
dessen Bücherbestand abgeschrieben sind, dann muss dieser Literaturaustausch

bereits vor Gelthusers Flucht stattgefunden haben!
Und schliesslich interessiert im Zusammenhang mit all diesen Büchern
und Abschriften natürlich auch, wo sich dieselben heute befinden: Wo sind
die in Gelthusers Haus in Murten konfiszierten Bücher und Texte hingelangt?

Sind auch die von Gelthuser zwischen seiner Flucht aus Murten und
seiner Gefangenschaft in Bern verfassten Niederschriften und erstandenen
Bücher in die Hände eidgenössischer Behörden gelangt? Und wo sind die
offenbar umfangreichen Bestände an täuferischem Schrifttum hingelangt,
über welche der täuferische Arzt in Solothurn verfügt hat65?

Es besteht für mich kaum ein Zweifel darüber, dass die Beantwortung dieser

Fragen uns ein erhebliches und entscheidendes Stück weiterbringen
wird in unserer Kenntnis des schweizerischen Täufertums um 1600.
Darüber hinaus werde ich den Eindruck nicht los, dass wir es bei Jacob Gelthuser

beziehungsweise dem Arzt von Solothurn mit je einem landeskirchlichen

respektive täuferischen Repräsentanten einer Gruppe von Menschen
zu tun haben, die für grenzüberschreitende Dialoge und Begegnungen zu
haben waren. Noch gab es offenbar solche Menschen, die bereit waren,
über die Konfessionsgrenzen hinweg «zu prüfen und das Gute zu
behalten»66. Schade, dass dieser Dialog sowohl von reformierter als auch von

65 Die Vermutung liegt nahe, dass einige der zahlreichen täuferischen Codices aus der Zeit
um 1600, welche zumal in bernischen Archiven und Bibliotheken lagern, etwas damit zu
tun haben könnten. Auf die tatsächlich erstaunlichen inhaltlichen und personellen
Zusammenhänge und Querbezüge etlicher in Bern lagernder täuferischer Handschriften
soll an dieser Stelle aus Raumgründen nicht mehr eingegangen werden. Es sei aber
immerhin soviel erwähnt, dass dabei bezeichnenderweise ebenfalls ein täuferischer Arzt
eine Schlüsselrolle spielt: Es handelt sich bei ihm um den zu Unrecht noch kaum bekannten

(Hans) Jacob Boll! Vgl. dazu Jecker 1998,270 ff., v.a. 324 ff.
66 Täuferischerseits dürfte diese Dialogbereitschaft stark mit dem auch in der Schweiz bis

ins frühe 17. Jahrhundert andauernden theologischen Einfluss von Marpeckkreisen zu
tun haben. Vgl. dazu Jecker 1998,326 ff., 604 f.

55



täuferischer Seite in den darauf folgenden Jahrzehnten und Jahrhunderten
kaum je seriös weitergeführt worden ist.

Hanspeter Jecker, Fulenbachweg 4, CH-4132 Muttenz

56


	Prüfet alles - das Gute behaltet : oder: Wie Menno Simons einen reformierten Pfarrer von Murten nach Mähren reisen lässt

