
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 18 (1995)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Recensions

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN / RECENSIONS

Martin Brecht u.a. [Hg.], Der Pietismus vom siebzehnten bis zum frühen
achtzehnten Jahrhundert, Geschichte des Pietismus, hrsg. von Martin
Brecht, Klaus Deppermann, Ulrich Gabler und Hartmut Lehmann, Bd. I)
Göttingen 1993. 584 Seiten.

Der Pietismus ist die bedeutendste Erneuerungsbewegung des Protestantismus

seit der Reformation. Er setzt im 17. Jahrhundert ein und ist bis in
die Gegenwart lebendig geblieben. Diese Bewegung ist nicht auf den
deutschsprachigen Raum beschränkt, sondern hat sich von Anfang an auf
das gesamte protestantische Europa und dann auch weit darüber hinaus
erstreckt. Kirche, Theologie und Frömmigkeit, aber auch weite Bereiche
der Gesellschaft, Politik und Kultur sind von ihr erfasst und geprägt worden

(Nach dem Klappentext des Verlages).
Es ist das erklärte Ziel der Herausgeber, nach mehr als hundert Jahren
erneut den Versuch einer Gesamtdarstellung des Pietismus zu wagen.
Dabei fällt auf, dass der Pietismus-Begriff sehr weit gefasst wird, so dass

auch Bewegungen des 19. und 20. Jahrhunderts - etwa die Erweckungs-
bewegung oder der Evangelikaiismus - darin Platz finden sollen. Initiiert
wurde dieses auf vier Bände angelegte Projekt durch die Historische
Kommission zur Erforschung des Pietismus. Sowohl die Herausgeber als
auch die Verfasser der einzelnen Beiträge - worunter keine einzige Frau!

- sind ausgewiesene Spezialisten auf diesem Gebiet. An ihnen wird es

liegen, das Versprechen des Verlages einzulösen, wonach hier «die erste

grosse allgemeinverständliche und internationale Zusammenfassung der
Geschichte des Pietismus in diesem Jahrhundert» als «eine lesbare
Darstellung auf dem neuesten Stand der Forschung» entstehen soll.
Der erste nun vorliegende Band beschreibt in acht Kapiteln die Anfänge
des Pietismus im 17. Jahrhundert. Er setzt mit den etwa gleichzeitigen
Aufbrüchen in England, den Niederlanden und Deutschland ein,
beleuchtet dabei gesondert den Spiritualismus und den Radikalen Pietismus
des 17. Jahrhunderts, um sich sodann nacheinander den Entwicklungen
des reformierten bzw. lutherischen Pietismus' in Deutschland zu widmen.
An dieser Stelle soll es nicht um eine umfassende Würdigung dieses

ausgesprochen inhaltsreichen Werkes gehen. Vielmehr soll hier das

Hauptaugenmerk darauf liegen, ob und inwiefern in dieser neuen
Gesamtdarstellung des Pietismus den oft postulierten Berührungspunkten
zwischen Pietismus und Täufertum Rechnung getragen wird. Anderseits
soll aber auch aus der Perspektive der Täufergeschichte bedacht werden,
inwiefern dieser Band allenfalls wichtige Impulse zu geben vermag.
Ein erfreulicherweise sehr detailliertes, nach Personen (19 Seiten), Orten

100



(9 Seiten) und Sachthemen (12 Seiten) geordnetes Register erlaubt einen
raschen ersten Überblick. Unter den Stichworten «Täufer», «Täufertum»,
«Taufgesinnte» und «Mennoniten» finden sich bereits schon 13 teils
seitenübergreifende Verweise! Die eigene sorgfältige Lektüre des ganzen
Buches wird darüber hinaus die obigen Stichworte jedoch auch an weiteren

Stellen im Text aufspüren, was das Vertrauen in die Vollständigkeit
des Registers etwas abschwächt. So taucht etwa der Begriff «Täufer»
neben den angegebenen Seitenbelegen (wenigstens) auf den Seiten 22, 227
und 432 ebenfalls auf und lenkt damit den Blick auf so wichtige Personen
oder Bewegungen wie David Joris oder die Schwarzenauer Täufer, welche

sonst vielleicht übersehen worden wären.
Beim Überblicken der in diesem ersten Band explizit geäusserten Bezüge
zum Täufertum fallen zwei Schwerpunkte auf. Zum einen geht es um den
Anteil und Beitrag niederländischer Mennoniten an der Frömmigkeitsbewegung

des 17. Jahrhunderts in ihrer Heimat. Derselbe wird im Beitrag
von Johannes van den Berg (57-112) als erheblich eingestuft. Geprägt
durch den Prediger Hans de Ries (1553-1638), einem der «irenischsten
und offensten Taufgesinnten» (65), übten die Erbauungsschriften seines
Schülers Pieter Pietersz (1574-1651) und der diesem nahestehenden
Gebrüder Dierick (15907-1622) und Jan Philipsz Schabaelje (1592-1656)
einen nachhaltigen Einfluss aus weit über die Grenzen der Niederlande
hinaus: Auch in deutschsprachigen pietistischen wie auch täuferischen
Kreisen gehörten deren Werke tatsächlich zu den oft gelesenen Titeln!
Ein zweiter Schwerpunkt liegt in der Diskussion der Frage nach den
traditionsgeschichtlichen Wurzeln sowohl des kirchlich bleibenden, als auch
insbesondere des separatistischen Pietismus. In einem längeren Abschnitt
über Kaspar Schwenckfeld (1489-1561) beleuchtet Martin Brecht die
Spannung zwischen reformatorischem Anspruch und real existierendem
kirchlichem Denken und Handeln (118-123): «Das Grundproblem war
von Anfang an die Staats- oder Volkskirche, die die kirchliche Verkündigung

nur teilweise rezipierte und deren Anforderungen nur begrenzt
befolgte. Die an sich denkbare Bildung eines vorbildlichen Kerns innerhalb
der Gemeinden war in der Reformationszeit nirgends erfolgt. Es war
nunmehr die Frage, ob es dazu doch irgendwann innerhalb der Kirche
kommen würde oder ob ein intensiviertes Christentum nur irgendwie
neben der Kirche realisierbar war.» (118) Laut Brecht lag die Bedeutung
Schwenckfelds für die entstehende neue Frömmigkeitsbewegung in
Deutschland «in seiner gerade für die Frommen evidenten Kritik an der
unzulänglichen Verwirklichung der christlichen Existenz und der christlichen

Gemeinschaft.» Leider seien solche Zusammenhänge aber «nur
unzulänglich erforscht»(121) und wennzwar wohl «weiter verbreitet» als bisher

angenommen, so doch «nicht immer eindeutig belegbar»(123).
Neben Brecht weist auch Hans Schneider in seinem für täufergeschichtli-

101



che Belange vielleicht aufschlussreichsten Beitrag über den Radikalen
Pietismus auf eine ganze Anzahl von Querverbindungen zwischen Täu-
fertum und den verschiedenen Formen der neuen Frömmigkeitsbewegung

hin. Insgesamt postuliert er für die Frage nach möglichen gegenseitigen

Abhängigkeiten und Verhältnisbestimmungen Zurückhaltung bei
monokausalen Zuweisungen und scharfen Abgrenzungen. Weit eher sei

von engen Verflochtenheiten und Zusammengehörigkeiten auszugehen.
Insbesondere die Genese des radikalen Pietismus sei vielschichtig und
wohl nur erfassbar «unter dem doppelten Vorzeichen von Kontinuität
und Neubeginn»(392). Auch Schneider beklagt dabei die grossen Defizite
im Bereich der Erforschung nicht nur des Täufertums des 17. Jahrhunderts,

sondern auch des Spiritualismus bzw. der Anfänge des radikalen
Pietismus jener Zeit.
Was den vorliegenden Band für jede Beschäftigung auch mit dem Täufer-
tum relevant macht, das sind nun allerdings weniger diese einzelnen
expliziten Verweise. Vielmehr ist es der Versuch, das frömmigkeitsgeschichtliche

Umfeld des 17. Jahrhunderts sichtbar werden zu lassen, zu
dem auch das europäische Täufertum gehörte und zu dem es in einem
allerdings noch näher zu erfassenden Bezug stand. Robert Friedmann hat
zwar in seinem 1949 veröffentlichten Buch «Mennonite Piety Through
the Centuries» auf eindrückliche Weise eine erste und bislang auch einzig
gebliebene Gesamtdarstellung täuferisch-mennonitischer Frömmigkeit
geliefert. Die Zeit scheint aber reif zu werden, wo nicht für eine neue
Gesamtdarstellung, so doch für vertiefte Einzelstudien, welche da und dort
einige der Aussagen Friedmanns bekräftigen, ergänzen oder aber auch

korrigieren werden. Ein gutes Beispiel dafür ist Piet Vissers Werk über
die Gebrüder Schabaelje (Broeders in de Geest, Deventer 1988).
Wenn im vorliegenden Band beispielsweise nicht zuletzt auch Persönlichkeiten

wie Johann Arndt oder Gottfried Arnold sehr ausführlich gewürdigt

werden (zusammen über 80 zum Teil seitenlange Einzelverweise im
Register!), dann wird dies all jene Freunde der Täufergeschichte aufhorchen

lassen, die um die Bedeutung der Werke dieser Autoren auch für
täuferisches Selbstverständnis wissen: In unzähligen täuferischen
Haushalten gehörten Arndts «Wahres Christentum» oder Arnolds «Unparteiische

Kirchen- und Ketzer-Historie» nachweislich jahrhundertelang zum
Kernbestand an Lesestoff. Nicht zufällig verfügt etwa das Archiv der
Konferenz der Mennoniten der Schweiz und die Dokumentationsstelle
des Schweizerischen Vereins für Täufergeschichte über ein reiches Sortiment

an verschiedenen Auflagen dieser Werke.
Nicht nur als unentbehrliche Grundlage für alle künftigen Studien zu
Pietismus und Täufertum des 17. Jahrhunderts jedoch wird der vorliegende
Band m.E. darum eine wichtige Rolle spielen. Auch für interessierte Laien

gibt das Werk eine gute und tatsächlich «allgemeinverständliche» Ein-

102



führung in die Anfänge und das Umfeld des frühen Pietismus. Auch
wenn der Band in manchen Teilen einen starken Akzent auf geistes- und
theologiegeschichtliche Aspekte legt und neben der Darstellung wichtiger

Leitfiguren und ihrer Publikationen die Welt der sogenannt «einfachen

Gläubigen» dann und wann allzusehr in den Hintergrund zu geraten
droht, so sind gegenüber früheren Darstellungen eine zur Sozial- oder
Mentalitätsgeschichte hin offenere Optik unverkennbar und erfreulich.
Eine vertieftere Kenntnis nicht nur der Geschichte der Kirche als Institution,

nicht nur der Geschichte der Theologie als Entwicklung der Dogma-
tik. nicht nur der Geschichte der Hauptfiguren mit ihren Werken,
sondern auch der Geschichte der Gläubigen in ihren vielfältigen Alltagswelten

ist tatsächlich dringend wünschbar - auch für die Täufergeschichte.
Man darf gespannt sein auf den nächsten Band zum 18. Jahrhundert, wo
in zwei speziellen Beiträgen auch der Pietismus in der Schweiz gesondert
berücksichtigt werden soll.

Hanspeter Jecker, Pestalozzistr. 37, CH-4132 Muttenz

Hans Meier, Solange das Licht brennt. Lebensbericht eines Mitgliedes
der neuhutterischen Bruderhof-Gemeinschaft. O.O. [Schweiz] 1990, 112

Seiten. (Bezugsquelle: Darvell-Bruderhof, Robertsbridge, East Sussex

TN 32 5 DR, England).

Auf dieses Büchlein hinzuweisen lohnt sich auch nach sechs Jahren noch.
Ich habe Hans Meier durch meine Kontakte zu den Bruderhöfen kennengelernt.

Er war eine der eindrücklichsten Persönlichkeiten, denen ich in
meinem Leben bisher begegnet bin. Die letzten Jahre seines Lebens
verbrachte er auf einem Bruderhof in den USA. Bis zuletzt blieb er eines der
reise- und kommunikationsfreudigsten Gemeinschaftsglieder. Er pflegte
Kontakte zu Kibbutz-Leuten in Israel, zu Reformations-Theologen in
Prag, zu katholischen Gemeinschaftskreisen in Ungarn und zu verschiedensten

jüngeren Kommunitäten auf der ganzen Welt. Mehrfach besuchte

er auch seine alte Heimat, die Schweiz, und im Zusammenhang mit
einer dieser Reisen erinnere ich mich auch an einen sehr lebhaften Morgen
auf dem Bienenberg. Anlässlich seines letzten Besuchs in der Schweiz
kam es auf Initiative von Redaktor Otmar Hersche sogar zu einer längeren

Interview auf Radio DRS 2 im Rahmen der Sendung «Montagsstudio».

Hans Meiers Lebensbericht ist unter anderem deshalb so wertvoll, weil
dieser wache Mann zwei der m.E. interessantesten christlichen Bewegungen

unseres Jahrhunderts aus eigener Anschauung und Beteiligung kannte:

einerseits den religiösen Sozialismus der 20er und 30er Jahre um den
Zürcher Theologen Leonhard Ragaz, andererseits die Bruderhofbewe-

103



gung um deren Gründer Eberhard Arnold, die 1920 auf dem Rhönbruderhof

b. Fulda ihre Anfangszeit erlebte und - bedingt durch die damalige

politische Stimmung im Deutschland zwischen den zwei Kriegen - eine
sehr bewegte Phase ihrer Geschichte durchlebte. Dies alles wird uns im
vorliegenden Büchlein aus erster Hand berichtet. Meier erachtete die
historische Verwandtschaft der Bruderhofbewegung mit dem religiösen
Sozialismus und der Arbeiterbewegung sein Leben lang als wichtige Sache,
auch wenn ihn sein eigener Weg von den eher politisch-ideologisch
geprägten Experimenten der Zürcher Religiös-Sozialen (Werkhof, Nidelbad)

wegführte in die radikal christlich bekennende Bruderhofgemeinschaft

Arnolds. Dieser Weg wird anschaulich beschrieben, und damit
kommt auch ein Anliegen zur Sprache, das vom eher pietistisch geprägten

Täufertum vielleicht bis heute zu wenig ernst genommen wird: ich
meine die Verbindung von radikaler christlicher Nachfolge und einem
daraus sich ergebenden ausgeprägt staatskritischen, politisch deutlich
linken Standort.
Meier hatte eine unglaubliche Gabe. Erlebtes zu erzählen. Ich erinnere
mich, wie sehr es mich jeweils reute, anlässlich seiner Besuche bei uns in
der Schweiz nicht regelmässig das Tonbandgerät eingeschaltet zu haben.
Mir war bald bewusst, dass da jemand erzählte, der wie nur wenig andere
Menschen unser Jahrhundert als radikaler Christ ganz hautnah und wach
miterlebt hatte. Es ist unausweichlich, dass solche Stimmen nur noch
vereinzelt gehört werden können und mit der Zeit ganz verschwinden werden.

Das vorliegende Büchlein tröstet nun etwas über die verpassten
Tonbandaufnahmen hinweg. Die Faszination, die von Hans Meiers
mündlichem Erzählen ausging, ist auch in der verschrifteten Form wenigstens

teilweise erhalten geblieben.
Am meisten beeindruckt haben mich jene Seiten, in denen von der
Emigration der Bruderhöfler nach Paraguay berichtet wird. Für uns heutige
Menschen aus Kulturen des materiellen Überflusses ist es kaum noch
nachvollziehbar, wie es möglich war, dass da eine geschlossene Gruppe
von Menschen derart grosse Entbehrungen auf sich zu nehmen bereit
war, bloss um jene Vision des gemeinsamen Lebens realisieren zu können,

die sie vom Glauben her als ihren Auftrag erkannt hatte. Immer wieder

drängte sich mir bei der Lektüre die Frage auf, ob ich je in meinem
eigenen Leben die Bereitschaft gehabt hätte, aus gläubiger Überzeugung
auch nur annähernd ähnlich radikale Schritte zu wagen wie die Bruderhöfler,

und ob ich aus dem Glauben heraus auch nur einen einzigen derart

radikalen Neuanfang riskiert hätte, wie es z.B. Hans Meier im Verlauf
seines Lebens gleich mehrfach tun musste. Ich bin froh, die Frage
unbeantwortet lassen zu dürfen. Umso eindrücklicher ist es, von den zuweilen
geradezu tollkühnen Entscheidungen und Wegen der Bruderhofgemeinschaft

und ihrer Mitglieder zu lesen. Meiers Lebensgeschichte ist un-

104



trennbar mit der Geschichte der Bruderhöfe verbunden. Trotzdem ist
sein Lebensbericht ganz anders herausgekommen als die gleichfalls
lesenswerte anekdotische Geschichte der Bruderhöfe aus der Feder der
Gründer-Witwe Emmy Arnold («Gegen den Strom», Brendow-Verlag
1983).
Gegen Ende des Büchleins kommt Meier auch auf die «Zeit der inneren
Krise» der Gemeinschaft zu sprechen: «An die Stelle von Christus trat die
Gemeinschaft.» In jener Krisenzeit lebte Meier mehrere Jahre von der
Bruderhofgemeinschaft getrennt. Leider erfährt man über diese Zeit
kaum etwas. Wie es ihm in dieser Zeit ergangen ist, wie er sich in der
Welt ausserhalb der Gemeinschaft wieder zurechtfand und wie sich
schliesslich der Weg zurück in die Gemeinschaft wieder öffnete, das bleiben

bedauerlicherweise unbehandelte Themen. Fern von aller
Sensationshascherei hätte man hier doch gerne mehr vernommen über jenes
dunklere Jahrzehnt der Trennung von der Gemeinschaft, das doch auch

zu diesem bewegten Leben gehörte. Am Weihnachtsabend 1992 starb
Hans Meier 90jährig. In der Geborgenheit der Gemeinschaft hatte er
noch die im Freien aufgestellte Krippenszene auf dem Bruderhofareal
besucht. Als das Auto, das ihn wieder zu seiner Wohnung zurückfahren
sollte, vor der Haustüre anhielt, hatte Hans Meier sein reiches und
bewegtes Leben in grossem innerem Frieden beschlossen. Als ich die schönen

Umstände seines Todes vernahm, kam mir unweigerlich das Bild des

alten Simeon im Tempel in den Sinn: «Nun lässest du, Herr, deinen Diener

in Frieden ziehen». Hans Meier war wahrhaftig ein Diener, ein
entschiedener, im guten Sinne auch kämpferischer Diener im Reiche Gottes.
Gemeinschaft, insbesondere auch die praktizierte Gütergemeinschaft
verstand er sein Leben lang als zentrales Element des christlichen Zeugnisses.

Nach seinem Tod fand man in seiner Schreibmaschine den Text, an dem

er bis zuletzt gearbeitet hatte, weil ihm das Thema auch angesichts der
materiellen Nöte vieler Menschen so wichtig schien: «Warum wir in völliger

Gemeinschaft leben». Einerseits bin ich froh, dass Hans Meier bei
seinem Lebensende die Bruderhofbewegung in schönster Blüte sehen durfte.

Andererseits wären vielleicht gerade in jüngster Zeit, da sich die
Bruderhöfe mit sehr schweren innergemeindlichen Problemen konfrontiert
sehen (Schliessung zweier Gemeinschaften, Bruch mit den Althutterern),
die Ratschläge eines alten, «sturmerprobten» Mitgliedes wie Hans Meier
einer war, besonders wichtig gewesen. Wer seinen Lebensbericht liest,
wird jedenfalls dazu ermutigt, selber zu grösserer Konsequenz und
Radikalität in der Nachfolge vorzudringen und dem Leben generell mit
grösserem Gottvertrauen und weniger Ängstlichkeit zu begegnen.

Beat Riiegger, Matthäusstr. 8, CH-4057 Basel

105



Hans-Jürgen Goertz, Religiöse Bewegungen in der Frühen Neuzeit
(Enzyklopädie deutscher Geschichte, Bd. 20), München, R. Oldenbourg Verlag,

1993. IX und 149 Seiten.

Die Reihe «Enzyklopädie deutscher Geschichte» hat sich zum Ziel
gesetzt. auf knappem Raum die verschiedenen Bereiche deutscher
Geschichte darzustellen. Dabei soll es im ersten Teil eines jeden Einzelbandes

darum gehen, aus dem vorgegebenen Themenbereich den gegenwärtigen

Stand der Kenntnisse in einem «enzyklopädischen Überblick»
zusammenzufassen. Ein zweiter Teil behandelt sodann die «Probleme und
Tendenzen der Forschung». Eine entsprechende Auswahlbibliographie
rundet schliesslich jeden Einzelband ab.

Entsprechend dieser Vorgabe ist auch das Buch von Hans-Jürgen Goertz
aufgebaut. Die ersten etwa fünfzig Seiten behandeln die Geschichte der
(nonkonformistischen) religiösen Bewegungen in der Frühen Neuzeit,
wobei ein ungefährer Zeitraum zwischen 1525 und 1750 abgedeckt wird.
Nach der Darstellung der Anfänge des reformatorischen Aufbruchs am
Beispiel von Wittenberg, Thomas Müntzer und dem frühen Schweizer
Täufertum (6-20), beschreibt Goertz die nachfolgende Phase der Entfaltung

der Bewegungsvielfalt (20^14). Mit einer ganzen Reihe von informativen

Skizzen zu so unterschiedlichen Gruppierungen wie dem mittel- und
oberdeutschen Täufertum, den «Schweizer Brüdern», den Hutterern,
dem niederdeutschen Täufertum, den Mennoniten oder etlichen unter
dem Sammelbegriff der «Spiritualisten, Antitrinitarier und 'freie
Geister'» vorgestellten Einzelfiguren unterstreicht Goertz die Dramatik, aber
auch die Heterogenität des Fragens wie auch des Antwortens im Ringen
um eine umfassende «Erneuerung der Christenheit». Massgeblich über
das 16. Jahrhundert hinaus gelangt der Autor erst im wesentlich kürzeren
Abschnitt über den Radikalen Pietismus und die freikirchlichen Anfänge
(44-57). Zur Sprache kommen dabei neben bekannteren Bewegungen
wie Herrnhuter oder Quäker auch die Inspirierten und die «Schwarzenauer

Täufer» (die späteren Brethren).
Ein etwa gleich langer zweiter Teil wendet sich sodann den aktuellen
Forschungstendenzen zu. Dabei erweist sich Goertz einmal mehr als kompetenter

und prägnant formulierender Autor. Sein Überblick beispielsweise
über Geschichte und Gegenwart der Täuferforschung (75-89) ist
beeindruckend. Der Darstellung des Wandels von der jahrhundertelangen
grosskirchlich dominierten Polemik gegen das Täufertum über dessen

vorwiegend von freikirchlicher Seite um die Mitte dieses Jahrhunderts
entworfenes Idealbild bis hin zu dessen differenzierender Revision ab
den 1970er Jahren vermögen wohl auch diejenigen den Beifall nicht zu

versagen, welche in einzelnen Punkten mit dem Autor nicht einverstanden

sind. Aber auch die übrigen Abschnitte des Forschungsüberblicks ge-

106



ben eine gute Einführung in die Vielfalt der Themen und Fragestellungen.

Dass Goertz in seiner Darstellung der religiösen Bewegungen dieselben
nicht isoliert als bloss geistes- oder kirchengeschichtlich-theologische
Phänomene, sondern immerzu von ihrem gesamtgesellschaftlichen Kontext

her zu verstehen sucht, bleibt durchgängig erkennbar. Dass er
gegenüber einer Tendenz zur vorschnellen Flomogenisierung und Harmonisierung

wiederholt betont, «das letzte Wort» in der Geschichte des

religiösen Nonkonformismus in der Frühen Neuzeit sei «nicht Einheit in der
Vielfalt, sondern Verschiedenartigkeit durch und durch» (110), ist
gleicherweise begrüssenswert. Und wenn Goertz davon spricht, dass mittlerweile

der «Eindruck von der Einheitlichkeit des Täufertums gründlich
zerstört» worden sei (87), dann hat er selbst mit seinen bisherigen
Forschungen an dieser für manche desillusionierenden Entwicklung ganz
gewiss massgeblichen Anteil.
Nun ortet Goertz selbst zwar da und dort bereits auch schon wieder
«neue Anläufe» nach Merkmalen der Einheitlichkeit. Er gesteht auch
ein, dass solche vielleicht «in letzter Zeit nicht gründlich genug in Augenschein

genommen worden» sind und öffnet damit die Bahn für erste
vorsichtige Versuche zu neuen Synthesen. Dass dieselben nicht wieder in

neue monokausale Deutungen zurückfallen dürfen, sondern ein
möglichst umfassendes Spektrum von Motiven zulassen und untersuchen
sollen, dies hat uns nicht zuletzt auch Hans-Jürgen Goertz gelehrt. Nicht
einsichtig ist mir darum, weshalb just er bei der künftigen «Suche nach der
inneren Einheit des Täufertums» das «Gebiet der theologischen
Grundanschauungen» ausklammern will (88). Rechtfertigt denn frühere
Einseitigkeit neue Scheuklappen? Wenn Goertz programmatisch schreibt:
«Die religiösen Bewegungen der Frühen Neuzeit waren soziale Bewegungen»^),

dann kann dem doch auch zugestimmt werden, ohne a priori die

Theologie auszublenden!

Zugleich eine Stärke wie auch eine Schwäche des Buches liegt m.E. in der
Konzentration auf das 16. Jahrhundert, laut Goertz «das eigentliche
Jahrhundert religiöser Bewegungen in der Frühen Neuzeit» (2). Als einem
Spezialisten gerade dieser Epoche sei dem Autoren diese Akzentsetzung
gerne zugestanden. Leider bleibt auf diese Weise allerdings das 17. und
frühe 18. Jahrhundert einmal mehr etwas stiefmütterlich behandelt und
namentlich die Frage nach allfälligen Kontinuitäten zwischen Täufertum
und 'radikalem' oder auch 'gemässigtem' Pietismus kommt kaum ins
Blickfeld. Wer allerdings entlang der löblichen Forderung von Goertz
künftig nicht mehr nur die führenden, sondern auch die «einfachen Täufer»,

die teils «Wortlosen» in seine Untersuchungen einbezieht (88f.), der
wird über kurz oder lang bei der Spurensuche vielleicht doch auch einmal
im 17. Jahrhundert landen. Und möglicherweise werden wir dabei sogar

107



bei den «Schweizer Brüdern» auf etwas mehr stossen als bloss epigonenhaften

Schwanengesang von sektiererisch abgesonderten Stillen im Lande
Auch wenn deren Argumentation in der Konfrontation mit der Obrigkeit

immer «stereotyper» (26) zu werden schien: Waren nicht auch sie

durchaus Menschen «die es einst auf sich nahmen, die Erneuerung der
Christenheit unter Einsatz ihres Lebens herbeizuführen» (89)? (An dieser

Stelle eine kleine Berichtigung: Goertz datiert das Verschwinden des
Zürcher Täufertums durch Auswanderung in die Pfalz auf «die 2. Hälfte
des 16. Jahrhunderts»(26). Tatsächlich machte aber die grosse Zahl
zürcherischer Taufgesinnter ihrer Obrigkeit bis wenigstens zur Mitte des 17.

Jahrhunderts ganz erheblich zu schaffen, ja die Auseinandersetzung
erreichte erst hier ihren Höhepunkt!).
Der Band von Goertz wendet sich bewusst nicht nur an Fachleute,
sondern an ein breiteres Publikum. Für täufergeschichtlich interessierte
Personen bietet das Buch eine ausgezeichnete Einführung in die Hauptlinien
der Ereignisgeschichte, einen vorzüglichen Überblick in die Vielfalt der
religiösen Non-Konformisten der Frühen Neuzeit, sowie insgesamt eine
faire, jedenfalls aber anregende Zusammenfassung der wichtigsten
diesbezüglichen Forschungsrichtungen und -ergebnisse. Das Buch vermag
unseren Blick zu weiten für räumlich oder zeitlich benachbarte Bewegungen
und versetzt uns dadurch in die Lage, bewusster nach Querverbindungen,
Prägungen und Einflüssen innerhalb des gesamten religiösen Non-Kon-
formismus zu fragen. Darüber hinaus vermag es mit einer guten Auswahl
von weiterführender Literatur anzuleiten zu vertiefter Auseinandersetzung

mit dem Thema. Selbst wer das flüssig geschriebene Buch nicht
sogleich verschlingen wird, dem bleibt es ein wertvolles kleines Nachschlagewerk

in Griffnähe.
Hanspeter Jecker, Liestal

108


	Buchbesprechungen = Recensions

