
Zeitschrift: Mennonitica Helvetica : Bulletin des Schweizerischen Vereins für
Täufergeschichte = bulletin de la Société suisse d'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 17 (1994)

Artikel: L'Église anabaptiste en pays neuchâtelois

Autor: Ummel, Charly / Ummel, Claire-Lise

Kapitel: 1: Les origines du mouvement mennonite ou anabaptiste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. LES ORIGINES DU MOUVEMENT
MENNONITE OU ANABAPTISTE

Au XVIe siècle, la Réforme éclate en Allemagne. Préparée par les humanistes

et aidée par le développement de l'imprimerie, elle est l'œuvre d'un homme de

foi: le moine augustin Martin Luther. En octobre 1517, rentré de Rome et
profondément frappé par les erreurs du Saint-Siège, il affiche nonante-cinq thèses à

la porte de l'église de Wittenberg, en réaction contre le commerce des

indulgences.

Le pape Léon X l'excommunie, mais soutenu par de puissants princes
allemands Luther organise une Eglise dont le message principal proclame le salut

par la seule foi en Jésus-Christ.
Ces idées nouvelles se répandent rapidement à travers l'Europe et, grâce à

Calvin et à Farel, la Réforme prend pied dans les pays de langue française. La
Romandie est fortement influencée par ces deux vaillants prédicateurs, tandis

qu'Ulrich Zwingli joue un rôle de premier plan en Suisse alémanique.
D'emblée, une remarque s'impose: la Réforme qui a secoué notre continent,

il y a plus de quatre siècles, n'était pas uniforme. Diverses tendances s'y affrontent

et la doctrine anabaptiste qualifiée de radicale' prend à l'époque une
dimension non négligeable qui mérite attention.

A Zurich, Zwingli était entouré d'hommes tels que Simon Stumpf, moine
d'origine souabe, Conrad Grebel2, savant lettré (ancien élève de Vadian à

Vienne et de Glaréan à Paris), Félix Manz, hébraïsant distingué, et Georges

1 Radicale: du latin radix racine. D'après Séguy, J„ Anabaptisme et Réforme, p. 7, les

réformes radicales sont celles qui ont repris les problèmes religieux à la base (racine), essayant

par un renouveau total de recréer l'Eglise de l'Ecriture.
2 Bridel, p. 7. Conrad Grebel étudia sous Vadian, qui épousera sa sœur Martha. Après une

jeunesse agitée, il se convertit et prit la tête de la Réforme radicale.

9



Blaurock3, moine des Grisons. Ces compagnons d'oeuvre reprochaient au
réformateur l'immixtion de l'Etat dans les affaires religieuses. Ils désiraient une Eglise
indépendante, libre de toute contrainte gouvernementale et ne pouvaient
admettre que l'autorité civile jugeât en matière de foi.

Cette position provoque une rupture définitive entre Zwingli et ses collaborateurs.

- La scission ne se produit donc pas au sujet du baptême. - Les dissidents

organisent leur communauté selon le modèle de l'Eglise primitive et adoptent
le baptême des adultes. Ils l'administrent après la confession d'une foi personnelle

et le considèrent comme le signe d'un renouvellement de vie, d'une
régénération intérieure et d'une alliance avec Dieu. Cette pratique du baptême leur
vaut le surnom d'anabaptistes, qui signifie rebaptiseurs. Né en 1525, le mouvement

se propage rapidement. Résumons sa doctrine en trois points essentiels :

1. Le chrétien doit mener une vie de discipline agréable à Dieu, obéir à

Jésus-Christ et accomplir la volonté du Seigneur.
2. L'Eglise est une communauté de «frères» qui se sont repentis et convertis

après avoir accepté, par la foi, Jésus comme Sauveur.

3. Le principe de l'amour fraternel et de la non-violence doit être appliqué
dans toutes les circonstances de la vie4.

Dès son origine, l'anabaptisme suisse prend comme modèle l'Eglise apostolique.

N'est-il pas curieux de constater que cette doctrine, éprouvée par des

cerveaux citadins et lettrés, s'est imposée le plus souvent à la conscience des

gens de la terre? Ce produit de l'aile radicale de la Réforme voit son avenir
assuré dans le milieu le plus conservateur de la population, la paysannerie.

La nouvelle doctrine se propage rapidement en Suisse, en Allemagne du
Sud, en Alsace, au Tyrol puis finalement dans tout le centre et le nord de

l'Europe. Plusieurs fidèles exercent le ministère d'évangéliste itinérant et
fondent de nombreuses communautés.

Les persécutions ne se font pas attendre. A Zurich, Félix Manz est noyé dans

la Limmat, le 5 janvier 15275- Ainsi débute une longue période d'oppression

3 Bridel, p. 21. Georges Blaurock, de son vrai nom Jörg Cajacob, fut le premier «rebaptisé». La

tenue qui le rendait populaire lui valut le surnom de «Blaurock» (robe bleue).
4 Nouveau Manuel d'instruction (religieuse), pp. 163 et 164.

5 Mennonitisches Lexikon, I, p. 244; Mennonite Encydopedia, I, p. 384. Le premier martyr
anabaptiste suisse fut Eberli Boit, de Lachen, canton de Schwytz. Visité en avril 1525 par des

anabaptistes échappés des prisons de Zurich, il est rebaptisé par les «frères» de Saint-Gall

qu'il visite et leur sert de prédicateur. De retour chez lui, Boit est arrêté et brûlé, le 29 mai

1525, avec le prêtre qui l'avait accompagné à Saint-Gall.

10



qui se transforme souvent en croisade

d'extermination. Zwingli, pourtant
favorable à la Réforme radicale au
début de son ministère, y joue un rôle

peu reluisant, de même que Bullinger,
son successeur.

Luther s'oppose également avec

vigueur aux anabaptistes qu'il qualifie
de débauchés. Une violente polémique
avait surgi entre lui et Thomas Müntzer,

son disciple, ancien prêtre catholique,

puis pasteur, qui prit la tête des

paysans révoltés, massacrés à Frankenhausen

en 1525. En effet, Müntzer
estimait que l'Evangile qui fait toutes
choses nouvelles devait également
changer l'ordre social et politique
tellement impitoyable envers les campagnards

et les gens du peuple. Pour
Luther, le salut est avant tout une
transformation intérieure, mais les

magistrats sont institués par Dieu pour
faire respecter l'ordre. Il ne voyait donc

en son adversaire qu'un agitateur fanatique, le «diable» d'Alstedt. Müntzer ne
restait pas en arrière et traitait son antagoniste de «viande molle de Wittenberg»6.

Soulignons que si certains principes les rapprochaient, d'autres, en particulier

la non-violence, séparaient profondément Thomas Müntzer des anabaptistes

zurichois. Ceux-ci lui écrivirent d'ailleurs de cesser toute propagande
insurrectionnelle.

Une autre erreur encore, la révolte de Münster en Westphalie, œuvre de
certains extrémistes radicaux dont les orgies marquèrent tristement l'histoire, fit
beaucoup de tort aux anabaptistes pacifiques. Il leur faudra des siècles pour se

laver des éclaboussures de cette triste affaire.

Quoi qu'il en soit,, le protestantisme naissant, Luther en tête, considéra

toujours comme une seule et même manifestation de fausse doctrine l'anabap-
tisme de Müntzer désireux de bouleverser par la violence l'ordre social établi, la

Balthasar Hubmaier.

6 La Vie protestante, 17 janvier 1969, Arthur Rich: Zwingli contestataire de l'ordre établi.

11



révolte des habitants de Münster en Westphalie qui avaient à leur tête Melchior
Hoffmann, Jean Mathiesen et Jean Bockelson, de Leyde et le pacifisme des

«frères» suisses.

La réaction catholique ne fut pas moins cruelle. Le 23 avril 1529, Charles

Quint signe l'Edit de Spire8 qui stipule:
« Tout anabaptiste, tout rebaptisé ayant atteint l'âge de raison, soit homme ou
femme, doit être mis à mort, soit par le glaive, soit par le feu, soit par tout autre
moyen, sans aucune justice inquisitoriale préalable.»

Face à cette terrible répression, les anabaptistes restent fermes et n'acceptent
aucun compromis. Le Martyrologe ou Livre des martyrs parle de cette période
tragique et cite maints exemples de fidèles morts pour leur foi. L'un des principaux,

Michel Sattler, ancien moine bénédictin, oeuvra à la première Confession
de foi de nos Eglises, discutée et arrêtée en sept articles à Schleitheim (Schaffhouse),

en février 15279. En mai, ce bouillant prédicateur mourait sur le bûcher après

avoir subi d'effroyables tortures. Le même sort était réservé au Dr Balthasar

Hubmaier, d'Allemagne du Sud, professeur de théologie converti à l'anabap-
tisme. Son disciple Jean Denk organisa à Augsbourg une Eglise vivante qui
influença de nombreuses communautés. Persécuté puis chassé d'Allemagne, il

mourut à Bâle en 1527.
Aucune relation n'existait, nous l'avons vu, entre les anabaptistes pacifiques

et les fanatiques de Münster. Pourtant, ils paient cher la honteuse comédie de

ces illuminés qui pratiquaient la polygamie. Les pays qui s'ouvraient favorablement

aux idées nouvelles se ferment désormais.
Si l'anabaptisme pacifique a subsisté, il le dut principalement à Menno

Simons, puissant serviteur de Dieu. Né en 1492 à Witmarsum (Frise, Pays-

Bas), il est ordonné prêtre en 1524. Troublé par la mort de Sicke Frerik, décapité

pour s'être fait rebaptiser, Menno Simons étudie la question du baptême
d'après la Bible. Ne pouvant vaincre ses doutes, il est en proie à une violente
crise intérieure. En 1536, il se sépare publiquement de son Eglise et passe une
année en retraite complète10.

7 Révolte de Münster: thème de la pièce de Dürrenmatt, Fr., Die Wiedertäufer. Ne concerne
absolument pas les anabaptistes suisses.

8 Précis d'histoire des Eglises mennonites, p. 25.

9 Articles de Schleitheim, voir aussi chapitre IV, réfutation de Calvin.
10 Nouveau Manuel d'instruction (religieuse), p. 166.

12



Connaissant sa position, quelques
anabaptistes le visitent et lui demandent

de prendre la direction de leur

mouvement. Menno hésite puis finalement

accepte". Dès lors, il se voue
entièrement au service des «frères».

Menant une vie de privations et de

dangers, il réorganise, par sa parole et

surtout par ses écrits, les communautés
défaillantes. On lui donne la chasse,

promettant 100 florins à qui le livrerait.

Il réussit à s'enfuir, se réfugie
en divers endroits mais, épuisé, meurt
en 1559 à Wüstenfelde, près de

Hambourg.
Le ministère de Menno Simons fut

bénéfique pour les Eglises anabaptistes.
Bientôt, les fidèles prennent le nom de

« mennonites»u en signe de reconnaissance

envers leur chef spirituel. Ils

espèrent ainsi ne plus être confondus
avec les révolutionnaires de Münster. Terminons cette brève introduction en
citant le verset biblique préféré de Menno Simons:

« Personne ne peut poser un autre fondement que celui qui a été posé, savoir
Jésus-Christ.» (I Corinthiens 3:11)

MDdLXXXllI

11 Baumann, P., Kurzfassung der Geschichte der Mennoniten, p. 6.

12 Vernon, L. A. Prédicateur de la Nuit, p. 150, 5°— En 1544, par un mandat, la régente de la
Frise, Anne, expulsa différents groupes d'anabaptistes, mais toléra la présence des «Mennisten».
Une distinction venait d'être faite entre les Mennonites, adeptes de la non-violence, et les autres

anabaptistes.

13




	Les origines du mouvement mennonite ou anabaptiste

