
Zeitschrift: Informations-Blätter / Schweizerischer Verein für Täufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour l'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: Pilgram Marpeck et les Frères suisses vers 1540

Autor: Blough, Neal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEAL BLOUGH

PILGRAM MARPECK ET LES FRÈRES SUISSES
VERS 1540

INTRODUCTION

Nous profitons de cet anniversaire de la dispute de 1538 entre anabaptistes

et réformateurs bernois pour aborder une question qui n'y est pas
directement liée. Néamoins, le sujet que nous abordons ici n'est pas

sans intérêt pour les recherches sur l'anabaptisme suisse au XVIe siècle.
La dispute de 1538 fournit une documentation historique et théologique

qui n'a pas encore livré toutes ses richesses. Nous espérons qu'en
puisant dans ces actes nous trouverons des éléments capables d'éclaircir
un débat important. La question de la relation existant entre les communautés

anabaptistes proches de Pilgram Marpeck (qu'on désigne par le
terme <cercle-Marpeck>) et les «frères suisses> n'a pas encore trouvé de

réponse satisfaisante. Comment classer ce grand théologien anabaptiste
d'origine tyrolienne? Peut-on le ranger parmi les «frères suisses» ou bien
faut-il voir dans les communautés et les personnes se rassemblant
autour de lui un mouvement anabaptiste distinct?

Or, la réponse qu'on donnera à ces questions dépendra en large partie
de la compréhension qu'on a des «frères suisses». Justement, comment
définir ce terme vers les années 1540? S'agit-il d'un anabaptisme limité
par la géographie de la Suisse? Certainement pas, la présence de «frères

suisses» en Alsace et en Moravie prouve le contraire. Pourrait-on définir
ce mouvement par une théologie et une pratique conformes aux articles
de Schleitheim?1 C'est une possibilité logique qu'il faudrait admettre.
Mais elle court le risque de comprendre ce mouvement surtout à partir
d'une rupture radicale avec la Réforme et le monde. Or historiquement,
c'est ce qui est arrivé. Mais à partir de Schleitheim, il n'y a plus de
véritable développement théologique. Le dynamique réformateur d'avant
1527 n'est plus. L'anabaptisme suisse devra se contenter d'une existence

marginale, sans possibilité de participer à la mise en place de la Réforme
à laquelle il voulait contribuer. Après 1527, les seules occasions où nous

voyons la possibilité de dialogue théologique, ce sont les disputes,
même si elles ne sont que des prétextes pour ramener les anabaptistes

147



dans le camp réformé. Néanmoins, ces disputes sont une source capitale

pour comprendre l'identité théologique des frères suisses et elles nous
offrent une piste importante. John Yoder, après avoir étudié de près
l'histoire de ces discussions entre anabaptistes et réformateurs suisses, a

proposé une analyse systématique de la théologie implicite dans les

discours anabaptistes2. Cette analyse nous paraît importante si l'on cherche
à cerner l'essence théologique de l'anabaptisme suisse en tant que
mouvement réformateur et nous y reviendrons à la fin.

En ce qui concerne Pilgram Marpeck, les historiens sont plus ou
moins d'accord: pendant son séjour à Strasbourg (1528-1531), il faisait

partie du groupement anabaptiste proche des frères suisses. Après son
expulsion de Strasbourg (début 1532) et avant son installation à Augs-
bourg (1544), on ne sait que très peu de sa vie. Néamoins, d'après les

indications existantes, on sait que l'anabaptiste tyrolien se trouvait
surtout en Suisse pendant ces <années obscures>. En ce qui concerne ses

relations avec les frères suisses, nous découvrons, à partir des lettres du

Kunstbuch3, Marpeck est entré en polémique directe avec les communautés

anabaptistes d'Appenzell et de St-Gall au sujet de la discipline
ecclésiastique. A partir de cet échange, beaucoup en concluent qu'il n'est

pas possible de considérer le cercle-Marpeck comme faisant partie des

frères suisses. Les seules voix dissidentes ici sont Heinold Fast et John
Yoder, qui eux prétendent que le cas des communautés d'Appenzell et
de St-Gall est exceptionnelle et non celui du cercle-Marpeck4.

Quelle relation avec la dispute de Berne de 1538? Pour les années

1532-1544, il n'y a que quelques traces de Marpeck. Faute de

renseignements historiques précis concernant sa vie, nous avons choisi une
autre voie pour aborder notre sujet. Une façon d'évaluer la proximité de

deux personnes ou de deux mouvements, c'est tout simplement de

comparer leur théologie. La dispute de Berne de 1538 nous donne une
très bonne indication de la pensée des frères suisses à un moment précis.
Nous voulons donc examiner cette théologie anabaptiste bernoise pour
la comparer à celle de Marpeck lors de son échange avec Martin Bucer à

Strasbourg en 1531-32. Ceci pour en savoir plus sur la question qui
nous préoccupe, à savoir la relation qui pouvait exister entre le cercle-

Marpeck et les frères suisses. Que peut nous apprendre sur cette relation
la théologie anabaptiste, telle que nous la trouvons exposée par les

anabaptistes à Berne en 1538? D'abord, la dispute de Berne, c'est l'anabaptisme

en dialogue avec la Réforme plus ou moins zwinglienne. C'était
la même chose pour Marpeck quelques années auparavant à Strasbourg.

148



Deuxièmement, l'une des questions clés à Berne était la relation entre
l'Ancien et le Nouveau Testament. Les réformateurs bernois en avaient
fait le point de départ, c'est-à-dire que les anabaptistes devaient accepter
l'unité entre les testaments avant de débattre les autres sujets. Or, Pil-
gram Marpeck a su développer une théologie d'alliance à partir de la
doctrine de l'incarnation. Dans la polémique contre le réformateur Bu-
cer, il a pu développer une pensée cohérente qui mettait en question la

comparaison <circoncision/baptême> utilisée par Zwingli, Bucer et aussi

les réformateurs bernois. Marpeck, comme les frères suisses à Berne, n'a

pas gagné sa dispute contre Bucer, mais sa théologie des alliances était
probablement la meilleure et la plus élaborée des diverses pensées
anabaptistes du XVIe siècle. En trouvons-nous des traces chez les Bernois
six ans plus tard? Y a-t-il des points d'incompatibilité ou des sensibilités
divergentes? Ce sera une façon, certainement pas la seule, pour aborder
la question des relations entre Marpeck et les frères suisses. Mais nous
avons au moins la possibilité d'une comparaison précise de deux théologies

anabaptistes répondant à la même problématique, ce qui facilite notre

travail.
Notre plan est simple. Après avoir considéré plus en détail ce qui est

connu concernant la relation entre Marpeck et les frères suisses, nous
examinerons ce qu'affirment les anabaptistes bernois à l'égard de la relation

entre les testaments et le baptême pour le comparer ensuite à la

pensée de Marpeck.

I. PILGRAM MARPECK ET LES FRÈRES SUISSES

A. Strasbourg

Commençons par résumer ce qui est connu concernant Marpeck et les

frères suisses à Strasbourg. Selon Klaus Deppermann, l'anabaptisme
strasbourgeois s'est divisé en deux camps différents pendant l'hiver
1526/27. Il s'agit d'abord d'un groupe plutôt <spiritualiste> ayant subit
l'influence de Hans Denck, dont le dirigeant est Jakob Kautz.
Deuxièmement, il y avait un groupe plutôt <bibliciste> proche de Michael Sattler

dont le dirigeant était Wilhelm Reublin5. C'est ce dernier groupe
qu'on identifie aux <frères suisses>. Un troisième groupe se formera
quelques années plus tard autour de Melchior Hoffman. Deppermann
n'est pas tout à fait clair concernant la situation de Marpeck. Il aurait fait
partie du même groupe que Reublin - donc les frères suisses -6 tout en
rassemblant autour de lui un cercle distinct7. Avant le travail de Depper-

149



mann, Harold S. Bender parlait aussi d'un groupe Sattler-Reublin-Mar-
peck à Strasbourg8, mais aussi du <cercle-Marpeck> comme d'un groupement

distinct des frères suisses. Cependant, Bender laisse entendre que
ce dernier a pris forme une fois que Marpeck ne se trouvait plus à

Strasbourg9. Pour John Yoder, il n'y a pas de doute, Marpeck est le dirigeant
des frères suisses à Strasbourg10. De plus Yoder définit ce qu'il entend

par frères suisses. Pour lui «le terme [...] n'avait de sens que parce qu'il
était appliqué hors de la Suisse, pour désigner une communauté des

croyances maintenue par des échanges de lettres et de visites» 11. A notre
avis, on ne peut pas encore parler de <cercle-Marpeck> à Strasbourg. A ce

moment-là de sa carrière, s'il faut le classer, Marpeck fait bien partie des

(frères suisses>.

B. Vers 1540

C'est à partir du travail de Jan Kiwiet qu'on commence à parler du cer-
cle-Marpeck12. La découverte du Kunstbuch n'a fait que renforcer cette
façon de voir les choses13. Dans cette collection de documents précieux,
il se trouve en effet quatre lettres de Marpeck adressées aux (frères

suisses), lettres qui montrent l'existence d'une dispute amère concernant
la discipline. Cette dernière observation appuie l'idée d'un (cercle-Mar-
peck>, groupe anabaptiste moins légaliste, distinct des (frères suisses).

En même temps, il existe d'autres éléments dont il faudrait tenir
compte. Dans les années proches de la dispute de Berne, Marpeck voyageait

beaucoup (en Suisse, en Moravie, en Allemagne du Sud). Par ces

voyages, il cherchait à établir des contacts entre les mouvements anabaptistes

divers. La Vermanung de Marpeck, écrit en 1542, a été rédigée
dans cette perspective de recherche d'unité14. Heinrich Bullinger prétendait

que ce livre fut colporté par les anabaptistes (suisses) et qu'ils le
considéraient comme «das allerhochwürdigste Heiligtum»15. Ce traité
n'a évidemment pas pu influencer les anabaptistes bernois dans leur
dispute de 1538, mais l'historien ne peut pas s'empêcher de poser des questions.

Si, lorsqu'il était à Strasbourg, Pilgram Marpeck faisait partie de la

communauté (frères suisses), si, après son séjour strasbourgeois il a passé

une douzaine d'années en Suisse, s'il voyageait pour promouvoir l'unité
entre les groupes anabaptistes divers, s'il a écrit la Vermanung dans ce
même but, et si les anabaptistes suisses la lisaient avec beaucoup
d'estime, peut-on facilement penser que Marpeck voulait se constituer une
Eglise à lui? Peut-on simplement affirmer qu'il rejetait l'autorité des

frères suisses16. Beaucoup dépend de l'évaluation de l'échange épisto-

150



laire avec les communautés d'Appenzell et de St. Gall. On n'est pas

obligé d'en conclure que Marpeck rejette en bloc l'anabaptisme suisse.

C'est ici que la thèse de Fast mérite considération. Pour lui, ce n'est pas

Marpeck qui se distingue des frères suisses, c'est plutôt la communauté
d'Appenzell qui s'en démarque par son légalisme extrême. Selon Fast,

Marpeck, ainsi que les <légalistes> peuvent tous être comptés parmi les

frères suisses17.

C'est dans le contexte de ces observations que nous voulons comparer
la pensée de Pilgram Marpeck à la théologie exprimée par les

anabaptistes bernois lors de la dispute de 1538. Cette comparaison est utile
pour plusieurs raisons. D'abord, les bernois font évidemment partie des

frères suisses. En même temps, ils représentent autre chose que les

communautés d'Appenzell et de St. Gall. Deuxièmement, le débat de Berne
se déroule dans un cadre théologique très semblable à la situation dans

laquelle se trouvait Marpeck en 1531. Il est utile de pouvoir comparer
des choses comparables. Si la théologie de Marpeck n'est pas trop éloignée

de celle des Bernois, il sera d'autant plus nécessaire de prendre au
sérieux la thèse de Fast concernant la situation exceptionnelle de la

communauté d'Appenzell et de reposer la question de la relation entre
Marpeck et les frères suisses.

II. COMPARAISON ENTRE LA THÉOLOGIE DE MARPECK
ET LA DISPUTE DE BERNE

Nous n'aborderons pas tous les points théologiques de la dispute de

Berne. Nous nous limitons à en examiner deux: la différence entre les

testaments et le baptême. Pourquoi ces deux points? Parce qu'ils sont
fondamentaux dans les débats réformés/anabaptistes du XVIe siècle. Le

point de vue de Bucer exprimé contre Marpeck à Strasbourg en 1531 est
essentiellement le même qui est exposé par les réformateurs bernois en
1538. Il s'agit d'une pensée, d'origine zwinglienne postulant l'unité des

testaments et attribuant au baptême des enfants le même rôle que la
circoncision dans l'Ancien Testament. Ces deux points nous permettront
facilement de comparer la théologie des frères suisses à celle de Marpeck.

A. La différence entre l'Ancien et le Nouveau Testament

Dans l'histoire des disputes entre anabaptistes et réformés en Suisse et
ailleurs au XVIe siècle, ce point a revêtu une importance de plus en plus

151



grande. Dans une lettre au réformateur bernois Haller, Bullinger prétendait

que le combat contre les anabaptistes serait gagné dès le règlement
de cette question ls. Toutes les différences théologiques centrales entre
anabaptistes et réformés (baptême, non-violence, magistrat, serment)
sont liées à cette question fondamentale. Le cadre de la <sola scriptura>

ne suffisait pas pour venir à bout de ces différences. Il s'agit en effet de

points de départ et d'options herméneutiques fondamentalement
divergentes.

En ce qui concerne la dispute de 1538, les anabaptistes devaient
même faire une concession sur ce point avant de pouvoir commencer
les débats; c'est-à-dire qu'il fallait attribuer la même autorité à l'Ancien
et au Nouveau Testament19. Il est intéressant de noter que l'influence
du spiritualiste silésien Caspar Schwenckfeld commençait à faire peur
aux réformateurs suisses, quelques années auparavant. En été 1532, Léo

Jud, collègue de Bullinger à Zurich avait lu un document de Schwenckfeld

contestant la conception réformée à l'égard des testaments20. Pour

répondre aux doutes semés chez Jud par Schwenckfeld, Bullinger devait
se donner de la peine, et en 1533 il écrit son de Testamento seu foedere
dei unico et aeterno21. Apparemment, on craignait que l'influence
théologique de Schwenckfeld sur ce point précis pourrait renforcer la position

des anabaptistes.
Avant de devoir quitter Strasbourg, Pilgram Marpeck s'est défendu

en présentant sa confession de foi. Or ce document traite la différence
entre les testaments en profondeur. Ce qui est intéressant, c'est que la

position de Marpeck à cet égard ressemble beaucoup à celle de

Schwenckfeld, qui lui aussi se trouvait à Strasbourg à ce moment et écrivait

aussi contre Bucer à ce même sujet22. Si les réformateurs suisses

craignaient une influence de Schwenckfeld dans les milieux anabaptistes,

cela s'était déjà produit à Strasbourg en 1531-1532. Marpeck,
dans ces voyages divers, aurait-il pu transmettre sa pensée à cet égard?
De toute façon, il n'y a aucun écrit connu de Marpeck vers 1538 qui
traite de ce sujet. Sa confession de foi n'a pas été publiée et la Verma-

nung ne le sera pas avant 1542. S'il y a eu influence, ce serait soit par
échange personnel, soit par des écrits de Marpeck que nous ne connaissons

pas. Qu'en est-il donc dans la dispute de Berne 1538? La théologie
des frères suisses et celle de Marpeck, comment abordent-elles cette
question fondamentale?

152



1. La dispute de Berne
Avant que la dispute elle-même ne commence, nous voyons déjà, dans

le discours d'introduction, l'importance que les réformateurs bernois
accordent à la question des testaments. Les anabaptistes qui viennent pour
rendre compte de leur foi et discuter doivent le faire à partir de l'Ecriture

entière, de l'Ancien et du Nouveau Testament23. Ce qui sera
décidé le sera «mitt göttlichem wortt, alltts unnd ntiws testamentts» 24.

Même s'il y avait cette concession préalable de la part des anabaptistes,

les réformateurs en ont quand même fait un article de discussion

pendant la dispute25. C'est donc dans le premier article de la dispute
(«ob nüw unnd alltt testament ein testament unnd inn ein wertt sye,
wievil es galldte oder nitt gelitte unnd uffgehept oder nitt uffgeheppt
sye») que nous voyons le raisonnement des deux partis.

D'abord du côté réformé, Bastion Meyer expose le point de vue
suivant. L'Ancien Testament est témoignage et proclamation du Christ. La

loi et les prophètes servent à faire connaître Dieu à travers le Christ.
Comme toujours dans ces disputes, ce sont la foi et l'amour26 qui révèlent

et déterminent le sens et le but de l'Ecriture; toute la loi et les

prophètes vont dans cette même direction. C'est donc logique que l'Ancien
Testament possède la même valeur que le Nouveau. Cependant, en ce

qui concerne la loi de Moïse, il y a quand même des aspects qui ne sont
plus valables pour les chrétiens. A ce propos, Meyer énumère le schéma
suivant.

I) Est valable encore ce qui sert à construire de bonnes mœurs et vertus.

II) Est aboli ce qui concerne les cérémonies et pratiques religieuses (extérieures), tels les

sacrifices, les règlements concernant vêtements et nourriture.

III) Est partiellement aboli la façon de punir certains crimes, tels le vol et des faits de

violence ou d'adultère. Le magistrat chrétien ne saurait justifier de l'Ancien Testament
certaines punitions excessives. Il serait mieux d'atténuer celles-ci27.

En réponse, la position anabaptiste est exprimée par Hans Hotz. Ce dernier

accepte l'affirmation selon laquelle l'AT rend témoignage du
Christ. Dans ce sens il est utile et bon pour fortifier la foi des croyants.
Mais Hotz souhaite tout de suite discuter du magistrat et de son droit de

punir, ce qui montre où se trouvera le véritable désaccord. Autrement
dit, l'anabaptiste n'accepte pas que le magistrat puisse exercer la peine de

mort au sein de la communauté chrétienne. C'est le processus de la

discipline ecclésiale et l'excommunication qui la remplace. C'est lorsque
Hotz explique sa position que nous trouvons la fondation théologique
de sa compréhension des rapports entres les deux testaments.

153



C'est-à-dire que les anabaptistes acceptent volontiers l'AT dans la

mesure ou celui-ci ne contredit pas le Christ et se trouve en harmonie
avec le NT28. Pour soutenir ce raisonnement les références bibliques
suivantes sont citées: «Celui qui veut me suivre doit apprendre de moi»;
«il est notre exemple» (I Pierre 2,9); «le Christ a fui quand la foule a

voulu faire de lui un roi» (Jn 6,15); «Vous avez appris qu'il a été dit: œil

pour œil et dent pour dent. Mais moi, je vous dis de ne pas résister au
méchant» (Mt 5,38).

Erasmus de Berne n'accepte pas le déplacement du débat (parler du

glaive et non de l'AT) et repose la question: «acceptez-vous l'AT en tant
qu'il témoigne du Christ et l'utilité de sa loi morale?» A partir de ce

moment, les deux côtés semblent s'accorder sur la valeur de l'Ancien
Testament29. La suite de la dispute démontrera le contraire.

2. Pilgram Marpeck
Dans son débat avec Martin Bucer à Strasbourg en 1531 30 Pilgram Marpeck

se trouve confronté à cette même théologie réformée, à cette
même instance sur l'unité existant entre l'Ancien et le Nouveau Testament.

Or, contrairement aux anabaptistes bernois, Marpeck prend le temps
de développer une véritable théologie d'alliance. En même temps, il est

vrai que le contenu de celle-ci est essentiellement le même que ce que
nous avons constaté à Berne. L'Ancien Testament est accepté autant qu'il
ne contredit pas les paroles du Christ et qu'il se trouve en harmonie
avec le Nouveau Testament. La différence, c'est que Marpeck prend le

temps pour donner un fondement théologique beaucoup plus solide à sa

pensée.
Il s'agit de démontrer qu'il y a une différence fondamentale entre

l'ancienne et la nouvelle alliance. Pour ce faire, Marpeck utilise les

notions de <promesse>, d'<accomplissement> et <d'incarnation>. Cette
théologie met l'accent sur l'historicité des deux alliances. Or la
position de Marpeck contre Bucer est foncièrement identique à celle
des anabaptistes bernois. L'enseignement de l'Ancien Testament ne

peut pas être utilisé pour contredire une parole du Christ, surtout
dans le domaine du magistrat et son rôle au sein de l'Eglise. L'Ancien
Testament annonce le Christ en tant que rédemption à venir. La foi
d'Abraham et de Moïse n'était pas envers la réalité déjà accomplie
dans l'histoire, mais une foi dans la promesse (non encore accomplie).
Ils vivaient donc d'une foi d'espérance tout en demeurant <prison-

154



niers du péché». L'Ancien Testament est donc une période d'attente:
attente de délivrance, du pardon et de la possibilité de vivre selon les

commandements de Dieu.
S'il y a promesse, il y a aussi accomplissement. Celui-ci se réalise

dans la venue du Christ. Or cette incarnation (<Menschwerdung
Christi») se produit à un moment précis de l'histoire de l'humanité et y
introduit une nouvelle réalité. Cette dernière concerne la réception du

Saint-Esprit et la possibilité de mener une vie conforme aux enseignements

et à l'exemple du Christ.
Cette pensée (que nous avons seulement résumée), est plus développée

que celle des anabaptistes bernois. Elle a justement l'avantage d'être
plus <théologique>; elle sort du cadre strictement biblique pour aborder
les questions herméneutiques fondamentales. Dans son analyse des

disputes entre anabaptistes et réformateurs suisses, John Yoder remarque
que le point de vue réformé se laisse déterminer par des présupposés
<ontologiques> et »platoniciens»31. Ceci leur permettait de concevoir les

testaments d'une manière <à-historique> et de postuler leur unité. La
position anabaptiste suisse, d'après Yoder, est plutôt »historique» et »escha-

tologique»32 ce qui permet de penser en termes de »promesse» et d'»ac-

complissement».
Si la théologie de Marpeck sur les Testaments est plus élaborée que

celle des anabaptistes bernois, elle n'est pas en contradiction33. Elle en
serait plutôt un approfondissement dans le sens historique et eschatolo-
gique suggéré par Yoder. Comment Marpeck a-t-il pu développer cette
pensée? Comme nous l'avons dit, cet apport vient très probablement de
Schwenckfeld. Ce dernier se trouvait à Strasbourg en même temps et
discutait les mêmes points avec Bucer. Or, entre les positions de Marpeck

et de Schwenckfeld concernant les testaments, nous voyons une
telle ressemblance qu'il est facile d'imaginer la possibilité d'une
influence du spiritualiste silésien sur l'anabaptiste.

Nous avons déjà remarqué que les réformateurs suisses furent
conscients de Schwenckfeld et de son influence éventuelle dans les
milieux anabaptistes. Notre lecture du premier article de la dispute de
Berne n'a pas trouvé de trace de cette théologie d'alliance qui aurait pu
venir soit de Schwenckfeld, soit de Marpeck. Cependant, il faut admettre

que la discussion autour du premier article de cette dispute ne traite
pas la question des testaments en détail comme Marpeck l'a fait dans sa

confession de foi. Ainsi pour une comparaison plus juste, il est nécessaire

d'aborder d'autres sujets.

155



C'est ce que nous voulons faire dans notre prochaine section sur le

baptême. S'il y avait une influence directe de la pensée de Marpeck sur
les frères suisses, cela devrait se voir dans ce qu'affirment les derniers au

sujet du baptême. C'est là que Marpeck a su utiliser sa théologie
d'alliance (reprise de Schwenckfeld) pour mettre en question l'analogie
circoncision/baptême» utilisée par les réformateurs suisses pour justifier le

pédobaptême.

B. Le baptême

1. La dispute de Berne
La position des réformateurs bernois sur le baptême est foncièrement
zwinglienne. Nous la rappelons ici très brièvement pour esquisser le
cadre du débat. Dans l'Ancien Testament, la circoncision est un signe de

l'alliance (<bundtzeichenn>). D'après Colossiens 2,11-12, le baptême
serait comparable à la circoncision. Le pédobaptême devient ainsi un signe
qui s'offre en guise de promesse aux enfants de la nouvelle alliance34.

L'unité des testaments ainsi que les concepts d'<amour> et de <foi> que
nous avons déjà rencontrés sont les présuppositions de cette argumentation:

«wie im alten den khinden das bundtzeichenn verlannget, ouch jetz den unnsern das

zeichenn des touffs mitgeteilltt solle werdenn» 35.

«Dwyll die kindt ouch inn die khilchen unnd in den pundt gottes gehörent, ist es der

liebe unnd dem gloubenn gemässer, das man inen das minder nitt abschlache, so inen
das mer gehördt.»36

Dans ce contexte, comment les anabaptistes bernois justifient-ils bibli—

quement et théologiquement leur pratique du baptême d'adultes? On
peut caractériser l'argumentation anabaptiste par sa référence constante
au Noveau Testament, à l'enseignement et à l'exemple du Christ ainsi

qu'à la pratique des apôtres. La phrase suivante de Hotz résume bien les

propos anabaptistes.

«Wir hannd umb unnsern touff nach der geschrifft gnügsam bericht gebenn, mitt heilli-
ger geschrifft verfassett, das unnsers der recht unnd warhafftig unnd ouch nur ein touff
ist, nämlich wie der von Christo gelertt unnd sinen apostelin brucht ist, das man die

ruwigen gläubigen, die ein gutte gewüssne vor gott hannd, touffen solle» 37.

Nous voulons essayer d'expliciter cette théologie du baptême en trois
points.

a) La nature même du baptême (d'après Romains 6) demande une foi
consciente et la mise à mort du vieil homme suivie d'une vie nouvelle

156



dans le Christ, ce qui n'est pas possible pour un enfant. Les textes
suivants vont dans ce sens:

«Ein jeder, der ein christ sin wellenn, toufft werdenn in dem todt Christi, denn ufer-

stan, inn eim niiwenn läbenn ze wanndien nach dem willen gottes» 3S.

«Allso werde er der sunden abgestorbenn unnd stannde innerlich wider uf. Das düttett

es, wie zun Römern 6, unnd fürnemlich uf die alltten, nitt uf die jungen khind. Dann

dieselbenn könnent's nitt» 39.

«der touff [ist] nitt ein anheblich zeichenn, sunder büß, gloubenn, widergeburtt muß

vorgan» 40.

b) L'argument utilisé de loin le plus souvent souligne la priorité de

l'enseignement et de l'exemple du Christ ainsi que de la pratique des

apôtres :

«Wir khonnent unns uf khein 1er noch wäsenn usser oder innerlich bas [besser] lassenn

oder gründen, dann das die apostel Christi brucht hannd»41.

«Daruff hoffenn wir, das es ze hallttenn sye, was der heillannd Christus angebenn, ge-
lertt unnd sine apostell brucht» 42.

c) Les anabaptistes essaient aussi de réfuter l'analogie <circoncision/
baptême>. On ne commence pas par le baptême, mais par la repentance,
la foi et la naissance nouvelle43. Le baptême dont parle l'apôtre Paul
dans l'épître aux Colossiens, ce n'est pas pour les enfants44. La circoncision

est celle du cœur, qui signifie la mise à mort du vieil homme qui
précède le baptême d'eau:

«düttet die beschnidung uf ablegung des sündtlichen lebens im fleisch» 45.

«Dann die beschnidung ist ein bedüttnus gsin der beschnidung des hertzenns [...] solle
die beschnidung des hertzenns vorgan und demnach der touff, der sye ein zeichen des

absterbenns» 46.

2. Pilgram Marpeck
Nous n'avons pas besoin de reproduire ici le point de vue de Bucer sur
le baptême, car il ne diffère guère de celui des réformateurs de Berne47.
Nous ne prendrons pas le temps non plus de développer en détail la

théologie du baptême de Marpeck48. Nous voulons simplement remarquer

les ressemblances et les différences avec la position des anabaptistes
bernois en 1538.

Dans sa confession de foi, Pilgram Marpeck soutient le même point
de vue que les anabaptistes bernois, c'est-à-dire que la circoncision dont
parle l'apôtre Paul dans l'épître aux Colossiens est la circoncision du
cœur. Cette circoncision intérieure provient seulement de la foi en
Christ, foi qu'un enfant ne peut pas avoir:

157



«Wann der mensch in den geoffenbarten Crisstum glaubt vnd erkennt, so wirt das hertz

beschnitten, vnd from gemacht, Weichs hie die kindertauff nicht geben mag. Darumb
redt der paulus von der beschneidung on henndt vnd von den beschnittnen hertzen, aus

dem glauben in Crissto, zu welhem er den tauff vergleicht vnd die kinder gar nicht
gemaint will haben» 49.

Encore une fois, la différence entre Marpeck et les frères suisses n'est

pas dans la conclusion à laquelle ils arrivent, mais dans leur façon de

justifier théologiquement leur position. Chez les anabaptistes bernois,
nous avons constaté la prédominance d'une argumentation bibliciste, et

surtout l'insistance sur l'enseignement et l'exemple du Christ et sur la

pratique des apôtres. A partir de cette base, ils affirment que les textes
de Romains 6 et Colossiens 2 ne peuvent pas s'appliquer au baptême des

enfants.

L'argumentation de Marpeck est aussi scripturaire, elle se réfère aussi
à l'enseignement du Christ et à la pratique des apôtres. Mais il se fonde
moins sur <la lettre> que sur une compréhension préalable de la relation
entre l'Ancien et le Nouveau Testament. La théologie d'alliance que
nous avons esquissée plus haut sert pour attaquer à son cœur l'analogie
<circoncision/baptême des enfants>.

Pour constater cela, il suffit de lire les 29 articles qui résument la
confession de foi de Strasbourg50. Là on constate la progression de la

logique qui sera développée tout au long de la confession à l'égard du
baptême:

- C'est la promesse et non l'accomplissement qui est le fondement
de la foi des <anciens> (ceux de l'AT). La lecture à-historique de la théologie

réformée affirmait que Abraham et David étaient <sauvés> dans le
même sens que ceux du NT.

- L'ancienne alliance étant celle de la promesse, le signe de cette
alliance s'offre à tous, car la promesse de la rédemption est pour tout le

peuple.

- L'accomplissement de la promesse arrive dans l'incarnation du
Christ, la rédemption devient réelle. (La descente aux enfers du Christ a

la fonction d'annoncer le salut à tous ceux qui avaient espéré et cru en
lui).

- Avec cette rédemption dans le temps, l'Esprit Saint se répand
d'une manière nouvelle, ce qui permet la foi et la circoncision du cœur.

- Ainsi la circoncision extérieure de l'ancienne alliance n'est pas

comparable à la circoncision intérieure de la nouvelle alliance. Le
baptême est réservé à ceux qui croient et dont le cœur a été circoncis par

158



l'Esprit Saint. Seulement dans ce sens peut-on comparer circoncision et

baptême.
Pour finir notre comparaison, nous pouvons simplement constater la

même chose que nous avons vue à l'égard des testaments. La différence
entre Marpeck et les bernois ne se trouve pas dans le contenu, mais dans

le raisonnement théologique. La théologie de Marpeck est plutôt un
approfondissement de l'intuition biblique des frères suisses. Cette différence

vient encore probablement de l'influence de Schwenckfeld sur
Marpeck.

CONCLUSIONS ET QUESTIONS

Nous voulons terminer avec certaines conclusions, mais aussi en suggérant

des pistes à explorer dans l'avenir. La première conclusion est assez

facile. Nous avons comparé deux points précis dans la pensée de Marpeck

et des anabaptistes bernois de 1538. Or c'est la même conclusion

pour les deux points (les testaments et le baptême): le contenu est le

même, mais le raisonnement théologique de Marpeck va au-delà de

l'approche biblique des frères suisses. Cette différence s'explique en
grande partie par l'influence de Schwenckfeld sur Marpeck, influence
qu'avaient redoutée les réformateurs suisses.

Cette constatation nous aide-t-elle à répondre aux questions que
nous avons posées au début? En partie au moins. Il n'y a pas de raison

pour penser que Marpeck n'eût pas pu s'entendre avec les anabaptistes
bernois sur les points en question. Reste le problème de la discipline,
c'est cela qui séparait Marpeck des communautés d'Appenzell et de St-
Gall. Pour cette raison, on aurait pu imaginer que notre étude aborde la

question de la discipline dans la dispute de Berne. Nous avons envisagé
cette approche, mais en lisant les actes de la dispute, il est devenu clair
qu'en ce qui concerne la discipline, le débat entre les réformateurs et les

anabaptistes bernois n'est pas le même qu'entre Marpeck et les communautés

d'Appenzell et de St-Gall. Marpeck aurait été d'accord avec les

Bernois: Matthieu 18 a sa place dans la discipline communautaire mais
le magistrat n'en a pas. Ce n'est pas du tout le même débat que celui sur
l'excommunication hâtive pratiquée par certaines assemblées.

Pilgram Marpeck est-il donc <frère suisse> oui ou non? Cela dépend
comme nous l'avons dit au début, de la façon dont on choisit de

comprendre l'anabaptisme suisse. Si on prenait son point de départ seule-

159



ment dans les articles de Schleitheim, si on cherche un langage théologique

qui ressemble à celui des articles et une position séparatiste voir
<sectaire> comme on constate chez certaines communautés suisses pendant

et après les périodes de persécution sévère, il serait difficile de placer

Marpeck carrément dans le camp <suisse>. C'est une perspective qui
se défend, mais elle n'est pas la seule.

En quoi consisterait une autre approche? Elle serait plus <théologique>
et plus tournée vers le dynamique réformateur des premières années de

l'anabaptisme suisse. Que voulaient Grebel, Mantz, Hubmaier et Reu-
blin? Que serait devenu l'anabaptisme suisse si la persécution n'avait pas
éliminé tous les théologiens et toute possibilité de dialogue et de

participation à la Réforme du XVIe siècle? Peut-être que l'historien n'a pas
le droit de poser cette question. Néanmoins nous osons penser que le
cheminement et la théologie de Marpeck représente ce qu'aurait pu
devenir l'anabaptisme suisse dans d'autres circonstances moins hostiles.

En essayent de cerner le contenu théologique de l'anabaptisme suisse

John Yoder suggère plusieurs critères. La théologie des frères suisses se

caractériserait par son herméneutique biblique (historique et eschatolo-
gique plutôt qu'ontologique), par sa vision d'une Eglise souffrante et de
l'obéissance du disciple et par son engagement à mettre en cause la
synthèse constantinienne51. Selon lui, le point de rupture entre l'anabaptisme

et la Réforme suisse, c'est la question de la visibilité de l'Eglise.
Pour les frères suisses cette Eglise représente la vie du Christ dans ses

membres52. L'éthique de la <Nachfolge> trouve aussi son fondement
dans l'œuvre du corps du Christ. Ou dit autrement: «Angelpunkt des

Nachfolgegedankens ist nämlich das Menschsein Christi.» 53 Ce qui est

intéressant, c'est que Yoder affirme ces choses à partir de son analyse
des frères suisses.

Or, on ne pourrait guère mieux résumer la théologie de Marpeck,
pour qui la visibilité de l'Eglise ainsi que l'éthique sont fondées dans

l'<humanité du Christ) (Mensch-Sein Christi). Bien sûr, le langage de

Marpeck est autre que celui des frères suisses. Mais cela s'explique
facilement. Il avait le temps de lire, de dialoguer et de travailler dans des

conditions beaucoup plus favorables que les anabaptistes suisses. Cette
différence de langage vient de l'influence de Luther et de Schwenck-
feld, et aussi de l'anabaptisme autrichien et sud-allemand dont il fut
originaire. Mais Marpeck a su incorporer ces courants divers dans une
synthèse qui lui était propre, mais qui semble bien approfondir les intuitions

des frères suisses, comme nous l'avons vu dans notre comparaison.

160



La théorie de la pluralité des origines de l'anabaptisme n'implique pas
forcément que les groupes anabaptistes différents cherchaient à tout prix
à maintenir leur identité propre face aux autres, même si c'est cela qui
semble souvent avoir été le cas.

Il reste encore une objection à notre hypothèse. Les articles de

Schleitheim préconisent 1'(Absonderung) et interdisent le serment et le

magistrat aux chrétiens. Marpeck, n'est-il pas plus souple sur ces points
là? C'est possible. Mais on peut répondre sur plusieurs plans. Heinold
Fast, en expliquant les différences entre la communauté anabaptiste
d'Appenzell et d'autres frères suisses, déclare:

«Wahrscheinlich gab es einen Unterschied zwischen Täufern, die sich innerhalb einer
Stadt mit dem bürgerlichen Leben und den dadurch entstehenden Pflichten abfinden

mussten, und den Täufern, die auf dem Lande unbehelligt wohnten» 54.

Cette observation peut aussi expliquer certaines différences apparentes
entre Marpeck et les frères suisses. L'anabaptiste tyrolien a pu évoluer
dans un autre contexte, tout en maintenant une théologie très proche de

celle des suisses. Même en tant que fonctionnaire à Strasbourg, le

concept d'<Absonderung) n'était pas étranger à sa théologie55. Ainsi, on
n'est pas obligé de conclure que son engagement professionnel l'éloigné
totalement des frères suisses56. L'article de Schleitheim sur la séparation
est autant une justification théologique d'un fait accompli que l'élaboration

d'une doctrine bien réfléchie sur les relations Eglise/Etat.
Nos propos ne sont que des suggestions pour des recherches futures.

Pour aller plus loin, il faudrait des études détaillées que nous n'avons

pas pu mener. Cependant, s'il est vrai que Pilgram Marpeck rassemblait
autour de lui des communautés qui semblent plus ouvertes et moins
légalistes que les frères suisses, il est aussi possible de considérer sa théologie

comme l'un des développements possibles des aspirations de

l'anabaptisme zurichois. La dispute entre Marpeck et les communautés de St-
Gall et d'Appenzell ne prouve pas que tous les frères suisses aient été

légalistes. Par contre, les ressemblances entre la théologie de Marpeck et
celle des anabaptistes bernois de 1538 suggèrent qu'une comparaison
détaillée de la pensée de Marpeck et celle des frères suisses à travers les

disputes seraient la bienvenue.

161



NOTES

' Voir ici Stayer Brethren 192: «In defining Swiss Brethren practice the Schleitheim
Articles drew the line [...] between Swiss Brethren an other Anabaptists».

2 Voir Yoder Täufertum I et II.
3 Voir Fast Marbeck. Les lettres mentionnées ci-dessus dans le Kunstbuch sont les

suivantes: n° 7, <an die Schweizer Brüder>, n° 8 <an die Schweizer Brüder in Appenzell),
n" 34 (Pilgram Marbeck an die in Graubünden und Appenzell), n° 35 <Pilgram Marbeck

an die in Graubünden, Appenzell, St. Gallen und im Elsass>.

4 Voir Fast Sonderstellung 240 et Yoder Frères.
5 Deppermann Hoffman 166 s.

6 Ibid. 168 et 231: «brachten Hoffman in einen scharfen Gegensatz zu dem Reublin-
Marbeck-Kreis, der sich an die Gebote des <Schleitheimer Bekenntnisses) hielt».

7 Ibid. 237 n. 8.
8 Bender Marpeck 244.
9 Voir Bender Brethren 670.

10 Yoder Frères 492.
11 Ibid.
12 Kiwiet Marbeck.
13 Voir encore Fast Marbeck.
14 Voir les premières pages de la Vermanung in: Gedenkschrift 186 s.

15 Fast Bullinger 126.
16 Comme l'affirme Stayer Brethren 194.
17 Voir Fast Sonderstellung 237 ss. Yoder Frères 495 adopte cette même position: «A

l'intérieur du mouvement dont nous parlons, se détachera une tendance plus étroite,

légaliste, d'anabaptistes résidant surtout à Saint-Gall».
18 Yoder Täufertum II 34.
19 QGTS IV xvii.
20 Voir Schwenckfeld Unterschied 748 s.

21 Fast Bullinger 34.
22 Voir Blough Christologie 78 ss.

23 «uß beiden, nüwenn und alltten testamenten beschechenn unnd ouch dieselbigen das

richtschytt sin», QGTS IV 261.
24 QGTS IV 261, voir aussi 263.
25 Ceci pour la première fois dans l'histoire des disputes entre anabaptistes et réformateurs

suisses.
26 Voir Yoder Täufertum II 44 ss.

27 QGTS IV 270.
28 «lassent wir das alltt testament ouch gelitten, wo es Christus nitt ufgehept unnd sich

verglichett mit dem nüwenn.» QGTS IV 273.
29 «Hannd sich deß alltten testaments halb vereinnt.» QGTS IV 274.
30 Pour une description de cette confrontation voir Blough Christologie ch. 3.
31 Yoder Täufertum II 42.

162



32 Ibid.
33 Nous avons trouvé ailleurs dans la dispute des phrases qui rapprochent encore plus les

anabaptistes bernois de Marpeck, toujours avec la différence que l'incarnation n'entre

pas directement en ligne de compte comme chez Marpeck. Par exemple: «Abraham,
dem ist der heillannd Christus verheissenn. In sim samen söllennt alle völlcker ben-

nedyett werdenn. Aber die Ordnung des evangelii, wie es durch Christum ufgericht,
ist zu siner zytt nitt gsin», QGTS IV 412; «wie derselb Christus den willenn sins vat-
ters geoffenbarett, das nüw testament ufgericht [...] allso ist das wäsen unnd der

bruch im alltten unnd ntiwen nitt glich.» QGTS IV 417.
34 «dann der touff das anheblich zeichenn anstatt der beschnidung kommen ist, zun

Collo. 2.» QGTS IV 347.
35 QGTS IV 347, voir aussi 378.
36 QGTS IV 380.
37 QGTS IV 367.
38 QGTS IV 345.
39 QGTS IV 352.
40 QGTS IV 385.
4' QGTS IV 348.
42 QGTS IV 364, voir aussi les textes suivants: «Wie inn epistelin unnd actis statt, ha-

bennt die apostell die alltten toufft unnd nitt die kind.» QGTS IV 368; «Unnd dwyll
heillige geschrifft anzöügt den bevelch Christi unnd bruch siner apostelin.» QGTS IV
381; «Aller bevelch Christi ist ganngen: touffennt die glöübigen. Das hannd die

apostell than.» QGTS IV 388. Voir aussi les pages 351, 352, 362 où l'exemple de

Jésus, circoncis à l'âge de 8 jours et baptisé à 30 ans est utilisé.
43 «der touff [ist] nitt ein anheblich zeichenn, sunder büß, gloubenn, widergeburtt muss

vorgan.» QGTS IV 385.
44 «Darmitt ist nitt erwysenn, das den khinden der touff gehöre, dann Paulus Coll. 2

redt von denen, die des gloubens sind.» QGTS IV 349. «Ich khann an den bescheid

nitt khommen, dann Paulus ret Collo. 2, ir sind beschnitten mitt der beschnidung an

[ohne] hennd.» QGTS IV 351.
45 QGTS IV 351.
46 QGTS IV 353.
47 Voir 'Bucers Apologie der Kindertaufe gegen Pilgram Marbeck» dans QGTE I 395 ss.

48 Voir Blough Christologie, ch. 3 et Armour Baptism 113 ss. Pour Armour, la théologie

du baptême de Marpeck est la mieux développée et la plus profonde parmi les

anabaptistes du XVIe siècle.
49 »Pilgram Marbecks Glaubensbekenntnis», dans QGTE I 432.
50 Une traduction française de ces articles se trouve dans Blough Christologie 249 ss.
31 Yoder Frères 496.
52 Yoder Tàufertum II 204.
53 Ibid. 189.
54 Fast Sonderstellung 238 s.

163



55 Dans sa «Klarer Unterrichte (1531), nous trouvons parmi les «oeuvres de la foi> la liste
suivante: «tauff», «abendtmal», «händauflegen», «straff», «ermanung» et «absundrung

von den ungläubigen und bösen» (Aiiij). Chez Marpeck, ces «cérémonies« font partie
de «l'humanité du Christ«.

56 Yoder Täufertum II 167: «Marbeck ist dadurch, dass er unter der Obrigkeit wirkte,
nicht von der täuferischen Linie abgewichen, sondern hat durch seine Leistung eben

bewiesen, dass der soziale Beitrag eines Menschen, der das Schwert nicht führen will,
doch so nützlich sein kann, dass der schwertführende Staat [...] ihn dennoch duldet».

164


	Pilgram Marpeck et les Frères suisses vers 1540

