
Zeitschrift: Informations-Blätter / Schweizerischer Verein für Täufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour l'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: "Ja, Ja - Nein, Nein!" - oder war der Eid von Übel? : Der Eid im
Verhältnis von Täufertum und Obrigkeit am Beispiel des Alten Bern

Autor: Holenstein, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANDRÉ HOLENSTEIN

«JA, JA - NEIN, NEIN!» -
ODER WAR DER EID VON ÜBEL?

DER EID IM VERHÄLTNIS VON TÄUFERTUM UND OBRIGKEIT

AM BEISPIEL DES ALTEN BERN *

VORBEMERKUNG

Die Beschäftigung mit dem Eid gehört heutzutage eindeutig in den
Arbeitsbereich der historischen, theologischen und juristischen
Wissenschaften; nur noch selten und in aussergewöhnlichen Situationen sieht
sich der Einzelne in die Lage versetzt, einen Eid schwören, d.h. eine
Auskunft oder ein Versprechen in besonders feierlicher und verpflichtender

Weise abgeben zu müssen. Dieser Fall tritt etwa bei der
Übernahme eines politischen Amtes oder bei der Zeugenaussage vor Gericht
ein. Die Eidesfrage wird in ihrer ganzen Problematik allenfalls wieder
etwas bewusster, wenn Meineidsfälle prominenter Persönlichkeiten für
politisches Aufsehen sorgen. Der Eid erschliesst sich in seiner vielfältigen

Bedeutung nicht mehr aufgrund selbstverständlicher, persönlicher
Erfahrung. Ein Zugang zum Eid muss heute erst wieder geebnet werden,

soll überhaupt verständlich werden, worin die Eigenart des täuferischen

Eidverständnisses beruhte und welche Bedeutung ihm für die
Leidensgeschichte des Täufertums zukam.

Das Verhältnis von Eid und Täufertum ist im doppelten Wortsinn
spannungsvoll, was der Titel des Beitrags verdeutlichen soll. Mit der

Formulierung «Ja, ja - nein, nein! - oder war der Eid von Übel?» soll
nicht nur auf die theologische Fundierung der täuferischen Eidverweigerung

im Neuen Testament Bezug genommen werden; die Abwandlung

des Zitats aus dem Matthäusevangelium berührt ebensosehr die

Frag-würdigkeit dieser Fundierung. Frag-würdig war die theologische
Grundlegung der täuferischen Eidtheorie bereits in der frühesten
Reformationszeit geworden, wie gerade die kontroversen Disputationen
zwischen Berner Prädikanten und den Täufern in den 1530er Jahren zu
zeigen vermögen. Es soll im folgenden darum gehen, dieser Frag-wür-

125



digkeit, nunmehr im Sinne historischer Auseinandersetzung, nachzugehen.

In einem ersten Teil werden das Wesen des täulerischen
Eidverständnisses, seine Begründung und seine Funktion im Rahmen der
täuferischen Theologie und Ethik geschildert. Anschliessend steht der
politisch-rechtliche Kontext zur Diskussion, in dem sich die Eidverweigerung

im 16. Jahrhundert bewegte. In Konfrontation mit der funktionalen

Vielfältigkeit des Eides in der mittelalterlich-frühneuzeitlichen
Gesellschaft soll ermessen werden, welche Auswirkungen die Eidesablehnung

durch die Täufer zeitigen musste. In einem letzten Abschnitt steht
die Geschichte des bernischen Täufertums unter dem Aspekt seiner
Verfolgung und unter besonderer Berücksichtigung der Rolle des Eides im
Zentrum des Interesses. Dabei soll abschliessend auch nach den Ursachen

des Wandels im Verhältnis der Obrigkeit zum Täulertum gefragt
werden.

I. «JA. JA " NEIN, NEIN»:
ZUR BEGRÜNDUNG DER TÄUFERISCHEN EID VERWEIGERUNG

Eine kritische Auseinandersetzung mit der Eidverweigerung durch das

Täulertum kommt nicht darum herum, die Entwicklung des Verhältnisses

von Christentum und Kirche zum Eid kurz in einen grösseren
kirchengeschichtlichen Zusammenhang einzuordnen1. Die Eidverweigerung

aus christlich-religiöser Motivation besass bereits vor der Formulierung

einer spezifisch täuferischen Position eine jahrhundertealte
Tradition; erklärungsbedürftig erscheint im Grunde genommen, geht man
vom antiken Ausgangspunkt des Christentums aus, weniger die christliche

Praxis der Eidverweigerung, sondern vielmehr jene der Eidesleistung.

Ursprünglich standen sich Eid und Christentum auf der Grundlage
des neutestamentlichen Eidverbotes2 als unvereinbare Gegensätze
gegenüber; die Auflorderung an die Christen, Eide als unstatthafte Forderung

abzulehnen oder sie zumindest zu meiden, prägte grosse Teile der
Kirchenväterliteratur. Die für den weltgeschichtlichen Prozess so
bedeutungsvolle Annäherung des Christentums und der Kirche an den Staat,

ihr Sich-Einlassen auf die Weh und die Gesellschaft, wie es sich in der
Spätantike anbahnte und im frühen Mittelalter vollends durchsetzte,
haben auch die ursprünglich kritische und abwehrende Distanz zwischen
den Christen und dem Eid fast völlig aufgehoben 2. Während die Kir-

126



che v.a. seit Augustin eine eigene Eideslehre entwickelte und damit
gleichzeitig auch versuchte, über die Durchsetzung der geistlichen
Gerichtsbarkeit für Eidesdelikte ihren weltlichen Einfluss zu steigern ',

erhielt sich das Mittelalter hindurch eine Tradition der christlichen Eidesferne

bzw. -kritik nur marginal bei verschiedenen christlichen Gruppen
wie den Katharern, den Waldensern oder den Böhmischen Brüdern5. In
ihrer Nachfolge, aber auch in der Nachfolge urchristlicher Vorstellungen,

bewegten sich somit die Täufer, als sie in der Frühzeit der
Reformation ihr theologisch-ethisches Programm entwickelten und dabei der

Eidverweigerung einen zentralen Platz zuwiesen.
Die Ablehnung jeglicher Schwurleistung gehörte spätestens seit der

Formulierung der sog. Schleitheimer Artikel zum Kernbestand täuferischer

Glaubensüberzeugungen6. In sieben Punkten wurden im Jahre
1527 in Schieitheim, auf dem Territorium der Stadt Schaffhausen,
erstmals die zentralen Prinzipien der noch jungen, aber bereits verfolgten
Täuferkirche von einer Täuferversammlung schriftlich niedergelegt.
Dass dabei neben der Frage der Taufe, des Kirchenbannes, der Brotbrechung,

der Absonderung von der Welt, der Stellung des Glaubenslehrers

in der Gemeinde sowie der Klärung des Verhältnisses zum
Waffengebrauch und zur Obrigkeit der Eid eigens behandelt wurde, zeigte einmal

die hohe Bedeutung, die von Seiten der Täufer dem christlichen
Wahrheitsbegriff und dem Problem der rechten Bindung beigemessen
wurde, es war aber ebenso sehr indirekter Ausdruck der wichtigen Stellung

des Eides in der damaligen Gesellschaft.
Michael Sattler, der im Namen der zu Schieitheim versammelten

Täufer die Artikel verfasst hat, begründete die Eidverweigerung im
siebten Artikel dieser frühesten täuferischen Bekenntnisschrift wie
folgt:

«Der eid ist ein befestigung under denen, die do zancken oder verheissen, und im ge-
satz geheissen worden, das er soke geschechen by dem namen gottes allein warhaftig
und nit falsch [3. Mos. 19,12], Christus, der die volkumenheit des gesatz lert, der ver-
but den synen alles schweren, weder recht noch falsch, weder by dem himmel noch by
dem ertrich noch by Jerusalem noch by unserem houpt, und das um der ursach willen,
wie er hernach spricht: Dan ir mögen nit ein har wiß oder schwartz machen [Matth. 5,

32-36], Sechend zu, darum ist alles schweren verbotten. Dann wir mögen nut erstaten,
das in dem schweren verheißen wirt, diewil wir das allermindst an uns nit mögen ende-

ren.» 7

Diese Argumentation ist in mehrfacher Hinsicht für das Verständnis
täuferischer Positionen aufschlussreich.

127



Deutlich trafen die Schleitheimer Artikel eine Unterscheidung
zwischen den Aussagen des Alten Testaments, des «gesatz», und jenen des

Neuen Testaments. Die Täufer lasen und interpretierten die Heilige
Schrift im Licht des Neuen Testaments, ausgedrückt im Satz: Christus
lehrt die Vollkommenheit des Gesetzes, d.h. das Alte Testament erhielt
für sie seine volle Ausdeutung und Vollendung erst durch das

Evangelium. Die alttestamentlichen Stellen in den Büchern Moses, die
eindeutig die Zulässigkeit des Schwurs festhielten und aus denen hervorging,

dass auch Propheten Eide geleistet hatten8, wurden durch die
Worte Jesu in der Bergpredigt neu interpretiert und relativiert. An dieser

Passage aus dem Evangelium des Matthäus9 entzündete sich auch

anlässlich der Gespräche zwischen Täufern und den reformierten Berner
Prädikanten in den Jahren 1531, 1532 und 1538 der Disput in der
Eidesfrage

Die bernischen Prädikanten haben auf allen drei Disputationen mit
den Täufern versucht, die von letzteren vorgebrachte, eng am Wortlaut
der Schrift ausgerichtete Interpretation zu erschüttern. Bekanntlich hatten

sie damit in der ersten Disputation, jener mit dem Aargauer Pfister-

meyer, Erfolg; Pfîstermeyers Widerruf im Jahre 1531 erfolgte unter
dem Druck vornehmlich zweier Hauptargumente 11

:

Die Prädikanten konnten Pfistermeyer dafür gewinnen, die
Grundprinzipien und -werte von Glauben und Liebe als Richtschnur und
Massstab eines gottseligen, christlichen Lebens anzuerkennen12. Ausgehend

von dieser gemeinsamen Plattform, gelang es ihnen anschliessend,

Pfistermeyer davon zu überzeugen, dass das Eidschwören in jenen
Situationen als christlich und zulässig bezeichnet werden könne und
müsse, in denen der Schwur im Sinne von Glauben und Liebe erfolgte
und diesen Anforderungen genügte; die Prädikanten wiesen zu diesem
Zweck etwa darauf hin, dass mit dem Eid Konflikte zwischen Menschen

beigelegt werden konnten und dass ihn die Obrigkeit um des

allgemeinen Friedens und der Wahrheit willen und somit auch zur Ehre
Gottes forderte13; damit war für sie die Ubereinstimmung mit jenen
Prinzipien gegeben, und Pfistermeyer musste sich auch in der Eidesfrage

als überzeugt bekennen 14.

Voraussetzung dazu war gewesen, dass Pfistermeyer den Grundsatz

von der Gleichwertigkeit des Alten und Neuen Testaments anerkannt
hatte15. Erst von diesem Ausgangspunkt aus konnten die Prädikanten
alttestamentliche Bibelpassagen überhaupt mit Aussicht auf Erfolg als

Argumente ins Gespräch einbringen.

128



Pfistermeyers Abkehr vom Täufertum als Ergebnis des theologischen
Gesprächs blieb jedoch ein Einzelfall16 und ohne grössere Konsequenzen

für die Täuferbewegung. Es ist deshalb angezeigt, noch einmal die
Stelle aus dem Schleitheimer Bekenntnis näher zu betrachten, um der
täuferischen Anschauung auf den Grund zu kommen17. Bei der
Interpretation schälen sich zwei Hauptmotive heraus, die für das täuferische
Selbstverständnis von zentraler Bedeutung waren und im Artikel zum
Eid komprimiert in dem einen Satz aufschienen:

«der eid ist ein befestigung under denen, die do zancken oder verheissen [versprechen]»

1S.

Der Eid war demnach abzulehnen, weil er die Tatsache verschleierte,
dass das menschliche Wort für die Zukunft keine unbedingt bindende
Kraft ausüben konnte. Der Mensch, so meinten die Täufer, besitze
keine Gewalt über die Zukunft, und dennoch versuche er, mit dem Eid

sogar Gott für diesen Zweck in Anspruch zu nehmen. Diese Kritik richtete

sich somit in erster Linie gegen den promissorischen Eid, gegen
den Versprechenseid, mit dem für die Zukunft die Einhaltung gewisser
Verhaltensregeln versprochen wurde, und weniger gegen den assertorischen

Eid, mit dem, vor allem vor Gericht, die Wahrheit eines Sachverhalts

bekräftigt wurde.
Der Eid wurde aber auch verworfen, weil er im Rahmen einer christlichen

Ethik praktisch überflüssig war. Wer, wie die Täufer, sich zur
Nachfolge Christi verpflichtete, bekannte sich zur Wahrhaftigkeit als

einer Grundmaxime christlichen Lebenswandels. Wer in Glaube und
Liebe mit seinen Mitmenschen verkehrte, bedurfte keiner besonderen
Mittel, um die Gültigkeit und Aufrichtigkeit seines Tuns und Sprechens
glaubhaft zu machen. Das Jawort des Christen galt unter allen Umständen

als Ja, eben weil er als Christ immer für die Wahrheit einstand19.
Die täuferische Eidesauffassung kann in ihrem Wesen und in ihrer

Funktion nur unzureichend verstanden werden, wenn sie nicht in den
Kontext des Verhältnisses der Täufer zur Obrigkeit und zur Gesellschaft
insgesamt eingeordnet wird. Die Eidtheorie der Täufer reihte sich als

ein Element in ein theologisch-ethisches Gesamtsystem ein und erhielt
durch diesen Zusammenhang erst ihre volle Bedeutung20.

Die Eidverweigerung des frühen Täufertums war integraler Bestandteil

jener Entwicklung, die von Martin Haas als Weg des Täufertums in
die Absonderung bezeichnet worden ist21. Im Grundsatz anerkannte das

Täufertum, wie die übrigen, aus der Reformation hervorgegangenen

129



Bekenntnisse auch, die Obrigkeit, modern gesprochen: den Staat als

göttliche Einrichtung zur Erhaltung einer relativen Friedensordnung auf
Erden22. Im Sinne jener berühmten Stelle im Römerbrief des Apostels
Paulus (Rom. 13,1) war auch für sie die Obrigkeit Notordnung gegen
die Sünde in der Welt und diente als solche dem Schutz der Guten und
Schwachen und der Abwehr und Bestrafung der bösen und sündhaften
Menschen. Dieser von Gott eingesetzten Ordnungsinstanz gebührte
auch im täuferischen Verständnis Gehorsam23, ein Gehorsam, der
allerdings dort seine Grenze fand, wo Obrigkeit aus ihrem göttlichen Auftrag

heraustrat und in jene inneren Bereiche eingriff, die menschlichem,
äusserem Einfluss entzogen sind, d. h. insbesondere die Sphäre des

persönlichen Glaubens. Hier, wo es um das eigene Seelenheil ging, sollte

man, gemäss dem Wort aus der Apostelgeschichte (Apg. 5,29), Gott
mehr gehorchen als den Menschen24. Bis hierher unterschied sich, im
Grundsatz, die täuferische Obrigkeitsauffassung nicht von jener Luthers
oder Zwingiis.

Aus dem täuferischen Selbstverständnis, in der Nachfolge Christi zu
stehen und deshalb die Gebote des Evangeliums als radikalen Massstab

für die persönliche Lebensführung anwenden zu wollen, resultierten
jedoch präzisere ethische Verhaltensanweisungen, die, insgesamt betrachtet,

eine ambivalente25 und in gewissen Fragen eindeutig kritisch-di-
stanzierte Haltung zu Staat und Gesellschaft ergaben. Sowohl in der

Ablehnung des Wehrdienstes und Waffengebrauchs als auch im be-
wussten Verzicht auf die Übernahme obrigkeitlich-staatlicher Ämter
und Funktionen und in der Eidesvorstellung kam die täuferische

Grundüberzeugung zum Ausdruck, dass es sich bei diesen staatlich-politischen

Einrichtungen um Vorkehrungen handelte, die allein wegen der

Gottlosigkeit und Sündhaftigkeit der Welt notwendig waren. Eine
fundamentale Verchristlichung der Lebensführung, wie sie die Täufer für
sich reklamierten, machte sie jedoch überflüssig, weil in diesem Fall die
christliche Ethik aus sich heraus eine Friedensordnung schuf, die in der
Welt draussen der staatliche Zwangsapparat herstellen und sichern
musste. Der Vorgang der Sektenbildung, hier neutral verstanden als

Absonderung von der Welt, war demnach nichts anderes als die praktische
Umsetzung der Einsicht, dass die Verchristlichung von Welt und
Gesellschaft als ethische, sozial-religiöse Leitvorstellung und Programmatik

nicht allgemein im Rahmen der Volkskirche umgesetzt werden
konnte, sondern auf den minoritären Kreis der kleinen, freikirchlichen
Überzeugungsgemeinschaft beschränkt bleiben musste.

130



In welchem Sinn im 16. Jahrhundert und daran anschliessend bis

weit in die frühe Neuzeit die Eidverweigerung als kritische Distanzierung

zur Obrigkeit und zur übrigen Gesellschaft verstanden werden
musste, kann heutzutage nur erschlossen werden, wenn man sich die
Präsenz des Eides und seine vielfältigen Funktionen in der altständischen

Gesellschaft wieder vor Augen führt. Nicht moderne Vorstellungen

vom Eid, sondern die mittelalterliche Rechtstradition müssen dazu

aber als Ausgangspunkt genommen werden.

II. «... ODER WAR DER EID VON ÜBEL?» :

ZUR POLITISCH-RECHTLICHEN FUNKTION DES EIDES

IN DER ALTSTÄNDISCHEN GESELLSCHAFT

Heute gelten Eid und Gelübde ganz selbstverständlich als formale
Instrumente, denen allein die Funktion zukommt, eine Aussage oder ein

Versprechen zu bestärken und zu bekräftigen26. Für sich allein betrachtet,

erscheint der Eid als leere Hülse. Seinen Zweck erfüllt er nur dann,

wenn er im Sinne einer zusätzlichen Sicherung, als Haftung zu einem
bereits existierenden, rechtlichen Tatbestand hinzutritt. Er besitzt heute,
bei aller Feierlichkeit und dem gesteigerten Verpflichtungscharakter,
keine absolute, nicht weiter hinterfragbare Wirkung mehr, was etwa
darin zum Ausdruck kommt, dass auch der auf wahrhafte Aussage hin
geschworene Zeugeneid vor Gericht der Beweiswürdigung durch den
Richter unterliegt. Form und Recht, so könnte man prägnant formulieren,

sind auseinandergetreten, und zwar so, dass sich die Form dem
Inhalt weitgehend untergeordnet hat27. Diese Stellung des Eides zum
Recht ist jedoch das Ergebnis eines tiefgreifenden historischen Wandels,

der im Verlauf der Neuzeit stattgefunden hat. Die Ausformulierung

des täuferischen Eidverständnisses fiel noch in eine Zeit der
unvergleichlich höheren Präsenz und Bedeutung des Eides. Die Relativierung

dieser Stellung, besonders in den letzten 200 Jahren, hat, positiv
gewendet, bei den Volkskirchen eine Annäherung an genuin täuferische
Standpunkte ermöglicht, was sich heute gerade auch in der theologischen

Eidesdiskussion besonders bemerkbar macht28.
Betrachtet man hingegen die mittelalterliche Gesellschaft, so ist die

Allgegenwärtigkeit des Eides im politisch-rechtlich-sozialen Leben
unübersehbar29. Was Rechtskraft beanspruchen sollte, bedurfte geradezu
der förmlichen Begründung durch Eid oder Gelübde. Die weite
Verbreitung des Eides war letztlich darauf zurückzuführen, dass auf einer

131



frühen Entwicklungsstufe Recht stark formalistisch gebunden war. Die
Beachtung und Einhaltung bestimmter Formalismen war für das

Zustandekommen von Recht unabdingbar. Dies lässt sich deutlich am
Ablauf des frühmittelalterlichen Gerichtsverfahrens ablesen: bis in das

Hochmittelalter hinein war der Reinigungseid der beklagten Partei, mit
dem sie sich gegen den Vorwurf des Klägers verteidigte, absolut
prozessentscheidend und fiel faktisch mit dem Urteil zusammen. Richter
und Urteiler waren an diesen Eid gebunden, eben weil dieser Eid
aufgrund seiner magischen Dimension in höchstem Masse Rechtscharakter
besass und nicht mehr weiter diskutiert werden konnte30. Auch nach

der Auflösung der unmittelbaren Verknüpfung von Recht und Form
behielt der Eid für das Gerichtswesen eine zentrale Bedeutung, was sich
schon daraus ersehen lässt, dass ihm noch das moderne Prozessrecht

wichtige Funktionen in der Beweisfmdung zuweist.
Der Eid war, so wie bei der Konfliktbewältigung im Prozess, auch

aus der Regulierung der sozial-wirtschaftlichen Beziehungen unter
Menschen nicht wegzudenken. Das mittelalterliche Vertragsrecht war in
beträchtlichem Ausmass Eidesrecht. Vereinbarungen, Übereinkünfte,
Verträge, Abmachungen aller Art erschienen als eidlich geschworene
oder beschworene Rechtsgeschäfte.

Schliesslich kam dem Eid in der Begründung, Strukturierung und

Gewährleistung herrschaftlich-staatlicher Verhältnisse konstitutive
Bedeutung zu. Dies traf sowohl für die genossenschaftlich organisierten
Bürgergemeinden der Städte wie auch für die herrschaftlich dominierte
ländliche Bevölkerung zu.

Im Hochmittelalter hatten sich die Bürger zahlreicher Städte dadurch

von ihren Stadtherren emanzipiert, dass sie sich in einer conjuratio, d. h.

in einer Verschwörung bzw. Zusammenschwörung zusammenschlössen
und vereinigt und mit ihrem Eid die Grundlage für die Ausbildung
eines eigenen, selbstbestimmten, sogenannt eidlich verwillkürten Stadtrechts

gelegt hatten31.
Sie setzten damit die genossenschaftliche Bürgergemeinde als

politisch-rechtlich entscheidende Instanz an die Stelle der Herrschaft.
Teilweise wurde bis weit in die frühe Neuzeit hinein jährlich am sog.
Schwörtag der Bürgereid von der Gesamtgemeinde erneuert und damit
die Erinnerung an das Fundament des eigenen Gemeinwesens wach
gehalten.

Regelmässige Erneuerungen des Eides fanden auch auf dem Land

statt, wo die Grund- und Gerichtsherren, mit der Zeit dann immer ent-

132



scheidender auch die Landesherren, über Hintersassen und Untertanen
Herrschaft ausübten. Auch diese Herrschaftsverhältnisse gründeten
letztlich in einem Eid oder Gelübde. Am Huldigungstag hatten j eweils
sämtliche von einem Herrn abhängigen Männer zu erscheinen, um vor
dem Herrn oder seinem Gesandten den Huldigungseid zu leisten bzw.

zu erneuern32.
In der Formel des Untertaneneides verdichteten sich die entscheidenden

Rechtsansprüche der Herrschaft an die Beherrschten, sie brachte
die Verfassungsstruktur des jeweiligen Herrschaftsverbandes zum
Ausdruck. Als besonders aussagekräftig präsentiert sich in dieser Hinsicht
gerade das Formular des bernischen Untertaneneides33. Mit dem
Huldigungseid anerkannten die Bewohner der Berner Landschaft die Stadt
Bern und die sog. gnädigen Herren, d.h. den städtischen Rat, als ihre
natürliche Obrigkeit; sie versprachen, ihnen treu bleiben und sie nicht
schädigen, sondern vielmehr ihren Nutzen fördern zu wollen; zudem
wollten sie den Geboten, Verboten, Mandaten und Ordnungen der
Stadt gehorchen; sie verpflichteten sich, nicht bei fremden Herren
Schutz zu suchen, in keine fremden Kriegszüge zu ziehen und auch
keine heimlichen oder öffentlichen Versammlungen unter sich abzuhalten,

ausser mit Wissen und Erlaubnis der Obrigkeit. Im Verlauf des späten

16. Jahrhunderts oder frühen 17. Jahrhunderts wurde zudem die

Verpflichtung in den Eid aufgenommen, nur die allein seligmachende
evangelische Religion anzuerkennen34. Der Eid enthielt auch die
Verpflichtung, im Fall von Rechtsauseinandersetzungen den Prozess nur
vor bernischen und nicht vor auswärtigen Gerichten anstrengen zu wollen.

Uberhaupt sollten die Untertanen der Obrigkeit alles anzeigen, was
der Stadt und der Landschaft Bern Kummer, Nachteil und Schaden

bringen mochte. Der Eid schloss mit einer Generalklausel,

«vnnd sonst alles das zethün, zu erstatten vnnd zevolbringen, so frommen vnd gethrü-
wen vnderthanenn eyd vnd ampts, ouch gepürlicher vnderthennigkheyt vnnd gehorsame

halb gegen iren oberen wolan vnd zustadt vnd von allterhar khomenn ist».

Es bedarf keiner besonders geschärften Einbildungskraft, um sich die

Auswirkungen der bewussten Haltung der Eidverweigerung zu
vergegenwärtigen. Heinrich Bullinger, Zwingiis Nachfolger in Zürich,
brachte die umfassende Bedeutung des Eides für seine Zeit auf den
Punkt, wenn er sagte:

«Der eyd ist der knöpf, der die regimenten und pündtniße, ghorsame etc. zusamen
halt» 35.

133



Mit der konsequenten Ablehnung des Eides entfiel im Bewusstsein dieses

Zeitgenossen des frühen Täufertums jenes Instrument, das den
Zusammenhalt von Staat und Gesellschaft überhaupt herstellte und
gewährleistete.

Wie aus der Interpretation des Schleitheimer Eidartikels hervorging,
wurde in der Begründung der Eidverweigerung durch das
oberdeutschschweizerische Täufertum noch vor dem Motiv der christlichen
Wahrhaftigkeit besonders der Gedanke der Bindung durch den Eid betont.
Die Schleitheimer Täufer hätten, so Heinold Fast, die Eidverweigerung
vor allem als Ablehnung absoluter Bindungen in der Welt und an die
Welt verstanden. Der Eid rückte somit die für das täuferische Selbstverständnis

so wichtige Vorstellung von der absoluten Bindung an Christus

und an Gott in den Hintergrund36.
Die täuferische Eidverweigerung im oberdeutsch-schweizerischen

Raum kritisierte den Eid somit nicht in einem nebensächlichen und
belanglosen Aspekt. Sie zielte vielmehr auf eine seiner wesentlichsten

Zweckbestimmungen ab. Gerade der Bürger- und der Huldigungseid
beabsichtigten die Schaffung einer Bindung und eine unter Berücksichtigung

menschlichen Erfahrungswissens möglichst weitgehende
Absicherung sozial-herrschaftlicher Beziehungen. Die Täufer hatten mit ihrer

Haltung und Argumentation genau jenen unreglementierten und
unkontrollierten Bereich menschlichen Verhaltens im Visier, den der
Eid so weit als möglich kontrollierbar und berechenbar gestalten sollte.
Sie formulierten eine entschiedene Absage an den obrigkeitlich-staatlichen

Anspruch, menschliches Verhalten für die Zukunft prädisponieren
zu wollen. Aus diesem Grund enthielt die Eidverweigerung durch das

oberdeutsch-schweizerische Täufertum in viel stärkerem Mass, als dies

bei den niederländisch-niederdeutschen Täufern im Gefolge Menno
Simons' der Fall war, eine obrigkeitskritische Haltung und grössere politische

Implikationen. Sie war Ungehorsam gegenüber dem Absolutheits-
anspruch von Obrigkeit und Gesellschaft37 und hat vermittelnde
Lösungen in der Eidesfrage, etwa die obrigkeitliche Bereitstellung alternativer

Verpflichtungsformen für religiöse Nonkonformisten, länger
verhindert als etwa in den Niederlanden38.

Zur Erklärung der obrigkeitlichen Reaktionen auf das Auftreten des

Täufertums im Zuge der frühen Reformationsbewegung ist an dieser
Stelle auch ein kurzer Hinweis auf die sozial-politischen Umstände der

Anfänge des Täufertums notwendig. Auf die Bedeutung des Münstera-
ner Täuferreiches von 1534/35 für die Prägung des lange Zeit bestim-

134



menden, obrigkeitlichen Feindbilds vom Täufertum soll hier nicht weiter

eingegangen werden. Die entscheidenden Vorgänge liegen
diesbezüglich, was den oberdeutsch-schweizerischen Raum angeht, zeitlich
früher.

Wesentlich stärker als dies in der älteren Täuferforschung der Fall

war, betonen jüngere Arbeiten die entscheidende Rolle des Bauernkrieges

von 1525 für die Ausbildung und Entwicklung der Täuferkirche39.

Hans-Jürgen Goertz hat kürzlich zu zeigen versucht, wie sehr die Erfahrung

der Niederlage im Bauernkrieg für das Zustandekommen der
Schleitheimer Artikel des Jahres 1527 von Bedeutung war40. Nachdem
der Versuch einer allgemeinen revolutionären Umgestaltung der
Herrschafts- und Gesellschaftsordnung auf einer kommunal-reformatorischen

Grundlage gescheitert war, hätten sich, so Goertz, Teile der
Aufständischen von der Welt abgewandt, sich von ihr abgesondert und ihre
Aufmerksamkeit nunmehr dem kirchlichen Bereich und der Situation
innerhalb der kleinen Gemeinde gewidmet. Die Schleitheimer Artikel
hätten nicht die rigorose Abkehr vom revolutionären Aufbruch bedeutet,

sondern nur dessen Umdeutung im religiösen Sinn41. Die Weltflucht

des Schleitheimer Täufertums überliess Obrigkeit und Gesellschaft

sich selbst und konzentrierte sich allein auf den Aufbau und die
Bewahrung der autonomen, wahrhaft christlichen Gemeinde, in deren
Rahmen die bäuerliche Programmatik, religiös umgewertet und unter
veränderten Umständen, eine Realisierung erfahren sollte.

Insgesamt, so lässt sich zusammenfassend sagen, ging vom frühen
Täufertum für die zeitgenössischen Obrigkeiten eine zweifache Bedrohung

aus:
Einmal war das Täufertum durch die Umstände seiner Entstehung

personell und programmatisch mit dem <Makel des Aufruhrs> behaftet.

Obrigkeitliche Protokolle von Täuferverhören mit ihren Fragen nach
der Beteiligung der Verhörten am Aufstand zeigen deutlich, dass man
durchaus einen Zusammenhang von Täufertum und Bauernkrieg bzw.
Umsturz erkannt hatte42.

Zum andern blieb das Täufertum auch in seiner Absonderung von
der Welt eine Gefährdung für die Welt. Gerade durch die bewusste
Absage an das Schwert, den Eid und die obrigkeitlichen Amter, also durch
ihr ethisches Verhalten und ihre Theologie, mussten die Täufer von ihrer

Umgebung und insbesondere von ihren Herren als potentielle
Bedrohung und als unberechenbarer sozialer Faktor wahrgenommen
werden43. Die obrigkeitlichen Reaktionen auf den täuferischen Rückzug

135



aus der Welt und auf die unter den Bedingungen der täuferischen Per-
sekution getroffenen Verhaltensregeln der Täufer erscheinen geradezu
als paradigmatisches Beispiel für den Umgang von Mehrheiten mit
Minderheiten in einer Gesellschaft, die das Heraustreten von Menschen
aus ihren angestammten Lebenssituationen als Gefährdung des Gesamtsystems

erfuhr. Wer sich, wie die Täufer, bewusst vom sozialen
Gesamtzusammenhang distanzierte und sich auf sich selbst und auf die

praktisch unsichtbare Gemeinde zurückzog, manifestierte nolens volens
ein Verhalten, das von aussen nicht mehr weiter eingesehen und
kontrolliert werden konnte und dadurch konspirative Züge annahm44.

Abschliessend sollen am Beispiel Berns die obrigkeitlichen Massnahmen

gegen das Täufertum vor dem skizzierten Hintergrund untersucht
werden. Wenn dabei auch der Versuch unternommen wird, die
obrigkeitliche Politik und das Phänomen der jahrhundertelangen Verfolgung
des Täufertums als historische Ereignisse zu diskutieren und, wenn
nicht verständlich, so doch zumindest erklärbar zu machen, so ist damit
keinerlei apologetische Absicht verbunden; es soll beim Versuch des

Historikers bleiben, Phänomene der Vergangenheit in ihrer wechselseitigen

Verschränkung und Bedingtheit darzulegen.

III. OBRIGKEIT UND TÄUFERTUM (16.-18. JAHRHUNDERT):
DAS BEISPIEL BERN

Der Berner Rat hat bis in das 18. Jahrhundert hinein die Anwesenheit

von Täufern im bernischen Territorium als ernsthafte Bedrohung für
die öffentliche Ordnung und den Bestand seiner Herrschaft gewertet
und die Neutralisierung des Täufertums wiederholt zu einer innenpolitischen

Angelegenheit von höchster Priorität gemacht45.
Bereits für die Jahre 1525 und 1526 ist die Existenz von Taufgesinnten

auf bernischem Gebiet nachgewiesen46, so dass Bern sich schon

1527, also noch bevor es selbst die Reformation durchgeführt hatte, am
Abschied mehrerer eidgenössischer Städte beteiligte, mit dem erstmals
eine Reihe von Massnahmen gegen die weitere Expansion des Täufertums

beschlossen wurden47. Die Täufer sollten von ihrem Glauben
abstehen; alle Untertanen mussten bei ihrer Treue und Eidespflicht ihren
Vorgesetzten die Täufer anzeigen; flüchtige Täufer, die in den Territorien

der beteiligten Städte verhaftet werden konnten, wollten sich die
Städte gegenseitig ausliefern. Den Tod durch Ertränken gewärtigten
jene Täufer, die standhaft bei ihrer Uberzeugung verbleiben wollten,

136



sodann die Täuferlehrer und -prediger und schliesslich Bekehrte, die
nach ihrer Haftentlassung sich wieder der verbotenen Kirche
angeschlossen hatten.

Seit 1531 hat der Berner Rat in den Täufermandaten selbständig
seine Politik den Täufern gegenüber formuliert, die im wesentlichen
nichts anderes als eine Politik der Verfolgung gewesen ist48. Diese

Ordnungen wurden in gewissen zeitlichen Abständen neu publiziert und
revidiert und lassen die Entwicklung der Persekutionsmassnahmen
deutlich erkennen49.

Bis ins 18. Jahrhundert, als sich langsam Anzeichen einer Duldung
durch die Obrigkeit bemerkbar machten, verfolgte die bernische
Täuferpolitik das Ziel, die Täufer im bernischen Territorium physisch zu
eliminieren. Die einfachste, wenn auch die am wenigsten erfolgreiche
Methode, die aus diesem Grund auch nur kurze Zeit praktiziert wurde,
bestand in der Bekehrung aus der Schrift50.

Der Standhaftigkeit der Täufer in ihrem Glauben begegnete die
Obrigkeit mit drakonischen Strafen: so hat sie bis in die zweite Hälfte des

16. Jahrhunderts wiederholt die Todesstrafe, insbesondere bei Lehrern
und Predigern51, angewandt. Später ordnete sie die Verbannung auf die
Galeeren und die Landesverweisung an52.

Die bernischen Massnahmen gegen das Täufertum wandten sich
nicht nur gegen die Angehörigen dieser Gruppe selbst; sie beabsichtigten

ebensosehr die Verhinderung einer weiteren Expansion dieser

Glaubensüberzeugung. Bei hohen Geldstrafen wurde den bernischen
Untertanen untersagt, irgendwelche Kontakte mit Täufern zu pflegen,
sie zu beherbergen oder ihnen gar Unterschlupf zu gewähren53.
Niemand sollte ihnen Arbeit geben oder sie in Dienst nehmen54. Im Mandat

von 1585 erging das Verbot an die Bevölkerung, von Leuten, die als

Täufer bekannt waren, Güter zu kaufen oder gegen Zins zu Leihe zu
nehmen; wurde ein solcher Fall der Obrigkeit bekannt, so verlor der
Käufer oder Lehenmann Gut, Lehen und was er dafür bezahlt hatte an
die Obrigkeit55.

Die Persekutionsmassnahmen des Rates griffen aber erst in jenem
Augenblick, wo es gelang, die Täufer auch tatsächlich zu fassen. Scheinbar

eine banale Einsicht, doch zeigten sich gerade in diesem Bereich die
Schwächen der bernischen Täuferpolitik. Sie war insgesamt durch einen
krassen Vollzugsnotstand gekennzeichnet, durch eine grosse Diskrepanz
zwischen dem in den Mandaten aufgestellten Anspruch, das Land <täu-
ferfrei» zu machen, und den Erfolgen, die sie dabei erzielte56. Ange-

137



sichts einer schwach ausgebildeten Polizeigewalt musste der Rat seine
Massnahmen auf die Kooperation mit seinen Untertanen in den
bekannten Täufergebieten abstützen. Dabei liefen die Anordnungen und
Befehle über die in den Amtern und Gemeinden ansässigen Landvögte,
Pfarrer und Gemeindevorgesetzten; so waren die Landvögte autorisiert,
Täuferjagden zu veranstalten57; die Prädikanten waren angehalten, den

Kirchgang der Gemeindeangehörigen zu kontrollieren; zu dem Zweck
sollten sie jährlich mit den Kirchendienern einen Rundgang durch die
Kirchgemeinde vornehmen und dabei alle Haushalte mit Söhnen,
Töchtern, Knechten und Mägden namentlich verzeichnen und anhand
dieser Rodel den Kirchenbesuch überprüfen58.

Welcher Art von Schwierigkeiten die obrigkeitliche Politik bei der
Durchsetzung ihrer Ziele begegnen konnte, sprach das Mandat von
1659 deutlich aus:

«Und damit dieses so nohtwendige werck nicht abermahls, wie bißar, an der execution

erwinde, oder sonst auß mangel nohtwendigen eifers erlige und zurück bleibe, sollend

unsere ambtleuth und predicanten zugleich ihnen wol eingescherpfet seyn laßen, in diesem

ihrem befelch und schuldigen Verrichtung [...] ohne ansehen der persohn fortzusetzen

und darinn einiche nachlassigkeit, conniventz und durch die ftnger-sehen von
ihnen gespuren, weniger sich durch Verehrungen als verbotne unrechtmassige mittel oder

von einichen genosses wegen darvon abwenden zu lassen, als lieb einem jeden ist,
unsere ungnad zu vermeiden» 59.

Korrumpierbarkeit, Duldung, etwa gar heimliche Sympathie, waren
demnach bereits bei den höchsten obrigkeitlichen Vertretern vor Ort
ernsthafte Hindernisse bei der Durchsetzung der Ratspolitik. Die Mandate

beklagten bei der Identifizierung und Verhaftung von Täufern
zudem die Wirkung der dörflichen und verwandtschaftlichen Solidaritäten,

die die Täufer vor dem Zugriff der Behörden abschirmten60.
Wie sehr eine wirksame Verfolgung bereits daran scheiterte, die

Verfolgten überhaupt eruieren und fassen zu können, illustriert ganz besonders

der Einsatz des Eides im Rahmen der obrigkeitlichen Verfolgungs-
massnahmen im 16. und 17. Jahrhundert.

Bereits 1534 hatten Schultheiss, Räte und Burger den Schwur zum
Instrument ihrer Kirchenpolitik gemacht, als sie sich entschlossen, die
neu errichtete Gottesdienstordnung in Stadt und Land beschwören zu
lassen61. 1566 sollte die Bevölkerung erneut auf den richtigen Glauben
eingeschworen werden; insbesondere wollte man damit auch ausfindig
machen, wer den Eid verweigerte62. Der Rat entsandte je ein Mitglied
des Kleinen und des Grossen Rates in das Amt Trachselwald sowie in

138



die Gemeinden Signau, Röthenbach, Diessbach, Steffisburg, Wichtrach,
Münsingen, Hochstetten, Biglen, Walkringen und Worb, wohin sog.
Landsgemeinden, Versammlungen nach Kirchgemeinden, einberufen
worden waren. Zweck der Veranstaltung war es, durch die Forderung
des Eides auf die Reformation und die diesbezüglichen Ordnungen und
Mandate eine Sonderung, d. h. eine Isolierung der eidverweigernden
Täufer, vorzunehmen. Die Abwesenden und die Eidverweigerer sollten
in einem Register verzeichnet werden: erstere mussten sich vor dem
Amtmann wegen ihres Ausbleibens verantworten, die Eidverweigerer
hatten innert drei Monaten das Land zu verlassen63.

Möglicherweise diente die Erneuerung der allgemeinen Huldigung
im Jahre 1576 vor Gesandtschaften der Räte wiederum diesem
Zweck64. Der Eid als Diskriminierungsmittel bernischer Täuferpolitik
wurde dann in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts reaktiviert. Ende
des Jahres 1670 erhielten die Vennerkammer und die seit 1659
eingerichtete Kommission für Täuferfragen vom Rat den Auftrag, ein
Gutachten zu erstellen, in dem sie unter anderem Vorschläge darüber
ausarbeiten sollten,

«was für mittel anzuwenden», damit die Täufer «zur hand gebracht werden mögind
[...], weil under anderen obstaclen in Vollstreckung deß [...] täüffer mandats seye [...],
daß niemand gefunden werde von den landtleüten, der die wiedertäüffer entdeken,

weniger handhafften welle» 65.

Das Gutachten riet in diesem Punkt zur Durchführung von Huldigungen

im Abstand von sechs Jahren in allen Ämtern, wobei im Amt
Trachselwald ein Intervall von vier Jahren eingehalten werden sollte.
Die Schwurveranstaltungen sollten dabei in der Weise abgewickelt
werden,

«daß auff einmahl zu dießerem eydschwur von einer gemeind mehr nicht admittiert
werden söllind, alß man wirt würcklich schweren hören und sehen» 6S.

Eidpflichtig waren alle Männer über 15 Jahren. Präsenz und Verhalten
der Untertanen sollten in einem Rodel notiert werden.

1686 und 1688 wurden die Amtleute in den notorisch bekannten
Verbreitungsgebieten des Täufertums, sowie die beiden Landgerichte
Seftigen und Konolfingen und einzelne Twingherren ermahnt, bei den

Vereidigungen ihrer jeweiligen Untertanen genau nachzuforschen, ob
sich wieder Täufer ins Land eingeschlichen hätten67.

Den letzten grossen Anlauf, mittels einer den Ratsbotschaften
persönlich geleisteten Huldigung

139



«dieses unkraut in unseren landen außwurtzlen und unsere gehorsame liebe undertha-

nen von den ungehorsammen und widerspenstigen entdeken und underscheiden»

zu können, unternahm der Rat 1695 68. Die in die Amter entsandten
Ratsherren69 waren wiederum instruiert, die Versammelten gruppenweise

zur Huldigung vorzulassen,

«jedoch allwegen in einem mahl nur eine solche anzahl hervor beruffen und beeidiget
werden solle, daß man beobachten könne [...], ob ein jeder würcklich den eid

nachgesprochen und geschworen habe» 70.

Der täuferischen Gesinnung von Frauen, die angesichts ihrer Eidesunfähigkeit

nicht zur Huldigung zitiert werden konnten, sollten die Pfarrer
dadurch auf die Spur kommen, dass sie über deren Befolgung der
kirchlichen Pflichten wachten71.

Das Täufermandat von 1695, das die gross angelegte Huldigungsaktion

ausgelöst hatte, wurde 1707 und 1709 neu aufgelegt; 1709 wurde
die Anordnung ausserordentlicher Vereidigungen allerdings gestrichen.
Auch dadurch, dass sich der Rat eines der hervorragendsten Merkmale
täuferischen Verhaltens zunutze gemacht hatte, war die praktische
Durchsetzung seiner antitäuferischen Politik nicht effizienter geworden

72.

Der langsame Ubergang der Obrigkeit von einer Politik der Verfolgung

zu einer Politik der Duldung des Täufertums lässt sich im Verlauf
des 18. Jahrhunderts deutlich feststellen. Es waren jedoch nicht so sehr

konfessionell-religiöse Ursachen, die diesen Wandel bewirkt haben.

Wie sehr die Diskriminierung des Täufertums vom 16. bis zum
18. Jahrhundert bei allen theologischen Differenzen vor allem auch ein
sozialpsychologisches Phänomen gewesen war, zeigte sich erneut an der
Wende im obrigkeitlich-staatlichen Verhältnis zu den Täufern.
Duldung und mit der Zeit auch zunehmend echte Toleranz rührten nicht
von der Einigung in kontroversen theologischen Sachfragen her; sie

hatten vielmehr damit zu tun, dass Religion und Konfession als die
legitimierenden Grundlagen des Staates immer mehr in den Hintergrund
traten. Die Individualisierung des Glaubens machte die religiöse
Überzeugung zunehmend zu einer Angelegenheit der rein persönlichen
Entscheidung, aus der sich der Staat zurückzog. Der Endpunkt dieser
Entwicklung bestand schliesslich darin, dass in den Menschenrechtskatalogen

der Verfassungen der Staat den Schutz dieser persönlichen Gewissens-

und Entscheidungsfreiheit garantierte.
Im Kontext einer säkularisierten Staatsauffassung konnte sich auch

eine gründlich gewandelte Wahrnehmung des Täufertums aufbauen

140



und durchsetzen. Nachdem der religiöse Nonkonformismus des Täu-
fertums in der Optik des Staates an systembedrohender Sprengkraft
verloren hatte, wurden neue Gesichtspunkte für das Täuferbild relevant.
Sehr deutlich sind solche Neubewertungen bereits in den Auseinandersetzungen

zu vernehmen, die in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
im Fürstbistum Basel darüber geführt wurden, ob die aus dem Emmental

in den Südjura eingewanderten Täufer von dort wieder vertrieben
werden sollten73. Nicht mehr theologisch-konfessionelle Polemik,
sondern handfeste sozial-wirtschaftliche Gesichtspunkte prägten die
Argumentation auf beiden Seiten. Jene, die den Täufern Land verpachtet
hatten, rühmten dem Fürstbischof gegenüber die Redlichkeit, den
Fleiss, die Effizienz und Sparsamkeit der Täufer, insgesamt die Vorbildlichkeit

des täuferischen Lebenswandels und setzten sich dafür ein, dass

ihre Pächter im Land bleiben durften. Diejenigen, die sich für die
Ausweisung der Täufer beim Landesherrn einsetzten, verzichteten zwar
nicht ganz auf die traditionellen Argumente, die die Täufer als

Staatsgefährdung bezeichneten, deutlich wurde aber auch in ihren Äusserungen,
dass es die gestiegenen Pachtzinsen, die Preissteigerungen und die
Holzknappheit waren, die das Verhältnis zu den Täufern belasteten.
Wer im Fürstbistum Basel in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts für
politische Unruhe sorgte und das Herrschaftssystem bedrohte, waren
nicht die Täufer, sondern die unzufriedenen katholischen Untertanen
des Landesherrn in der Ajoie74.

Was das Täufertum seit dem 18. und 19. Jahrhundert vor der Fortsetzung

seiner älteren Leidensgeschichte bewahrt hat, war, so dürfen wir
abschliessend feststellen, eine radikale Neuorientierung der Werteordnung

im Ubergang zur Moderne. Die Relativierung des religiös-konfessionellen

Faktors ging mit der gestiegenen Wertschätzung spezifisch
bürgerlicher, individualisierter Moralvorstellungen einher. Täuferische
Glaubensüberzeugungen wurden nicht mehr als Bedrohung der
sozialpolitischen Ordnung aufgefasst, sie avancierten im Gegenteil zum
Garanten eines sozialpositiven Verhaltens. Die täuferische Eidverweigerung

verlor angesichts der Relativierung und der zunehmenden
Fragwürdigkeit des Eides im Rechtsleben ihre ehemalige Brisanz. Die
Modernität des Täufertums als sozial-religiöser Bewegung fügte sich
nunmehr sehr wohl in eine staatlich-soziale Ordnung ein, die selbst im
Begriff war, sich radikal zu modernisieren.

141



ANMERKUNGEN

* Erweiterte und mit Anmerkungen versehene Version eines Vortrages im Rahmen

einer Vortragsreihe der Berner Volkshochschule aus Anlass des 450. Jahrestages der

Disputation zwischen Berner Prädikanten und Täufern im Jahre 1538, Mai 1988.
1 Als knapper Überblick mit weiterer Lit. vgl. Landau Eid 382f.
2 Zur theologiegeschichtlichen und exegetischen Einordnung von Mat. 5,33 ff. vgl.

Dautzenberg Eid, sowie ausführlicher und unter kritischer Berücksichtigung der

Wirkungsgeschichte Luz Matthäus 279 ff.
3 Landau Eid 383 ff.
4 Ibid. 383-386. Zum Verhältnis des geistlichen Gerichts zu Eidesdelikten vgl. auch

Trusen Anfänge 36.
5 Landau Eid 388 f.
6 Kritische Edition der <Brüderlichen Vereinigung), der Schleitheimer Artikel, durch

Heinold Fast, in: GQTS II 26ff.
7 Ibid. 33.
8 Vgl. dazu die Schriftstellen aus dem Alten Testament, die die Berner Prädikanten auf

den drei Disputationen gegen die täuferische Auslegung von Mat. 5,33 ff. ins Feld

führten (für die einschlägigen Stellen vgl. Anm. 10).
9 Mat. 5,33-37, zitiert nach Luz Matthäus 279f.: «Wiederum habt ihr gehört, dass zu

den Alten gesagt wurde: <Du sollst keinen Meineid schwören, sondern du sollst dem

Herrn deine Eide leisten!) Ich aber sage euch: Schwört überhaupt nicht, auch nicht
beim Himmel, denn er <ist der Thron Gottes>; auch nicht bei der Erde, denn sie <ist

der Schemel seiner Füsse>, auch nicht nach Jerusalem hin, denn es <ist die Stadt des

grossen Königs) ; auch nicht bei deinem Haupt sollst du schwören, denn du kannst

kein einziges Haar weiss machen oder schwarz. Euer Wort soll sein: <Ja, ja>, mein,
nein>; was mehr ist als das, ist vom Übel.»

10 Die Protokolle der drei Disputationen in QGTS IV.
11 In allen drei Disputationen versuchten die Prädikanten, den täuferischen Standpunkt

auch mit semantischen Argumentationen zu widerlegen; so meinten sie, Christus
habe mit seinem Eidverbot nicht das Eidschwören, sondern das falsche Schwören

abgelehnt, wobei hier zu berücksichtigen ist, dass <Schwören> in der Sprache des 16. Jhs.

eine schillernde Bedeutung besass und nicht nur das leichtfertige Schwören, sondern
auch das Fluchen bezeichnete; vgl. QGTS IV 18, 201 f., 402f.

12 QGTS IV 6 ff.
13 QGTS IV 14 ff.
14 QGTS IV 14-19.
15 QGTS IV 13.
16 Vergleichbar ist nur die Bekehrung des Täuferlehrers Lincki 1535, der noch bei der

Zofinger Disputation 1532 auf täuferischer Seite eine herausragende Rolle gespielt
hatte; vgl. QGTS IV xvif.

17 Zur Eidverweigerung der Täufer: Hillerbrand Ethik 60 ff., Fast Eidesverweigerung,
Hertzler Verweigerung.

142



18 Siehe Anm. 7.
19 Fast Eidesverweigerung 138 ff. hat für das oberdeutsch-schweizerische Täufertum vor

allem das erste Motiv, die Ablehnung der unbedingt bindenden Wirkung des

menschlichen Worts, in den Vordergrund gerückt; das Element der christlichen

Wahrhaftigkeit als ausschlaggebende Ursache für die täuferische Eidverweigerung im
Anschluss an Mat. 5,33 ff. wurde hingegen von Hillerbrand Ethik 66 f. betont. Fast

anerkannte in seiner kritischen Rezeption von Hillerbrands Ergebnissen durchaus

auch diesen Faktor, wollte ihm aber, anders als im Fall des Menno Simons, nicht den

Vorrang einräumen (Fast Eidesverweigerung 144 Anm. 10).
20 Vgl. dazu v.a. Hillerbrand Ethik, passim, sowie Goertz laufer, besonders 98 ff.
21 Haas Weg, zum Eid besonders 52, 69 f.
22 Hillerbrand Ethik 74.
23 Ibid. 27.
24 Ibid. 29. Die Gehorsamsverweigerung der Täufer gegenüber unzumutbaren

obrigkeitlichen Anordnungen in Glaubensangelegenheiten sollte in leidender, passiver
Weise erfolgen.

25 Auf die Ambivalenz der täuferischen Obrigkeitsauffassung macht auch Hillerbrand
Ethik 30 aufmerksam.

26 Sowohl in der modernen Theologie als auch in der Rechtswissenschaft erscheint der

Eid, wenn auch aus unterschiedlichen Gründen, als problematische Einrichtung, über

deren Sinn und Zulässigkeit angesichts der Erfahrungen der letzten Jahrzehnte und

unter den Voraussetzungen einer zunehmend säkularisierten Gesellschaft kontroverse

Meinungen bestehen; vgl. als Einführung die einschlägigen Artikel in jüngeren
theologischen und juristischen Fachlexika.

27 In Anlehnung an Ebel Recht, der auch für die weiteren Ausführungen zu beachten ist.
28 Vgl. etwa Bethke Überhaupt nicht schwören; Luz Matthäus 289: «Es braucht nicht

viel Überzeugungskraft, um darzutun, dass die Deutung der Nonkonformisten [d.h.
der Täufer u.a. (A.H.)] dem Text [des Evangeliums (A.H.)] am nächsten kommt.»

29 Erler/Kornblum/Dilcher Eid.
30 Buchda Gerichtsverfahren, besonders Sp. 1552 ff.
31 Ebel Bürgereid.
32 Zur Huldigung vorläufig Holenstein Untertaneneid.
33 Mehrere Formeln bernischer Untertaneneide sind ediert in der Sammlung Schweizerischer

Rechtsquellen; der Eid erreichte im 17. Jh. seinen grössten Umfang, vgl. etwa
den Wortlaut von 1613 bzw. 1653 in RQ V 264 f., bzw. RQ IV/2 1141 ff.

34 StABE Eidbuch IV fol. 180.
35 Zitiert nach Fast Eidesverweigerung 141; zur Bedeutung Bullingers für die frühe an-

titäuferische Polemik vgl. Fast Bullinger.
36 Fast Eidesverweigerung 140: «Der Eid war in den Augen der Täufer der Versuch, aus

relativen Bindungen absolute zu machen.»
37 Ibid. 140 f.
38 Ibid. 145.

143



39 van Dülmen Täufertum, sowie die in Anm. 40 genannten Arbeiten.
40 Goertz Bauern; vgl. als Fallstudie auch Bierbrauer Reformation.
41 Goertz Täufer 21 f.; erneut Goertz Bauern 287f. Interessant dabei insbesondere der

Versuch, Verbindungslinien zwischen bäuerlichen Forderungen bzw. Verhaltensweisen

von 1525 und Kernpunkten täuferischer Glaubensüberzeugungen zu ziehen, u.a.
auch bezüglich der Eidesfrage: die aufständischen Bauern hatten ihren Obrigkeiten,
mit denen sie im Streit lagen, den Eid verweigert bzw. hatten sich eidwidrig verhalten

und sich selber zu Schwurgemeinschaften, zu christlichen Vereinigungen,
zusammengeschlossen; durch die Eidverweigerung nach Mat. 5 verharrten die Täufer im
Loyalitätskonflikt mit der Obrigkeit und ersetzten den Eid als Verpflichtungszeichen
und -handlung gegenüber der Herrschaft durch die Taufe als Zeichen der Verbindung
zu Gott.

42 Laut der Täuferordnung Herzog Ulrichs von Württemberg von 1536 sollte ein Täufer

im Verhör zuerst gefragt werden, «ob er in der peurischen ufrur gewesen, hilf, rat und

tat zu irem furnemen geton hab, wie und wölcher gestalt dasselbig geschehen» (vgl.

QGTWü 57). Die Berner Täuferordnung von 1538 ordnete an, dass die gefassten

Täuferlehrer vor ihrer Hinrichtung peinlich befragt werden sollten, «was ir meynung
und fürnemmen sye, und wann sy stercker wurden, dann die oberkeyt, was sie under-
stan wurden etc.» (siehe RQ VI/1 421 f., N. 24e).

43 Goertz Bauern 287.
44 Ahnliche Mechanismen der Perzeption abweichender Strukturen und abweichenden

Verhaltens durch die Herrschaft scheinen etwa bei der Behandlung der Gilden durch
die karolingischen Herrscher gewirkt zu haben. Gerade der zeitliche Abstand
zwischen einem Phänomen des frühen Mittelalters und dem Täufertum des 16. Jhs.

vermag das Typische dieses Verhaltensmusters zu verdeutlichen; zum Hintergrund der

Gildenverbote vgl. Oexle Conjuratio besonders 209 f.
45 Vgl. allgemein Müller Geschichte, Käser Täuferverfolgungen, Guggisberg

Kirchengeschichte besonders 225 ff., 359 ff., 444 ff.
46 Guggisberg Kirchengeschichte 229.
47 QGTS II 1 ff. Der Abschied präsentierte sich sowohl als inhaltliche Kritik und

Zurückweisung der Schleitheimer Artikel als auch als Massnahmenkatalog gegen eine

weitere Verbreitung der Lehre. Der täuferische Standpunkt in der Eidesfrage wurde

wie folgt kommentiert: «Und wiewol die oberkeit on die pflicht und das band dess

ayds nit erhallten werden noch bestand haben mag, so leren unnd halten sy doch on
alle sündrung und underschaid, das kain christ kain ayd (auch der oberkait) unnd sust

nyemandts thun noch schwören solle, alles zu schmach und verdruckung christenli-
cher und ordenlicher oberkait, bruderlicher lieb und gemains fridens» (ibid. 4.).

48 Zu den Verhaftungen, Visitationen und ersten Hinrichtungen von Täufern in den

Jahren 1529 und 1530, vgl. Guggisberg Kirchengeschichte 232.
49 Das Täufermandat von 1531 in S + T Nr. 3085; die Mandate von 1533, 1538, 1566,

1579, 1585, 1644, 1659, 1693 und 1695 sämtliche in RQ VI/1 Nrn. 24b, 24e, 24f,
24h, 24i, 24k, 241, 24m.

144



50 Letztlich gründete die Erfolglosigkeit dieses Vorgehens darin, dass die Gespräche von
Seiten der Obrigkeit nicht auf das Ziel der theologischen Einigung bzw. gegenseitiger

Anerkennung, sondern auf das der Bekehrung der Täufer von ihrem Irrtum hin orientiert

waren.
51 Die Verfolgung der Täuferlehrer und -prediger wurde von der Obrigkeit als Verfolgung

von Rädelsführern verstanden; das Aufspüren von Rädelsführern machten

Obrigkeiten auch im Fall von Aufständen zu einem Hauptziel der Unterdrückungspolitik.

52 Käser Täuferverfolgung.
53 1 5 3 8: Strafe von 10 Pfund; 1585: Strafe von 100 Pfund (vgl. RQ VI/1 421 f. bzw.

431 ff.).
54 1579: vgl. RQ VI/1 429ff.
55 RQ VI/1 434. Damit wollte der Rat verhindern, dass Täufer vor ihrer Ausweisung

ihre Güter an Dorfgenossen verkauften oder gar in Pacht gaben. Dadurch wären ihm
die Güter ausgewiesener Täufer entgangen, und für die Täufer hätte nach wie vor eine

materielle Rückbindung an ihre Heimat bestanden.
56 Vgl. etwa das grosse Täufermandat von 1659 (RQ VI/1 443): «In dem anderen haupt-

puncten dann, wie nämlichen wider solche irrige leuth zu verfahren seye, ist es zu

thun um zwey stuck: erstlich, wie dieselben entdeckt und zur hand gebracht werden

mögen; denne, was mit denen, so zur hand gebracht, furzunemmen und zu handien

seye. 1. Das erste betreffend: Dieweilen dieseren leuthen schwerlich beyzukommen,
als welche von den anderen selbs, mit denen sie durch heuraht oder anderer gestalten
verwandt sind, sonderlich von denen, bei welchen wenig erkandtnus gottes und eifer

zur religion anzutreffen, versteckt und verborgen werden und ihre versamblungen
meistentheils bey nachtlicher weil und an verborgenen oder sonst unbekandten ab-
orthen halten».

57 RQ VI/1 422.
58 RQ VI/1 431 und 443 f.
59 RQ VI/1 444.
60 Der Befehl des Rates von 1671 an die Gemeinden mit täuferischer Bevölkerung, die

Täufer selbst der Obrigkeit ausliefern und so lange, wie dies nicht erfolge, auf
Gemeindekosten Geiseln in die Stadt Bern stellen zu müssen, ist dafür ein
deutliches Zeichen (RQ VI/1 458ff.). Müller Geschichte 144 und 339 belegt die
Durchführung dieser Massnahme. Diese drastische Bestimmung war noch 1683 in Kraft;
die Gemeinden hatten sich über die Kosten, die ihnen für die Versorgung der

Geiseln entstanden, beklagt, so dass der Rat den Landvögten in Thun, Brandis, Trach-
selwald und Signau mitteilte, der Kostensatz dürfe einen halben Gulden pro Geisel

und Tag nicht übersteigen. Die nunmehr offenbar auf den landvogteilichen Schlössern

unter Arrest stehenden Geiseln durften künftig von ihren Angehörigen verpflegt
werden. Als Geiseln sollten jedoch nicht Freiwillige ausgewählt werden, «sonderen

die den teüfferen am geneigtesten, auch ambtleuth und des gerichts sindt» (RQ VI/1
461 Bern. 12).

145



61 RQ VI/1 496 ff. Die Vorschriften zum reformierten Kultus richteten sich gegen Täufer

und Altgläubige, indem sie die Pflicht zum Besuch der Predigt in der Pfarrkirche,
die Kindertaufe, den dreimaligen Besuch des Abendmahls pro Jahr und die

Eheschliessung durch den Pfarrer in der Kirche und vor versammelter Gemeinde befahlen.

« RQ VI/1 424 ff.
63 Ein Schreiben des Rats an die Amtleute unmittelbar nach Durchführung der

Versammlungen offenbart die Schwierigkeiten dieses Verfahrens; eine Mehrheit habe

zwar den Eid geleistet, es sei jedoch zu befürchten, dass etliche dies nur aus Furcht getan

hätten; darum sollten die Pfarrer weiterhin den Kirchgang der Kirchgenossen
kontrollieren (RQ VI/1 429).

64 StABE RM 391/279; StABE Eidbuch IV fol 180 enthält die Formel jenes Eides, den

die Ratsgesandten im Mai 1576 den Gemeinden zum Schwur vorlegten.
65 RQ VI/1 455.
66 RQ VI/1 456 f.
67 RQ VI/1 461 Bern. 13. Der Befehl wurde 1693 wiederholt (RQ VI/1 463 f. Bern.

17).
68 RQ VI/1 467.
65 Eine Zusammenstellung der besuchten Kirchspiele RQ VI/1 470 Bern. 1.

70 Ibid. Diese Anordnung belegt indirekt das Nachleben magischer Vorstellungen vom
Eid; der Eid entfaltete demzufolge seine Wirkung nur unter Beachtung des richtigen
Vollzugs der Schwurgebärde und beim deutlichen, affirmativen Nachsprechen der

Formel; vgl. dazu von Künssbekg Schwurgebärde.
71 RQ VI/1 469 f.
72 Im Mandat von 1718 ging der Rat dazu über, für die Anzeige von Täufern Belohnungen

in Geld auszuschreiben: für Männer 30 Kronen, für Frauen 15 Kronen (RQ VI/1
488).

73 Müller Geschichte 233 ff.
74 Suter Troublen.

146


	"Ja, Ja - Nein, Nein!" - oder war der Eid von Übel? : Der Eid im Verhältnis von Täufertum und Obrigkeit am Beispiel des Alten Bern

