Zeitschrift: Informations-Blatter / Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour I'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein fur Taufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: "Ja, Ja - Nein, Nein!" - oder war der Eid von Ubel? : Der Eid im
Verhaltnis von Taufertum und Obrigkeit am Beispiel des Alten Bern

Autor: Holenstein, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1056062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1056062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDRE HOLENSTEIN

«JA, JA - NEIN, NEIN!» —
ODER WAR DER EID VON UBEL?>?

DER EID IM VERHALTNIS VON TAUFERTUM UND OBRIGKEIT
AM BEISPIEL DES ALTEN BERN *

VORBEMERKUNG

Die Beschiftigung mit dem Eid gehort heutzutage eindeutig in den Ar-
beitsbereich der historischen, theologischen und juristischen Wissen-
schaften; nur noch selten und in aussergewohnlichen Situationen sieht
sich der Einzelne in die Lage versetzt, einen Eid schworen, d.h. eine
Auskunft oder ein Versprechen in besonders feierlicher und verpflich-
tender Weise abgeben zu miissen. Dieser Fall tritt etwa bei der Uber-
nahme eines politischen Amtes oder bei der Zeugenaussage vor Gericht
ein. Die Eidesfrage wird in ihrer ganzen Problematik allenfalls wieder
etwas bewusster, wenn Meineidsfille prominenter Personlichkeiten fiir
politisches Aufsehen sorgen. Der Eid erschliesst sich in seiner vielfilti-
gen Bedeutung nicht mehr aufgrund selbstverstindlicher, persdnlicher
Erfahrung. Ein Zugang zum Eid muss heute erst wieder geebnet wer-
den, soll tiberhaupt verstindlich werden, worin die Eigenart des tiuferi-
schen Eidverstindnisses beruhte und welche Bedeutung ihm fiir die
Leidensgeschichte des Tdufertums zukam.

Das Verhiltnis von Eid und Tiufertum ist im doppelten Wortsinn
spannungsvoll, was der Titel des Beitrags verdeutlichen soll. Mit der
Formulierung «Ja, ja — nein, nein! — oder war der Eid von Ubel?» soll
nicht nur auf die theologische Fundierung der tiuferischen Eidverwei-
gerung im Neuen Testament Bezug genommen werden; die Abwand-
lung des Zitats aus dem Matthiusevangelium beriihrt ebensosehr die
Frag-wiirdigkeit dieser Fundierung. Frag-wiirdig war die theologische
Grundlegung der tiuferischen Eidtheorie bereits in der frithesten Refor-
mationszeit geworden, wie gerade die kontroversen Disputationen zwi-
schen Berner Pridikanten und den Tiufern in den 1530er Jahren zu
zeigen vermogen. Es soll im folgenden darum gehen, dieser Frag-wiir-

125



digkeit, nunmehr im Sinne historischer Auseinandersetzung, nachzuge-
hen.

In einem ersten Teil werden das Wesen des tiuferischen Eidver-
stindnisses, seine Begriindung und seine Funktion im Rahmen der tiu-
ferischen Theologie und Ethik geschildert. Anschliessend steht der poli-
tisch-rechtliche Kontext zur Diskussion, in dem sich die Eidverweige-
rung im 16. Jahrhundert bewegte. In Konfrontation mit der funktiona-
len Vielfiltigkeit des Eides in der mittelalterlich-frithneuzeitlichen Ge-
sellschaft soll ermessen werden, welche Auswirkungen die Eidesableh-
nung durch die Tdufer zeitigen musste. In einem letzten Abschnitt steht
die Geschichte des bernischen Tiufertums unter dem Aspekt seiner Ver-
folgung und unter besonderer Berticksichtigung der Rolle des Eides im
Zentrum des Interesses. Dabel soll abschliessend auch nach den Ursa-
chen des Wandels im Verhiltnis der Obrigkeit zum Tdufertum gefragt

werden.

I. «JA, JA - NEIN, NEIN>»:
ZUR BEGRUNDUNG DER TAUFERISCHEN EIDVERWEIGERUNG

Eine kritische Auseinandersetzung mit der Eidverweigerung durch das
Tdufertum kommt nicht darum herum, die Entwicklung des Verhiltnis-
ses von Christentum und Kirche zum Eid kurz in einen grésseren kir-
chengeschichtlichen Zusammenhang einzuordnen'. Die Eidverweige-
rung aus christlich-religiéser Motivation besass bereits vor der Formu-
lierung einer spezifisch tiuferischen Position eine jahrhundertealte Tra-
dition; erklirungsbediirftig erscheint im Grunde genommen, geht man
vom antiken Ausgangspunkt des Christentums aus, weniger die christli-
che Praxis der Eidverweigerung, sondern vielmehr jene der Eideslei-
stung.

Urspriinglich standen sich Eid und Christentum auf der Grundlage
des neutestamentlichen Eidverbotes? als unvereinbare Gegensitze ge-
geniiber; die Aufforderung an die Christen, Eide als unstatthafte Forde-
rung abzulehnen oder sie zumindest zu meiden, prigte grosse Teile der
Kirchenviterliteratur. Die fiir den weltgeschichtlichen Prozess so bedeu-
tungsvolle Anniherung des Christentums und der Kirche an den Staat,
ihr Sich-Einlassen auf die Welt und die Gesellschaft, wie es sich in der
Spitantike anbahnte und im frithen Mittelalter vollends durchsetzte, ha-
ben auch die urspriinglich kritische und abwehrende Distanz zwischen
den Christen und dem Eid fast vollig aufgehoben®. Wihrend die Kir-

126



che v.a. seit Augustin eine eigene Eideslehre entwickelte und damit
gleichzeitig auch versuchte, iber die Durchsetzung der geistlichen Ge-
richtsbarkeit fiir Eidesdelikte ihren weltlichen Einfluss zu steigern®, er-
hielt sich das Mittelalter hindurch eine Tradition der christlichen Eides-
ferne bzw. -kritik nur marginal bei verschiedenen christlichen Gruppen
wie den Katharern, den Waldensern oder den Béhmischen Briidern ®. In
ihrer Nachfolge, aber auch in der Nachfolge urchristlicher Vorstellun-
gen, bewegten sich somit die Tdufer, als sie in der Frithzeit der Refor-
mation ihr theologisch-ethisches Programm entwickelten und dabei der
Eidverweigerung einen zentralen Platz zuwiesen.

Die Ablehnung jeglicher Schwurleistung gehorte spitestens seit der
Formulierung der sog. Schleitheimer Artikel zum Kernbestand tiuferi-
scher Glaubensiiberzeugungen®. In sieben Punkten wurden im Jahre
1527 in Schleitheim, auf dem Territorium der Stadt Schaffhausen, erst-
mals die zentralen Prinzipien der noch jungen, aber bereits verfolgten
Tiuferkirche von einer Tiuferversammlung schriftlich niedergelegt.
Dass dabei neben der Frage der Taufe, des Kirchenbannes, der Brotbre-
chung, der Absonderung von der Welt, der Stellung des Glaubensleh-
rers in der Gemeinde sowie der Klirung des Verhiltnisses zum Waffen-
gebrauch und zur Obrigkeit der Eid eigens behandelt wurde, zeigte ein-
mal die hohe Bedeutung, die von seiten der Tdufer dem christlichen
Wahrheitsbegriff und dem Problem der rechten Bindung beigemessen
wurde, es war aber ebenso sehr indirekter Ausdruck der wichtigen Stel-
lung des Eides in der damaligen Gesellschaft.

Michael Sattler, der im Namen der zu Schleitheim versammelten
Tiufer die Artikel verfasst hat, begriindete die Eidverweigerung im
siebten Artikel dieser frithesten tiuferischen Bekenntnisschrift wie
folgt:

«Der eid ist ein befestigung under denen, die do zancken oder verheissen, und im ge-
satz geheissen worden, das er solte geschechen by dem namen gottes allein warhaftig
und nit falsch [3. Mos. 19,12]. Christus, der die volkumenheit des gesatz lert, der ver-
but den synen alles schweren, weder recht noch falsch, weder by dem himmel noch by
dem ertrich noch by Jerusalem noch by unserem houpt, und das um der ursach willen,
wie er hernach spricht: Dan ir mogen nit ein har will oder schwartz machen [Matth. 5,
32-36]. Sechend zli, darum ist alles schweren verbotten. Dann wir mgen nut erstaten,
das in dem schweren verheilen wirt, diewil wir das allermindst an uns nit mogen ende-

ren.»”’

Diese Argumentation ist in mehrfacher Hinsicht fiir das Verstindnis
tiuferischer Positionen aufschlussreich.

127



Deutlich trafen die Schleitheimer Artikel eine Unterscheidung zwi-
schen den Aussagen des Alten Testaments, des «gesatz», und jenen des
Neuen Testaments. Die Tdufer lasen und interpretierten die Heilige
Schrift im Licht des Neuen Testaments, ausgedriickt im Satz: Christus
lehrt die Vollkommenheit des Gesetzes, d.h. das Alte Testament erhielt
fiir sie seine volle Ausdeutung und Vollendung erst durch das Evan-
gelium. Die alttestamentlichen Stellen in den Biichern Moses, die ein-
deutig die Zulidssigkeit des Schwurs festhielten und aus denen hervor-
ging, dass auch Propheten Eide geleistet hatten®, wurden durch die
Worte Jesu in der Bergpredigt neu interpretiert und relativiert. An die-
ser Passage aus dem Evangelium des Matthius® entziindete sich auch
anlisslich der Gespriche zwischen Tdufern und den reformierten Berner
Pridikanten in den Jahren 1531, 1532 und 1538 der Disput in der Ei-
desfrage *°.

Die bernischen Pridikanten haben auf allen drei Disputationen mit
den Tiufern versucht, die von letzteren vorgebrachte, eng am Wortlaut
der Schrift ausgerichtete Interpretation zu erschiittern. Bekanntlich hat-
ten sie damit in der ersten Disputation, jener mit dem Aargauer Pfister-
meyer, Erfolg; Pfistermeyers Widerruf im Jahre 1531 erfolgte unter
dem Druck vornehmlich zweier Hauptargumente '':

Die Pridikanten konnten Pfistermeyer daftir gewinnen, die Grund-
prinzipien und -werte von Glauben und Liebe als Richtschnur und
Massstab eines gottseligen, christlichen Lebens anzuerkennen '2. Ausge-
hend von dieser gemeinsamen Plattform, gelang es ihnen anschliessend,
Pfistermeyer davon zu iiberzeugen, dass das Eidschworen in jenen Si-
tuationen als christlich und zulissig bezeichnet werden kénne und
misse, in denen der Schwur im Sinne von Glauben und Liebe erfolgte
und diesen Anforderungen geniigte; die Pridikanten wiesen zu diesem
Zweck etwa darauf hin, dass mit dem Eid Konflikte zwischen Men-
schen beigelegt werden konnten und dass ihn die Obrigkeit um des all-
gemeinen Friedens und der Wahrheit willen und somit auch zur Ehre
Gottes forderte '?; damit war fiir sie die Ubereinstimmung mit jenen
Prinzipien gegeben, und Pfistermeyer musste sich auch in der Eides-
frage als tiberzeugt bekennen '*.

Voraussetzung dazu war gewesen, dass Pfistermeyer den Grundsatz
von der Gleichwertigkeit des Alten und Neuen Testaments anerkannt
hatte '*. Erst von diesem Ausgangspunkt aus konnten die Pridikanten
alttestamentliche Bibelpassagen tiberhaupt mit Aussicht auf Erfolg als
Argumente ins Gesprich einbringen.

128



Pfistermeyers Abkehr vom Tdufertum als Ergebnis des theologischen
Gesprichs blieb jedoch ein Einzelfall ' und ohne gréssere Konsequen-
zen flir die Tduferbewegung. Es ist deshalb angezeigt, noch einmal die
Stelle aus dem Schleitheimer Bekenntnis niher zu betrachten, um der
tiuferischen Anschauung auf den Grund zu kommen'’. Bei der Inter-
pretation schilen sich zwei Hauptmotive heraus, die fiir das tiuferische
Selbstverstindnis von zentraler Bedeutung waren und im Artikel zum
Eid komprimiert in dem einen Satz aufschienen:

«der eid ist ein befestigung under denen, die do zancken oder verheissen [verspre-

chen]» '8,

Der Eid war demnach abzulehnen, weil er die Tatsache verschleierte,
dass das menschliche Wort fiir die Zukunft keine unbedingt bindende
Kraft ausliben konnte. Der Mensch, so meinten die Taufer, besitze
keine Gewalt iiber die Zukunft, und dennoch versuche er, mit dem Eid
sogar Gott fiir diesen Zweck in Anspruch zu nehmen. Diese Kritik rich-
tete sich somit in erster Linie gegen den promissorischen Eid, gegen
den Versprechenseid, mit dem fiir die Zukunft die Einhaltung gewisser
Verhaltensregeln versprochen wurde, und weniger gegen den assertori-
schen Eid, mit dem, vor allem vor Gericht, die Wahrheit eines Sachver-
halts bekriftigt wurde.

Der Eid wurde aber auch verworfen, weil er im Rahmen einer christ-
lichen Ethik praktisch tiberfliissig war. Wer, wie die Tiufer, sich zur
Nachfolge Christi verpflichtete, bekannte sich zur Wahrhaftigkeit als ei-
ner Grundmaxime christlichen Lebenswandels. Wer in Glaube und
Liebe mit seinen Mitmenschen verkehrte, bedurfte keiner besonderen
Mittel, um die Giiltigkeit und Aufrichtigkeit seines Tuns und Sprechens
glaubhaft zu machen. Das Jawort des Christen galt unter allen Umstin-
den als Ja, eben weil er als Christ immer fiir die Wahrheit einstand '°.

Die tiuferische Eidesauffassung kann in ihrem Wesen und in ihrer
Funktion nur unzureichend verstanden werden, wenn sie nicht in den
Kontext des Verhiltnisses der Tdufer zur Obrigkeit und zur Gesellschaft
insgesamt eingeordnet wird. Die Eidtheorie der Tiufer reihte sich als
ein Element in ein theologisch-ethisches Gesamtsystem ein und erhielt
durch diesen Zusammenhang erst ihre volle Bedeutung 2°.

Die Eidverweigerung des frithen Tdufertums war integraler Bestand-
teil jener Entwicklung, die von Martin Haas als Weg des Tdufertums in
die Absonderung bezeichnet worden ist?'. Im Grundsatz anerkannte das
Tiufertum, wie die tbrigen, aus der Reformation hervorgegangenen

129



Bekenntnisse auch, die Obrigkeit, modern gesprochen: den Staat als
gottliche Einrichtung zur Erhaltung einer relativen Friedensordnung auf
Erden?2. Im Sinne jener beriihmten Stelle im Rémerbrief des Apostels
Paulus (R6m. 13,1) war auch fiir sie die Obrigkeit Notordnung gegen
die Stinde in der Welt und diente als solche dem Schutz der Guten und
Schwachen und der Abwehr und Bestrafung der bésen und stindhaften
Menschen. Dieser von Gott eingesetzten Ordnungsinstanz gebiihrte
auch im tiuferischen Verstindnis Gehorsam 2, ein Gehorsam, der aller-
dings dort seine Grenze fand, wo Obrigkeit aus ihrem géttlichen Auf-
trag heraustrat und in jene inneren Bereiche eingriff, die menschlichem,
dusserem Einfluss entzogen sind, d.h. insbesondere die Sphire des per-
sonlichen Glaubens. Hier, wo es um das eigene Seelenheil ging, sollte
man, gemiss dem Wort aus der Apostelgeschichte (Apg. 5,29), Gott
mehr gehorchen als den Menschen?*. Bis hierher unterschied sich, im
Grundsatz, die tiuferische Obrigkeitsauffassung nicht von jener Luthers
oder Zwinglis.

Aus dem tduferischen Selbstverstindnis, in der Nachfolge Christi zu
stehen und deshalb die Gebote des Evangeliums als radikalen Massstab
fiir die persénliche Lebensfithrung anwenden zu wollen, resultierten je-
doch prizisere ethische Verhaltensanweisungen, die, insgesamt betrach-
tet, eine ambivalente?® und in gewissen Fragen eindeutig kritisch-di-
stanzierte Haltung zu Staat und Gesellschaft ergaben. Sowohl in der
Ablehnung des Wehrdienstes und Waffengebrauchs als auch im be-
wussten Verzicht auf die Ubernahme obrigkeitlich-staatlicher Amter
und Funktionen und in der Eidesvorstellung kam die tduferische
Grundiiberzeugung zum Ausdruck, dass es sich bei diesen staatlich-poli-
tischen Einrichtungen um Vorkehrungen handelte, die allein wegen der
Gottlosigkeit und Stindhaftigkeit der Welt notwendig waren. Eine fun-
damentale Verchristlichung der Lebensfiihrung, wie sie die Tiufer fur
sich reklamierten, machte sie jedoch tiberfliissig, weil in diesem Fall die
christliche Ethik aus sich heraus eine Friedensordnung schuf, die in der
Welt draussen der staatliche Zwangsapparat herstellen und sichern
musste. Der Vorgang der Sektenbildung, hier neutral verstanden als Ab-
sonderung von der Welt, war demnach nichts anderes als die praktische
Umsetzung der Einsicht, dass die Verchristlichung von Welt und Ge-
sellschaft als ethische, sozial-religiose Leitvorstellung und Programma-
tik nicht allgemein im Rahmen der Volkskirche umgesetzt werden
konnte, sondern auf den minoritiren Kreis der kleinen, freikirchlichen
Uberzeugungsgemeinschaft beschrinkt bleiben musste.

130



In welchem Sinn im 16. Jahrhundert und daran anschliessend bis
weit in die frithe Neuzeit die Eidverweigerung als kritische Distanzie-
rung zur Obrigkeit und zur tbrigen Gesellschaft verstanden werden
musste, kann heutzutage nur erschlossen werden, wenn man sich die
Prisenz des Eides und seine vielfiltigen Funktionen in der altstindi-
schen Gesellschaft wieder vor Augen fiihrt. Nicht moderne Vorstellun-
gen vom Eid, sondern die mittelalterliche Rechtstradition missen dazu
aber als Ausgangspunkt genommen werden.

II. «... ODER WAR DER EID VON UBEL?»:
ZUR POLITISCH-RECHTLICHEN FUNKTION DES EIDES
IN DER ALTSTANDISCHEN GESELLSCHAFT

Heute gelten Eid und Geliibde ganz selbstverstindlich als formale In-
strumente, denen allein die Funktion zukommt, eine Aussage oder ein
Versprechen zu bestirken und zu bekriftigen 2°. Fiir sich allein betrach-
tet, erscheint der Eid als leere Hiilse. Seinen Zweck erfiillt er nur dann,
wenn er im Sinne einer zusitzlichen Sicherung, als Haftung zu einem
bereits existierenden, rechtlichen Tatbestand hinzutritt. Er besitzt heute,
bei aller Feierlichkeit und dem gesteigerten Verpflichtungscharakter,
keine absolute, nicht weiter hinterfragbare Wirkung mehr, was etwa
darin zum Ausdruck kommt, dass auch der auf wahrhafte Aussage hin
geschworene Zeugeneid vor Gericht der Beweiswiirdigung durch den
Richter unterliegt. Form und Recht, so konnte man prignant formulie-
ren, sind auseinandergetreten, und zwar so, dass sich die Form dem In-
halt weitgehend untergeordnet hat?’. Diese Stellung des Eides zum
Recht ist jedoch das Ergebnis eines tiefgreifenden historischen Wan-
dels, der im Verlauf der Neuzeit stattgefunden hat. Die Ausformulie-
rung des tiuferischen Eidverstindnisses fiel noch in eine Zeit der un-
vergleichlich héheren Prisenz und Bedeutung des Eides. Die Relativie-
rung dieser Stellung, besonders in den letzten 200 Jahren, hat, positiv
gewendet, bei den Volkskirchen eine Anniherung an genuin tiuferische
Standpunkte ermdoglicht, was sich heute gerade auch in der theologi-
schen Eidesdiskussion besonders bemerkbar macht2®.

Betrachtet man hingegen die mittelalterliche Gesellschaft, so ist die
Allgegenwirtigkeit des Eides im politisch-rechtlich-sozialen Leben un-
tibersehbar?°. Was Rechtskraft beanspruchen sollte, bedurfte geradezu
der férmlichen Begriindung durch Eid oder Geliibde. Die weite Ver-
breitung des Eides war letztlich darauf zuriickzufithren, dass auf einer

131



frithen Entwicklungsstufe Recht stark formalistisch gebunden war. Die
Beachtung und Einhaltung bestimmter Formalismen war fiir das Zu-
standekommen von Recht unabdingbar. Dies ldsst sich deutlich am Ab-
lauf des frithmittelalterlichen Gerichtsverfahrens ablesen: bis in das
Hochmittelalter hinein war der Reinigungseid der beklagten Partei, mit
dem sie sich gegen den Vorwurf des Kligers verteidigte, absolut pro-
zessentscheidend und fiel faktisch mit dem Urteil zusammen. Richter
und Urteiler waren an diesen Eid gebunden, eben weil dieser Eid auf-
grund seiner magischen Dimension in héchstem Masse Rechtscharakter
besass und nicht mehr weiter diskutiert werden konnte*°. Auch nach
der Auflésung der unmittelbaren Verkniipfung von Recht und Form
behielt der Eid fiir das Gerichtswesen eine zentrale Bedeutung, was sich
schon daraus ersehen lisst, dass ihm noch das moderne Prozessrecht
wichtige Funktionen in der Beweisfindung zuweist.

Der Eid war, so wie bei der Konfliktbewiltigung im Prozess, auch
aus der Regulierung der sozial-wirtschaftlichen Beziehungen unter
Menschen nicht wegzudenken. Das mittelalterliche Vertragsrecht war in
betrichtlichem Ausmass Eidesrecht. Vereinbarungen, Ubereinkiinfte,
Vertrige, Abmachungen aller Art erschienen als eidlich geschworene
oder beschworene Rechtsgeschifte.

Schliesslich kam dem Eid in der Begriindung, Strukturierung und
Gewihrleistung herrschaftlich-staatlicher Verhiltnisse konstitutive Be-
deutung zu. Dies traf sowohl fiir die genossenschaftlich organisierten
Biirgergemeinden der Stidte wie auch fiir die herrschaftlich dominierte
lindliche Bevélkerung zu.

Im Hochmittelalter hatten sich die Biirger zahlreicher Stidte dadurch
von ihren Stadtherren emanzipiert, dass sie sich in einer conjuratio, d. h.
in einer Verschworung bzw. Zusammenschwoérung zusammenschlossen
und vereinigt und mit ihrem Eid die Grundlage fiir die Ausbildung ei-
nes eigenen, selbstbestimmten, sogenannt eidlich verwillkiirten Stadt-
rechts gelegt hatten !,

Sie setzten damit die genossenschaftliche Biirgergemeinde als poli-
tisch-rechtlich entscheidende Instanz an die Stelle der Herrschaft. Teil-
weise wurde bis weit in die frithe Neuzeit hinein jihrlich am sog.
Schwortag der Biirgereid von der Gesamtgemeinde erneuert und damit
die Erinnerung an das Fundament des eigenen Gemeinwesens wach ge-
halten.

Regelmissige Erneuerungen des Eides fanden auch auf dem Land
statt, wo die Grund- und Gerichtsherren, mit der Zeit dann immer ent-

132



scheidender auch die Landesherren, iiber Hintersassen und Untertanen
Herrschaft ausiibten. Auch diese Herrschaftsverhiltnisse griindeten
letztlich in einem Eid oder Geliibde. Am Huldigungstag hatten jeweils
simtliche von einem Herrn abhingigen Minner zu erscheinen, um vor
dem Herrn oder seinem Gesandten den Huldigungseid zu leisten bzw.
zu erneuern 2.

In der Formel des Untertaneneides verdichteten sich die entschei-
denden Rechtsanspriiche der Herrschaft an die Beherrschten, sie brachte
die Verfassungsstruktur des jeweiligen Herrschaftsverbandes zum Aus-
druck. Als besonders aussagekriftig prisentiert sich in dieser Hinsicht
gerade das Formular des bernischen Untertaneneides **. Mit dem Huldi-
gungseid anerkannten die Bewohner der Berner Landschaft die Stadt
Bern und die sog. gnidigen Herren, d.h. den stidtischen Rat, als ihre
natiirliche Obrigkeit; sie versprachen, ihnen treu bleiben und sie nicht
schidigen, sondern vielmehr ihren Nutzen férdern zu wollen; zudem
wollten sie den Geboten, Verboten, Mandaten und Ordnungen der
Stadt gehorchen; sie verpflichteten sich, nicht bei fremden Herren
Schutz zu suchen, in keine fremden Kriegsziige zu zichen und auch
keine heimlichen oder 6ffentlichen Versammlungen unter sich abzuhal-
ten, ausser mit Wissen und Erlaubnis der Obrigkeit. Im Verlauf des spi-
ten 16. Jahrhunderts oder frithen 17. Jahrhunderts wurde zudem die
Verpflichtung in den Eid aufgenommen, nur die allein seligmachende
evangelische Religion anzuerkennen®*. Der Eid enthielt auch die Ver-
pflichtung, im Fall von Rechtsauseinandersetzungen den Prozess nur
vor bernischen und nicht vor auswirtigen Gerichten anstrengen zu wol-
len. Uberhaupt sollten die Untertanen der Obrigkeit alles anzeigen, was
der Stadt und der Landschaft Bern Kummer, Nachteil und Schaden
bringen mochte. Der Eid schloss mit einer Generalklausel,

«vnnd sonst alles das zethun, zu erstatten vnnd zevolbringen, so frommen vnd gethrii-
wen vnderthanenn eyd vnd ampts, ouch gepiirlicher vnderthennigkheyt vnnd gehor-
same halb gegen iren oberen wolan vnd zustadt vnd von allterhar khomenn ist».

Es bedarf keiner besonders geschirften Einbildungskraft, um sich die
Auswirkungen der bewussten Haltung der Eidverweigerung zu verge-
genwirtigen. Heinrich Bullinger, Zwinglis Nachfolger in Ziirich,
brachte die umfassende Bedeutung des Eides fiir seine Zeit auf den
Punkt, wenn er sagte:

«Der eyd ist der knopf, der die regimenten und piindtnie, ghorsame etc. zusamen
halt» 23,

133



Mit der konsequenten Ablehnung des Eides entfiel im Bewusstsein die-
ses Zeitgenossen des frithen Tdufertums jenes Instrument, das den Zu-
sammenhalt von Staat und Gesellschaft iberhaupt herstellte und ge-
wihrleistete.

Wie aus der Interpretation des Schleitheimer Eidartikels hervorging,
wurde in der Begriindung der Eidverweigerung durch das oberdeutsch-
schweizerische Taufertum noch vor dem Motiv der christlichen Wahr-
haftigkeit besonders der Gedanke der Bindung durch den Eid betont.
Die Schleitheimer Tdufer hitten, so Heinold Fast, die Eidverweigerung
vor allem als Ablehnung absoluter Bindungen in der Welt und an die
Welt verstanden. Der Eid riickte somit die fiir das tiuferische Selbstver-
stindnis so wichtige Vorstellung von der absoluten Bindung an Chri-
stus und an Gott in den Hintergrund *¢.

Die tiuferische Eidverweigerung im oberdeutsch-schweizerischen
Raum kritisierte den Eid somit nicht in einem nebensichlichen und be-
langlosen Aspekt. Sie zielte vielmehr auf eine seiner wesentlichsten
Zweckbestimmungen ab. Gerade der Biirger- und der Huldigungseid
beabsichtigten die Schaffung einer Bindung und eine unter Berticksich-
tigung menschlichen Erfahrungswissens moglichst weitgehende Absi-
cherung sozial-herrschaftlicher Beziehungen. Die Tiufer hatten mit ih-
rer Haltung und Argumentation genau jenen unreglementierten und
unkontrollierten Bereich menschlichen Verhaltens im Visier, den der
Eid so weit als moglich kontrollierbar und berechenbar gestalten sollte.
Sie formulierten eine entschiedene Absage an den obrigkeitlich-staatli-
chen Anspruch, menschliches Verhalten fiir die Zukunft pridisponieren
zu wollen. Aus diesem Grund enthielt die Eidverweigerung durch das
oberdeutsch-schweizerische Tdufertum in viel stirkerem Mass, als dies
bei den niederlindisch-niederdeutschen Tiufern im Gefolge Menno Si-
mons’ der Fall war, eine obrigkeitskritische Haltung und grossere politi-
sche Implikationen. Sie war Ungehorsam gegeniiber dem Absolutheits-
anspruch von Obrigkeit und Gesellschaft®” und hat vermittelnde Lo-
sungen in der Eidesfrage, etwa die obrigkeitliche Bereitstellung alterna-
tiver Verpflichtungsformen fir religidse Nonkonformisten, linger ver-
hindert als etwa in den Niederlanden *®.

Zur Erklirung der obrigkeitlichen Reaktionen auf das Auftreten des
Tdufertums im Zuge der frithen Reformationsbewegung ist an dieser
Stelle auch ein kurzer Hinweis auf die sozial-politischen Umstinde der
Anfinge des Tiufertums notwendig. Auf die Bedeutung des Miinstera-
ner Tduferreiches von 1534/35 fiir die Prigung des lange Zeit bestim-

134



menden, obrigkeitlichen Feindbilds vom Tdufertum soll hier nicht wei-
ter eingegangen werden. Die entscheidenden Vorginge liegen diesbe-
ziiglich, was den oberdeutsch-schweizerischen Raum angeht, zeitlich
friher.

Wesentlich stirker als dies in der dlteren Tduferforschung der Fall
war, betonen jiingere Arbeiten die entscheidende Rolle des Bauernkrie-
ges von 1525 fiir die Ausbildung und Entwicklung der Tduferkirche *°.
Hans-Jiirgen Goertz hat kiirzlich zu zeigen versucht, wie sehr die Erfah-
rung der Niederlage im Bauernkrieg flir das Zustandekommen der
Schleitheimer Artikel des Jahres 1527 von Bedeutung war *°. Nachdem
der Versuch einer allgemeinen revolutioniren Umgestaltung der Herr-
schafts- und Gesellschaftsordnung auf einer kommunal-reformatori-
schen Grundlage gescheitert war, hitten sich, so Goertz, Teile der Auf-
stindischen von der Welt abgewandt, sich von ihr abgesondert und ihre
Aufmerksamkeit nunmehr dem kirchlichen Bereich und der Situation
innerhalb der kleinen Gemeinde gewidmet. Die Schleitheimer Artikel
hitten nicht die rigorose Abkehr vom revolutioniren Aufbruch bedeu-
tet, sondern nur dessen Umdeutung im religiosen Sinn*!'. Die Welt-
flucht des Schleitheimer Tdufertums tiberliess Obrigkeit und Gesell-
schaft sich selbst und konzentrierte sich allein auf den Aufbau und die
Bewahrung der autonomen, wahrhaft christlichen Gemeinde, in deren
Rahmen die biuerliche Programmatik, religi¢és umgewertet und unter
verinderten Umstinden, eine Realisierung erfahren sollte.

Insgesamt, so ldsst sich zusammenfassend sagen, ging vom frithen
Tiufertum fiir die zeitgendssischen Obrigkeiten eine zweifache Bedro-
hung aus:

Einmal war das Tiufertum durch die Umstinde seiner Entstehung
personell und programmatisch mit dem Makel des Aufruhrs> behaftet.
Obrigkeitliche Protokolle von Tduferverhéren mit ihren Fragen nach
der Beteiligung der Verhérten am Aufstand zeigen deutlich, dass man
durchaus einen Zusammenhang von Tiufertum und Bauernkrieg bzw.
Umsturz erkannt hatte *2.

Zum andern blieb das Tdufertum auch in seiner Absonderung von
der Welt eine Gefihrdung fiir die Welt. Gerade durch die bewusste Ab-
sage an das Schwert, den Eid und die obrigkeitlichen Amter, also durch
ihr ethisches Verhalten und ihre Theologie, mussten die Tiufer von ih-
rer Umgebung und insbesondere von ihren Herren als potentielle Be-
drohung und als unberechenbarer sozialer Faktor wahrgenommen wer-
den**. Die obrigkeitlichen Reaktionen auf den tiuferischen Riickzug

135



aus der Welt und auf die unter den Bedingungen der tiuferischen Per-
sekution getroffenen Verhaltensregeln der Tdufer erscheinen geradezu
als paradigmatisches Beispiel fiir den Umgang von Mehrheiten mit
Minderheiten in einer Gesellschaft, die das Heraustreten von Menschen
aus ihren angestammten Lebenssituationen als Gefihrdung des Gesamt-
systems erfuhr. Wer sich, wie die Tiufer, bewusst vom sozialen Ge-
samtzusammenhang distanzierte und sich auf sich selbst und auf die
praktisch unsichtbare Gemeinde zuriickzog, manifestierte nolens volens
ein Verhalten, das von aussen nicht mehr weiter eingesehen und kon-
trolliert werden konnte und dadurch konspirative Ziige annahm **.

Abschliessend sollen am Beispiel Berns die obrigkeitlichen Massnah-
men gegen das Tdufertum vor dem skizzierten Hintergrund untersucht
werden. Wenn dabei auch der Versuch unternommen wird, die obrig-
keitliche Politik und das Phinomen der jahrhundertelangen Verfolgung
des Tiufertums als historische Ereignisse zu diskutieren und, wenn
nicht verstindlich, so doch zumindest erklirbar zu machen, so ist damit
keinerlei apologetische Absicht verbunden; es soll beim Versuch des
Historikers bleiben, Phinomene der Vergangenheit in ihrer wechselsei-
tigen Verschrinkung und Bedingtheit darzulegen.

III. OBRIGKEIT UND TAUFERTUM (16.-18. JAHRHUNDERT):
DAS BEISPIEL BERN

Der Berner Rat hat bis in das 18. Jahrhundert hinein die Anwesenheit
von Tiufern im bernischen Territorium als ernsthafte Bedrohung fiir
die 6ffentliche Ordnung und den Bestand seiner Herrschaft gewertet
und die Neutralisierung des Tdufertums wiederholt zu einer innenpoli-
tischen Angelegenheit von hochster Prioritit gemacht*s,

Bereits fiir die Jahre 1525 und 1526 ist die Existenz von Taufgesinn-
ten auf bernischem Gebiet nachgewiesen*®, so dass Bern sich schon
1527, also noch bevor es selbst die Reformation durchgefiihrt hatte, am
Abschied mehrerer eidgendssischer Stidte beteiligte, mit dem erstmals
eine Reithe von Massnahmen gegen die weitere Expansion des Tidufer-
tums beschlossen wurden *’. Die Tdufer sollten von ihrem Glauben ab-
stehen; alle Untertanen mussten bei ihrer Treue und Eidespflicht ihren
Vorgesetzten die Tdufer anzeigen; fliichtige T4ufer, die in den Territo-
rien der beteiligten Stidte verhaftet werden konnten, wollten sich die
Stidte gegenseitig ausliefern. Den Tod durch Ertrinken gewirtigten
jene Tdufer, die standhaft bei ihrer Uberzeugung verbleiben wollten,

136



sodann die Tduferlehrer und -prediger und schliesslich Bekehrte, die
nach ihrer Haftentlassung sich wieder der verbotenen Kirche ange-
schlossen hatten.

Seit 1531 hat der Berner Rat in den Tiufermandaten selbstindig
seine Politik den Tiufern gegeniiber formuliert, die im wesentlichen
nichts anderes als eine Politik der Verfolgung gewesen ist*%. Diese Ord-
nungen wurden in gewissen zeitlichen Abstinden neu publiziert und
revidiert und lassen die Entwicklung der Persekutionsmassnahmen
deutlich erkennen *°.

Bis ins 18. Jahrhundert, als sich langsam Anzeichen einer Duldung
durch die Obrigkeit bemerkbar machten, verfolgte die bernische Tdu-
ferpolitik das Ziel, die Tdufer im bernischen Territorium physisch zu
eliminieren. Die einfachste, wenn auch die am wenigsten erfolgreiche
Methode, die aus diesem Grund auch nur kurze Zeit praktiziert wurde,
bestand in der Bekehrung aus der Schrift®°.

Der Standhaftigkeit der Tdufer in ihrem Glauben begegnete die Ob-
rigkeit mit drakonischen Strafen: so hat sie bis in die zweite Hilfte des
16. Jahrhunderts wiederholt die Todesstrafe, insbesondere bei Lehrern
und Predigern®', angewandt. Spiter ordnete sie die Verbannung auf die
Galeeren und die Landesverweisung an 2.

Die bernischen Massnahmen gegen das Tiufertum wandten sich
nicht nur gegen die Angehorigen dieser Gruppe selbst; sie beabsichtig-
ten ebensosehr die Verhinderung einer weiteren Expansion dieser
Glaubensiiberzeugung. Bei hohen Geldstrafen wurde den bernischen
Untertanen untersagt, irgendwelche Kontakte mit Tdufern zu pflegen,
sie zu beherbergen oder ihnen gar Unterschlupf zu gewihren®?. Nie-
mand sollte ithnen Arbeit geben oder sie in Dienst nehmen **. Im Man-
dat von 1585 erging das Verbot an die Bevélkerung, von Leuten, die als
Taufer bekannt waren, Giiter zu kaufen oder gegen Zins zu Leihe zu
nehmen; wurde ein solcher Fall der Obrigkeit bekannt, so verlor der
Kiufer oder Lehenmann Gut, Lehen und was er dafiir bezahlt hatte an
die Obrigkeit *°.

Die Persekutionsmassnahmen des Rates griffen aber erst in jenem
Augenblick, wo es gelang, die Tdufer auch tatsichlich zu fassen. Schein-
bar eine banale Einsicht, doch zeigten sich gerade in diesem Bereich die
Schwichen der bernischen Tauferpolitik. Sie war insgesamt durch einen
krassen Vollzugsnotstand gekennzeichnet, durch eine grosse Diskrepanz
zwischen dem in den Mandaten aufgestellten Anspruch, das Land «tiu-
ferfrei> zu machen, und den Erfolgen, die sie dabei erzielte®¢. Ange-

137



sichts einer schwach ausgebildeten Polizeigewalt musste der Rat seine
Massnahmen auf die Kooperation mit seinen Untertanen in den be-
kannten Tdufergebieten abstiitzen. Dabei liefen die Anordnungen und
Befehle tiber die in den Amtern und Gemeinden ansissigen Landvogte,
Pfarrer und Gemeindevorgesetzten; so waren die Landvdgte autorisiert,
Tiuferjagden zu veranstalten®’; die Pridikanten waren angehalten, den
Kirchgang der Gemeindeangehorigen zu kontrollieren; zu dem Zweck
sollten sie jihrlich mit den Kirchendienern einen Rundgang durch die
Kirchgemeinde vornehmen und dabei alle Haushalte mit Séhnen,
To6chtern, Knechten und Migden namentlich verzeichnen und anhand
dieser Rodel den Kirchenbesuch iiberpriifen °®.

Welcher Art von Schwierigkeiten die obrigkeitliche Politik bei der
Durchsetzung ihrer Ziele begegnen konnte, sprach das Mandat von
1659 deutlich aus:

«Und damit dieses so nohtwendige werck nicht abermahls, wie biflar, an der execution
erwinde, oder sonst auBl mangel nohtwendigen eifers erlige und zuruck bleibe, sollend
unsere ambtleuth und predicanten zugleich ihnen wol eingescherpfet seyn la3en, in die-
sem ihrem befelch und schuldigen verrichtung [...] ohne ansehen der persohn fortzuset-
zen und darinn einiche nachlassigkeit, conniventz und durch die finger-sehen von ih-
nen gesplren, weniger sich durch verehrungen als verbotne unrechtmassige mittel oder
von einichen genosses wegen darvon abwenden zu lassen, als lieb einem jeden ist, un-
sere ungnad zu vermeiden» *°.

Korrumpierbarkeit, Duldung, etwa gar heimliche Sympathie, waren
demnach bereits bei den hochsten obrigkeitlichen Vertretern vor Ort
ernsthafte Hindernisse bei der Durchsetzung der Ratspolitik. Die Man-
date beklagten bei der Identifizierung und Verhaftung von Tiufern zu-
dem die Wirkung der doérflichen und verwandtschaftlichen Solidariti-
ten, die die Tdufer vor dem Zugriff der Behoérden abschirmten °°.

Wie sehr eine wirksame Verfolgung bereits daran scheiterte, die Ver-
folgten Giberhaupt eruieren und fassen zu kdnnen, illustriert ganz beson-
ders der Einsatz des Eides im Rahmen der obrigkeitlichen Verfolgungs-
massnahmen im 16. und 17. Jahrhundert.

Bereits 1534 hatten Schultheiss, Rite und Burger den Schwur zum
Instrument ihrer Kirchenpolitik gemacht, als sie sich entschlossen, die
neu errichtete Gottesdienstordnung in Stadt und Land beschwoéren zu
lassen®'. 1566 sollte die Bevdlkerung erneut auf den richtigen Glauben
eingeschworen werden; insbesondere wollte man damit auch ausfindig
machen, wer den Eid verweigerte °>. Der Rat entsandte je ein Mitglied
des Kleinen und des Grossen Rates in das Amt Trachselwald sowie in

138



die Gemeinden Signau, Réthenbach, Diessbach, Stetfisburg, Wichtrach,
Miinsingen, Hochstetten, Biglen, Walkringen und Worb, wohin sog.
Landsgemeinden, Versammlungen nach Kirchgemeinden, einberufen
worden waren. Zweck der Veranstaltung war es, durch die Forderung
des Eides auf die Reformation und die diesbeziiglichen Ordnungen und
Mandate eine Sonderung, d.h. eine Isolierung der eidverweigernden
Tiufer, vorzunehmen. Die Abwesenden und die Eidverweigerer sollten
in einem Register verzeichnet werden: erstere mussten sich vor dem
Amtmann wegen ihres Ausbleibens verantworten, die Eidverweigerer
hatten innert drei Monaten das Land zu verlassen ¢*.

Moglicherweise diente die Erneuerung der allgemeinen Huldigung
im Jahre 1576 vor Gesandtschaften der Rite wiederum diesem
Zweck®*. Der Eid als Diskriminierungsmittel bernischer Tduferpolitik
wurde dann in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts reaktiviert. Ende
des Jahres 1670 erhielten die Vennerkammer und die seit 1659 einge-
richtete Kommission fiir Tduferfragen vom Rat den Auftrag, ein Gut-
achten zu erstellen, in dem sie unter anderem Vorschlige dariiber ausar-
beiten sollten,

«was fiir mittel anzuwenden», damit die Tdufer «zur hand gebracht werden mdogind
[...], weil under anderen obstaclen in vollstreckung deB |[...] titiffer mandats seye [...],
daB niemand gefunden werde von den landtleliten, der die wiedertiiiffer entdeken, we-
niger handhafften welle» 5.

Das Gutachten riet in diesem Punkt zur Durchfithrung von Huldigun-
gen im Abstand von sechs Jahren in allen Amtern, wobei im Amt
Trachselwald ein Intervall von vier Jahren eingehalten werden sollte.
Die Schwurveranstaltungen sollten dabei in der Weise abgewickelt
werden,

«daf auff einmahl zu dieBerem eydschwur von einer gemeind mehr nicht admittiert
werden séllind, al8 man wirt wiircklich schweren héren und sehen» 6.

Eidpflichtig waren alle Minner iiber 15 Jahren. Prisenz und Verhalten
der Untertanen sollten in einem Rodel notiert werden.

1686 und 1688 wurden die Amtleute in den notorisch bekannten
Verbreitungsgebieten des Tiufertums, sowie die beiden Landgerichte
Seftigen und Konolfingen und einzelne Twingherren ermahnt, bei den
Vereidigungen ihrer jeweiligen Untertanen genau nachzuforschen, ob
sich wieder Tdufer ins Land eingeschlichen hitten ¢7.

Den letzten grossen Anlauf, mittels einer den Ratsbotschaften per-
sonlich geleisteten Huldigung

139



«dieses unkraut in unseren landen auBwurtzlen und unsere gehorsame liebe undertha-
nen von den ungehorsammen und widerspenstigen entdeken und underscheiden»

zu konnen, unternahm der Rat 1695, Die in die Amter entsandten
Ratsherren ®® waren wiederum instruiert, die Versammelten gruppen-
weise zur Huldigung vorzulassen,

«jedoch allwegen in einem mahl nur eine solche anzahl hervor beruffen und beeidiget
werden solle, dall man beobachten kénne [...], ob ein jeder wiircklich den eid nachge-
sprochen und geschworen habe» 7°.

Der tiuferischen Gesinnung von Frauen, die angesichts ihrer Eidesunfi-
higkeit nicht zur Huldigung zitiert werden konnten, sollten die Pfarrer
dadurch auf die Spur kommen, dass sie {iber deren Befolgung der
kirchlichen Pflichten wachten”!.

Das Tiufermandat von 1695, das die gross angelegte Huldigungsak-
tion ausgeldst hatte, wurde 1707 und 1709 neu aufgelegt; 1709 wurde
die Anordnung ausserordentlicher Vereidigungen allerdings gestrichen.
Auch dadurch, dass sich der Rat eines der hervorragendsten Merkmale
tiuferischen Verhaltens zunutze gemacht hatte, war die praktische
Durchsetzung seiner antitiuferischen Politik nicht effizienter gewor-
den 72,

Der langsame Ubergang der Obrigkeit von einer Politik der Verfol-
gung zu einer Politik der Duldung des Tdufertums lisst sich im Verlauf
des 18. Jahrhunderts deutlich feststellen. Es waren jedoch nicht so sehr
konfessionell-religiose Ursachen, die diesen Wandel bewirkt haben.
Wie sehr die Diskriminierung des Tiufertums vom 16. bis zum
18. Jahrhundert bei allen theologischen Differenzen vor allem auch ein
sozialpsychologisches Phinomen gewesen war, zeigte sich erneut an der
Wende im obrigkeitlich-staatlichen Verhiltnis zu den Tiufern. Dul-
dung und mit der Zeit auch zunehmend echte Toleranz rithrten nicht
von der Einigung in kontroversen theologischen Sachfragen her; sie
hatten vielmehr damit zu tun, dass Religion und Konfession als die le-
gitimierenden Grundlagen des Staates immer mehr in den Hintergrund
traten. Die Individualisierung des Glaubens machte die religiose Uber-
zeugung zunehmend zu einer Angelegenheit der rein persénlichen Ent-
scheidung, aus der sich der Staat zuriickzog. Der Endpunkt dieser Ent-
wicklung bestand schliesslich darin, dass in den Menschenrechtskatalo-
gen der Verfassungen der Staat den Schutz dieser personlichen Gewis-
sens- und Entscheidungsfreiheit garantierte.

Im Kontext einer sikularisierten Staatsauffassung konnte sich auch
eine griindlich gewandelte Wahrnehmung des Tdufertums aufbauen

140



und durchsetzen. Nachdem der religiose Nonkonformismus des Tiu-
fertums in der Optik des Staates an systembedrohender Sprengkraft ver-
loren hatte, wurden neue Gesichtspunkte fiir das Tduferbild relevant.
Sehr deutlich sind solche Neubewertungen bereits in den Auseinander-
setzungen zu vernehmen, die in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts
im Fiirstbistum Basel dariiber gefiihrt wurden, ob die aus dem Emmen-
tal in den Siidjura eingewanderten Tdufer von dort wieder vertrieben
werden sollten 72, Nicht mehr theologisch-konfessionelle Polemik, son-
dern handfeste sozial-wirtschaftliche Gesichtspunkte prigten die Argu-
mentation auf beiden Seiten. Jene, die den Tiufern Land verpachtet
hatten, rithmten dem Firstbischof gegeniiber die Redlichkeit, den
Fleiss, die Effizienz und Sparsamkeit der Tdufer, insgesamt die Vorbild-
lichkeit des tiuferischen Lebenswandels und setzten sich dafiir ein, dass
ihre Pichter im Land bleiben durften. Diejenigen, die sich fiir die Aus-
weisung der Tdufer beim Landesherrn einsetzten, verzichteten zwar
nicht ganz auf die traditionellen Argumente, die die Tdufer als Staatsge-
fihrdung bezeichneten, deutlich wurde aber auch in ihren Ausserungen,
dass es die gestiegenen Pachtzinsen, die Preissteigerungen und die
Holzknappheit waren, die das Verhiltnis zu den Tiufern belasteten.
Wer im Fiirstbistum Basel in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts fiir
politische Unruhe sorgte und das Herrschaftssystem bedrohte, waren
nicht die Tidufer, sondern die unzufriedenen katholischen Untertanen
des Landesherrn in der Ajoie’.

Was das Tdufertum seit dem 18. und 19. Jahrhundert vor der Fortset-
zung seiner ilteren Leidensgeschichte bewahrt hat, war, so diirfen wir
abschliessend feststellen, eine radikale Neuorientierung der Werteord-
nung im Ubergang zur Moderne. Die Relativierung des religiés-kon-
tessionellen Faktors ging mit der gestiegenen Wertschitzung spezifisch
biirgerlicher, individualisierter Moralvorstellungen einher. Tduferische
Glaubenstiberzeugungen wurden nicht mehr als Bedrohung der sozial-
politischen Ordnung aufgefasst, sie avancierten im Gegenteil zum Ga-
ranten eines sozialpositiven Verhaltens. Die tiuferische Eidverweige-
rung verlor angesichts der Relativierung und der zunehmenden Frag-
wiirdigkeit des Eides im Rechtsleben ihre ehemalige Brisanz. Die Mo-
dernitit des Tdufertums als sozial-religidser Bewegung fiigte sich nun-
mehr sehr wohl in eine staatlich-soziale Ordnung ein, die selbst im
Begriff war, sich radikal zu modernisieren.

141



ANMERKUNGEN

* Erweiterte und mit Anmerkungen versehene Version eines Vortrages im Rahmen ei-
ner Vortragsreihe der Berner Volkshochschule aus Anlass des 450. Jahrestages der
Disputation zwischen Berner Pridikanten und Tiufern im Jahre 1538, Mai 1988.

' Als knapper Uberblick mit weiterer Lit. vgl. Lanpau Eid 382f.

2 Zur theologiegeschichtlichen und exegetischen Einordnung von Mat. 5,33 ff. vgl.
DaurtzenserG Eid, sowie ausfiihrlicher und unter kritischer Beriicksichtigung der
Wirkungsgeschichte Luz Matthius 279 ff.

> Lanpau Eid 383 ff.

*Ibid. 383-386. Zum Verhiltnis des geistlichen Gerichts zu Eidesdelikten vgl. auch
TRUSEN Anfinge 36.

> Lanpau Eid 388f.

¢ Kritische Edition der Briiderlichen Vereinigung>, der Schleitheimer Artikel, durch
Heinold Fast, in: GQTS II 26ff.

7 Ibid. 33.

® Vgl. dazu die Schriftstellen aus dem Alten Testament, die die Berner Pridikanten auf
den drei Disputationen gegen die tiuferische Auslegung von Mat. 5,33 ff. ins Feld
tihrten (fir die einschligigen Stellen vgl. Anm. 10).

® Mat. 5,33-37, zitiert nach Luz Matthius 279f.: «Wiederum habt ihr gehort, dass zu
den Alten gesagt wurde: <Du sollst keinen Meineid schworen, sondern du sollst dem
Herrn deine Eide leisten) Ich aber sage euch: Schwort tiberhaupt nicht, auch nicht
beim Himmel, denn er «st der Thron Gottes>; auch nicht bei der Erde, denn sie «st
der Schemel seiner Fiisse», auch nicht nach Jerusalem hin, denn es «st die Stadt des
grossen Konigs>; auch nicht bei deinem Haupt sollst du schwdoren, denn du kannst
kein einziges Haar weiss machen oder schwarz. Euer Wort soll sein: <Ja, ja», «nein,
neim>; was mehr ist als das, ist vom Ubel.»

1* Die Protokolle der drei Disputationen in QGTS IV,

' In allen drei Disputationen versuchten die Pridikanten, den tiuferischen Standpunkt
auch mit semantischen Argumentationen zu widerlegen; so meinten sie, Christus
habe mit seinem Eidverbot nicht das Eidschworen, sondern das falsche Schworen ab-
gelehnt, wobei hier zu beriicksichtigen ist, dass «Schworen» in der Sprache des 16. Jhs.
eine schillernde Bedeutung besass und nicht nur das leichtfertige Schwéren, sondern
auch das Fluchen bezeichnete; vgl. QGTS IV 18, 2011, 402f.

2 QGTS 1V 6ft.

3 QGTS IV 14ff.

* QGTS IV 14-19.

15 QGTS IV 13,

16 Vergleichbar ist nur die Bekehrung des Tiuferlehrers Lincki 1535, der noch bei der
Zofinger Disputation 1532 auf tiuferischer Seite eine herausragende Rolle gespielt
hatte; vgl. QGTS IV xvif.

'7 Zur Eidverweigerung der Taufer: HiLLerBRAND Ethik 60 ff., Fast Eidesverweigerung,
HERTZLER Verweigerung,.

142



18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

3

-

32

33

34

35

36

37

38

Sieche Anm. 7.

Fast Eidesverweigerung 138 ff. hat fiir das oberdeutsch-schweizerische Tdufertum vor
allem das erste Motiv, die Ablehnung der unbedingt bindenden Wirkung des
menschlichen Worts, in den Vordergrund geriickt; das Element der christlichen
Wahrhaftigkeit als ausschlaggebende Ursache fiir die tiuferische Eidverweigerung im
Anschluss an Mat. 5,33 ff. wurde hingegen von HitLerBRAND Ethik 66f. betont. Fast
anerkannte in seiner kritischen Rezeption von Hillerbrands Ergebnissen durchaus
auch diesen Faktor, wollte ihm aber, anders als im Fall des Menno Simons, nicht den
Vorrang einrdumen (Fast Eidesverweigerung 144 Anm. 10).

Vgl. dazu v.a. HitLerBrRAND Ethik, passim, sowie Goerrz Tiufer, besonders 98 ff.
Haas WEG, zum Eid besonders 52, 69f.

HirterBranD Ethik 74,

Ibid. 27.

Ibid. 29. Die Gehorsamsverweigerung der Tiufer gegeniiber unzumutbaren obrig-
keitlichen Anordnungen in Glaubensangelegenheiten sollte in leidender, passiver
Weise erfolgen.

Auf die Ambivalenz der tiuferischen Obrigkeitsauffassung macht auch HILLERBRAND
Ethik 30 aufmerksam.

Sowohl in der modernen Theologie als auch in der Rechtswissenschaft erscheint der
Eid, wenn auch aus unterschiedlichen Griinden, als problematische Einrichtung, iiber
deren Sinn und Zulissigkeit angesichts der Erfahrungen der letzten Jahrzehnte und
unter den Voraussetzungen einer zunehmend sikularisierten Gesellschaft kontroverse
Meinungen bestehen; vgl. als Einfithrung die einschligigen Artikel in jiingeren theo-
logischen und juristischen Fachlexika.

In Anlehnung an EBEL Recht, der auch fiir die weiteren Ausfithrungen zu beachten ist.
Vgl. etwa BerHke Uberhaupt nicht schwéren; Luz Matthius 289: «Es braucht nicht
viel Uberzeugungskraft, um darzutun, dass die Deutung der Nonkonformisten [d. h.
der Tiufer u.a. (A.H.)] dem Text [des Evangeliums (A.H.)] am nichsten kommt.»
ErLER/KORNBLUM/DiLcHER Eid.

BucHpA Gerichtsverfahren, besonders Sp. 1552 ff.

EBEL Biirgereid.

Zur Huldigung vorliufig HorensTEIN Untertaneneid.

Mehrere Formeln bernischer Untertaneneide sind ediert in der Sammlung Schweize-
rischer Rechtsquellen; der Eid erreichte im 17. Jh. seinen grossten Umfang, vgl. etwa
den Wortlaut von 1613 bzw. 1653 in RQ V 264f., bzw. RQ IV/2 1141 {f.

StABE Eidbuch IV fol. 180.

Zitiert nach Fast Eidesverweigerung 141; zur Bedeutung Bullingers fiir die frithe an-
titauferische Polemik vgl. Fast Bullinger.

Fast Eidesverweigerung 140: «Der Eid war in den Augen der Tiufer der Versuch, aus
relativen Bindungen absolute zu machen.»

Ibid. 140f.

Ibid. 145.

143



> vaN DULMEN Tiufertum, sowie die in Anm. 40 genannten Arbeiten.

*0 GOERTZ Bauern; vgl. als Fallstudie auch BIERBRAUER Reformation.

1 Goertz Taufer 21f.; erneut Goerrz Bauern 287 f. Interessant dabei insbesondere der
Versuch, Verbindungslinien zwischen biuerlichen Forderungen bzw. Verhaltenswei-
sen von 1525 und Kernpunkten tiuferischer Glaubensiiberzeugungen zu ziehen, u.a.
auch beziiglich der Eidesfrage: die aufstindischen Bauern hatten ihren Obrigkeiten,
mit denen sie im Streit lagen, den Eid verweigert bzw. hatten sich eidwidrig verhal-
ten und sich selber zu Schwurgemeinschaften, zu christlichen Vereinigungen, zusam-
mengeschlossen; durch die Eidverweigerung nach Mat. 5 verharrten die Tdufer im
Loyalititskonflikt mit der Obrigkeit und ersetzten den Eid als Verpflichtungszeichen
und -handlung gegeniiber der Herrschaft durch die Taufe als Zeichen der Verbindung
zu Gott.

#2 Laut der Tduferordnung Herzog Ulrichs von Wiirttemberg von 1536 sollte ein Taufer
im Verhor zuerst gefragt werden, «ob er in der peurischen ufrur gewesen, hilf, rat und
tat zu irem furnemen geton hab, wie und wolcher gestalt dasselbig geschehen» (vgl.
QGTWi 57). Die Berner Tduferordnung von 1538 ordnete an, dass die gefassten
Tauferlehrer vor ihrer Hinrichtung peinlich befragt werden sollten, «was ir meynung
und fiirnemmen sye, und wann sy stercker wurden, dann die oberkeyt, was sie under-
stan wurden etc.» (siehe RQ VI/1 421f., N. 24e).

**> GOERTZ Bauern 287.

¢ Ahnliche Mechanismen der Perzeption abweichender Strukturen und abweichenden
Verhaltens durch die Herrschaft scheinen etwa bei der Behandlung der Gilden durch
die karolingischen Herrscher gewirkt zu haben. Gerade der zeitliche Abstand zwi-
schen einem Phinomen des friihen Mittelalters und dem Tdufertum des 16. Jhs. ver-
mag das Typische dieses Verhaltensmusters zu verdeutlichen; zum Hintergrund der
Gildenverbote vgl. Oexte Conjuratio besonders 209f.

s Vgl. allgemein MULLER Geschichte, KAser Tiuferverfolgungen, GUGGISBERG Kirchen-
geschichte besonders 225 ff., 359{f., 444 {f. -

*¢ GUGGISBERG Kirchengeschichte 229.

7 QGTS II 1ff. Der Abschied prisentierte sich sowohl als inhaltliche Kritik und Zu-
riickweisung der Schleitheimer Artikel als auch als Massnahmenkatalog gegen eine
weitere Verbreitung der Lehre. Der tiuferische Standpunkt in der Eidesfrage wurde
wie folgt kommentiert: «Und wiewol die oberkeit on die pflicht und das band dess
ayds nit erhallten werden noch bestand haben mag, so leren unnd halten sy doch on
alle stindrung und underschaid, das kain christ kain ayd (auch der oberkait) unnd sust
nyemandts thun noch schwéren solle, alles zi schmach und verdruckung christenli-
cher und ordenlicher oberkait, bruderlicher lieb und gemains fridens» (ibid. 4.).

% Zu den Verhaftungen, Visitationen und ersten Hinrichtungen von Tiufern in den
Jahren 1529 und 1530, vgl. GuceisBerG Kirchengeschichte 232.

49 Das Tdufermandat von 1531 in S+ T Nr.3085; die Mandate von 1533, 1538, 1566,
1579, 1585, 1644, 1659, 1693 und 1695 simtliche in RQ VI/1 Nrn. 24b, 24e, 24f,
24h, 24i, 24k, 241, 24m.

144



50

5

52

53

5

>

55

56

57

5

o

59

60

Letztlich griindete die Erfolglosigkeit dieses Vorgehens darin, dass die Gespriche von
seiten der Obrigkeit nicht auf das Ziel der theologischen Einigung bzw. gegenseitiger
Anerkennung, sondern auf das der Bekehrung der Tdufer von ihrem Irrtum hin orien-
tiert waren.

Die Verfolgung der Tduferlehrer und -prediger wurde von der Obrigkeit als Verfol-
gung von Ridelsfithrern verstanden; das Aufspliren von Ridelsfiihrern machten Ob-
rigkeiten auch im Fall von Aufstinden zu einem Hauptziel der Unterdriickungspoli-
tik.

Kiser Tiuferverfolgung.

1538: Strafe von 10 Pfund; 1585: Strafe von 100 Pfund (vgl. RQQ VI/1 421f. bzw.
431t1).

1579: vgl. RQ VI/1 429 ff.

RQ VI/1 434. Damit wollte der Rat verhindern, dass Tdufer vor ihrer Ausweisung
ihre Giiter an Dorfgenossen verkauften oder gar in Pacht gaben. Dadurch wiren ihm
die Giiter ausgewiesener Tdufer entgangen, und fiir die Tdufer hitte nach wie vor eine
materielle Riickbindung an ihre Heimat bestanden.

Vgl. etwa das grosse Tdufermandat von 1659 (RQ VI/1 443): «In dem anderen haupt-
puncten dann, wie namlichen wider solche irrige leuth zu verfahren seye, ist es zu
thun um zwey stuck: erstlich, wie dieselben entdeckt und zur hand gebracht werden
mogen; denne, was mit denen, so zur hand gebracht, firzunemmen und zu handlen
seye. 1. Das erste betreffend: Dieweilen dieseren leuthen schwerlich beyzukommen,
als welche von den anderen selbs, mit denen sie durch heuraht oder anderer gestalten
verwandt sind, sonderlich von denen, bei welchen wenig erkandtnus gottes und eifer
zur religion anzutreffen, versteckt und verborgen werden und ihre versamblungen
meistentheils bey nachtlicher weil und an verborgenen oder sonst unbekandten ab-
orthen halten».

RQ VI/1 422.

RQ VI/1 431 und 443f.

RQ VI/1 444.

Der Befehl des Rates von 1671 an die Gemeinden mit tiuferischer Bevdlkerung, die
Tiufer selbst der Obrigkeit ausliefern und so lange, wie dies nicht erfolge, auf
Gemeindekosten Geiseln in die Stadt Bern stellen zu miissen, ist dafiir ein deut-
liches Zeichen (RQ VI/1 458ff.). MULLER Geschichte 144 und 339 belegt die Durch-
fithrung dieser Massnahme. Diese drastische Bestimmung war noch 1683 in Kraft;
die Gemeinden hatten sich tiber die Kosten, die ihnen fiir die Versorgung der
Geiseln entstanden, beklagt, so dass der Rat den Landvégten in Thun, Brandis, Trach-
selwald und Signau mitteilte, der Kostensatz diirfe einen halben Gulden pro Geisel
und Tag nicht tibersteigen. Die nunmehr offenbar auf den landvogteilichen Schlés-
sern unter Arrest stchenden Geiseln durften kiinftig von ihren Angehorigen verpflegt
werden. Als Geiseln sollten jedoch nicht Freiwillige ausgewihlt werden, «sonderen
die den tetifferen am geneigtesten, auch ambtleuth und des gerichts sindt» (RQ VI/1
461 Bem. 12).

145



°t RQ VI/1 496 ff. Die Vorschriften zum reformierten Kultus richteten sich gegen Tiu-
fer und Altgliubige, indem sie die Pflicht zum Besuch der Predigt in der Pfarrkirche,
die Kindertaufe, den dreimaligen Besuch des Abendmahls pro Jahr und die Ehe-
schliessung durch den Pfarrer in der Kirche und vor versammelter Gemeinde befah-
len.

°2 RQ VI/1 424ff.

3 Ein Schreiben des Rats an die Amtleute unmittelbar nach Durchfiihrung der Ver-
sammlungen offenbart die Schwierigkeiten dieses Verfahrens; eine Mehrheit habe
zwar den Eid geleistet, es sei jedoch zu befiirchten, dass etliche dies nur aus Furcht ge-
tan hitten; darum sollten die Pfarrer weiterhin den Kirchgang der Kirchgenossen
kontrollieren (RQ VI/1 429).

¢ StABE RM 391/279; StABE Eidbuch IV fol 180 enthilt die Formel jenes Eides, den
die Ratsgesandten im Mai 1576 den Gemeinden zum Schwur vorlegten.

¢ RQ VI/1 455.

%6 RQ VI/1 456f.

7 RQ VI/1 461 Bem. 13. Der Befehl wurde 1693 wiederholt (RQ VI/1 463 f. Bem.
17).

% RQ VI/1 467.

¢ Eine Zusammenstellung der besuchten Kirchspiele RQ VI/1 470 Bem. 1.

70 Ibid. Diese Anordnung belegt indirekt das Nachleben magischer Vorstellungen vom
Eid; der Eid entfaltete demzufolge seine Wirkung nur unter Beachtung des richtigen
Vollzugs der Schwurgebirde und beim deutlichen, affirmativen Nachsprechen der
Formel; vgl. dazu voN KUNSSBERG Schwurgebirde.

T RQ VI/1 469f.

72 Im Mandat von 1718 ging der Rat dazu iiber, fiir die Anzeige von Tdufern Belohnun-
gen in Geld auszuschreiben: fiir Mianner 30 Kronen, fiir Frauen 15 Kronen (RQ VI/1
488).

7> MULLER Geschichte 233 ff. .

74 SUuTER Troublen.

146



	"Ja, Ja - Nein, Nein!" - oder war der Eid von Übel? : Der Eid im Verhältnis von Täufertum und Obrigkeit am Beispiel des Alten Bern

