
Zeitschrift: Informations-Blätter / Schweizerischer Verein für Täufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour l'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: Berner Täuferdisputation 1538 : Funktion, Gesprächsführung,
Argumentation, Schriftgebrauch

Autor: Lavater, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS RUDOLF LAVATER

BERNER TÄUFERDISPUTATION 1538

FUNKTION, GESPRÄCHSFÜHRUNG, ARGUMENTATION,
SCHRIFTGEBRAUCH *

EINLEITUNG

Am 26. März 1538 berichtet der Berner Professor für Altphilologie
(und Erstbesteiger des Stockhorns) Johannes Rhellikan1 dem Zürcher
Pfarrkollegium :

«Nach sieben Tagen ist das Gespräch mit den Wiedertäufern beendet worden. Ihre

auswärtigen Koryphäen waren Hans Hotz aus dem Zürichbiet, ein gewisser Mathias [Wiser]

aus Bremgarten, Michael Schneider, mit Beinamen Utz, und irgendein Sattler, ein

Männlein aus dem Bayerland [Georg Treffer],
Folgende Thesen wurden erörtert: Ob die Schriften des Alten Testaments zur Stärkung

von Glaube und Liebe denen des Neuen gleichwertig seien. Nachdem die Täufer dem

zugestimmt hatten, liess man sie ihre Berufung zum Predigtamt darlegen, dann was die
Kirche sei. Hierauf begann man sich ordnungsgemäss über Taufe, Eid, Obrigkeit und
Bann zu streiten und endete nach sechs Tagen.
Da die Täufer und unsere Prädikanten - sie haben sich leidlich geschlagen - über nichts
als den ersten Artikel einig wurden, erliess die Republik Bern noch von der Rednerbühne

aus eine scharfe Verfügung. Nämlich: Jeder beharrliche Täufer wird ab sofort
gebannt und verfolgt. Wer in bernischen Landen aufgegriffen wird, soll ohne Gnade

geköpft werden.
Nach solcher Urteilsverkündung haben von den Vielen nur einer oder zwei widerrufen.
So endete dieser Täuferdisput. Wie und mit welchen Argumenten gestritten wurde,
werden die gedruckten Akten zeigen.
Um mich steht es folgendermassen...» 2

An diesem Augenzeugenbericht kann weniger der Quellenwert
beeindrucken als die zu den drakonischen Massnahmen kontrastierende
Beiläufigkeit der Mitteilung, die da lautet: «Im Westen nichts Neues.» Es

ist daher nur allzu verständlich, wenn W. Klaassen die Akten des Berner
Täufergesprächs 1538 ernüchtert schliesst und feststellt:

«One cannot avoid a feeling of complete futility and disappointment before one has

read very far, and the temptation to give up, or to skip paragraphs because of the endless

repetition, is hard to resist.» 3

83



Ist das Berner Täufergespräch 1538 ein Thema? Ihm scheint abzugehen,
was den Reiz der vorausgegangenen Berner Täuferdisputationen - Bern
1527, 1528, 1531 und Zofingen 15324 - ausgemacht hatte: das Pathos

der reformatorischen Stunde, der Stimulus der ersten Kontrahage, die
Neuheit des Arguments. Solcher weitgehende Mangel an wie auch

immer verwertbarer Originalität muss dem Berner Rat die ursprünglich
beabsichtigte Drucklegung der Akten ebenso widerraten haben wie den

Nachgeborenen eine einlässlichere Beschäftigung mit ihnen5.
Dieser allerletzte Versuch einer repräsentativen Ausmarchung

zwischen der bernischen Staatskirche und ihren frommen Dissidenten, der
«das Zeitalter der Gespräche in der reformierten Schweiz»6 müde ab-
schloss, wirkt zwiespältig. Sein Thema ist die unteilbare Wahrheit, aber
dieselbe ist zum Standpunkt geworden; sein Motiv ist die Gewissheit,
doch die Methode der Adepten ist die der Kompilation; seine spezifische

Gabe an die Geschichte will die Beharrung sein, die Treue der

Epigonen indessen verbreitet Monotonie.
Dennoch - warum soll die hüben und drüben anhebende Orthodoxie,

deren Stigmata wir soeben leicht überzeichneten, kein Thema sein? Unter

der schweren Decke der <Erstarrung>, des <Objektivismus) und der
<Rationalismen> atmet viel innere und äussere Bewegung: der vitale
Temperamentausbruch, die trotzige Verweigerung und unwirsche
Unterbrechung, Finte und Ausfall, Taktik und Strategem. Wen die Reize
der Eristik nicht unempfindlich lassen, wer nicht schon auf den ersten

von 304 Folioseiten Protokoll alle Floffnung verliert, der wird durch
den Blick auf eine jahrzehntelang gefeilte und gesammelte Gesprächstechnik

und Argumentation reichlich entlöhnt.
Das Berner Täufergespräch 1538, diese überreife Frucht der späten

Reformationszeit, kann ein Thema sein.

I. FUNKTION

1. Nach 1532 bildete sich im Emmental «ein neuer Schwerpunkt der
Täuferbewegung» 7 (Abbildung la und b8).

In Grosshöchstetten, einem der (ober)emmentalischen Zentren der

Bewegung, waren die Täufer offenbar seit geraumer Zeit auf den offenen

Widerstand9 des Prädikanten Johannes Giners10 gestossen. Im
Februar 1538 hatten sie ihn soweit gebracht, dass er in Bern um ein
offizielles Gespräch vorsprach11. Dass der vom täuferischen Vorstoss
zunächst «nicht eben begeisterte» Rat schliesslich einwilligte, sieht

84



Fribourg

Waldshut

I I Bern + Vier Kirchspiele

Vier Landgerichte

Seeland

Emmental

III

IV
UM,

V I'll Oberland

VI UU Oberaargau

VII jjjj Unteraargau

VIII Gemeine Herrschaft

Grasburg

Quelle: Walder, Reformation und moderner Staat, 580f.

Abbildung la
Territoriale Gliederung
des deutsch-bernischen

Hoheitsgebietes (1528)

Solothum

Quelle: CGM, RM, SR, TB, TMB

0

1-20

21-50

51-100

101-130

Fribourg

Solothurn

Luzern

Abbildung lb
Anzahl aktenkundige

Täufer in den deutsch-

bernischen Regionen
(1535-1538)

Waldshut

85



M. Haas vornehmlich im Hilferuf des bedrängten Höchstetter Pfarrers

begründet12, während J. H. Yoder die «Willigkeit» der Emmentaler
Täufer hervorhebt, «sich durch die Schrift belehren zu lassen» 13.

Näheres über den Gesprächsanlass erfahren wir jedoch aus dem

Eingangsvotum des Täufersprechers Hans Hotz vom 11.März 1538:

«wie sy dann für ketzer von ettlichenn ußgeröifft [ausgerufen], syennt sy willig zu er-

warttenn, wo si unnderwisenn, das sy gloupt, gelert, gehanndlett oder gethan, das dem

evangelio der lerr Christi nitt gemeß.» 14

«[...] Hat des ersten begert, als [wie] sy anzogen, zum ersten die sach anzezüchen, [...]
das der predicant inen zu Hönstetten zugrett» 15.

Giners' Zurede lautete offenbar, «sy [sc. die Täufer] syent nit von gott
gsent» 16.

Im Verlauf des Gesprächs wird der globale Vorwurf präzisiert: Die
Täufer haben sich «von unns als die rechten kilchenn abgesundert» 17,

sie sind daher eine «sect, rott, eigne absünderung» 18
; in ihrem

Perfektionismus («wie ir vollkommen wellent sin» 19) bilden sie sich eine Kirche

ein, «die nie ist gsin, nitt ist unnd uf diserm erttrich niemermer
wirtt»20. Als «selb louffend prophetten»21 verbreiten sie ihre «nüw ar-
tigckell»22, die sie sich «fürgesetzt uf üwerm kopff» haben23, als da

sind: Sündlosigkeit nach der Grosstaufe und Sünde wider den Heiligen
Geist bei Abfall von der Täufergemeinde24, Leugnung der Zweinaturenlehre

und Allversöhnung25 sowie sittlicher Libertinismus26.
Das Bild vom ketzerischen Täufer bezogen die bernischen Prädikan-

ten zweifellos aus den Rüstkammern Zwingiis und Bullingers27. Soweit
wir aber die Theologumena des bernischen Täufertums kennen28,
konnte nur der Vorwurf des Perfektionismus und des damit verbundenen

sektiererischen Separatismus im Sinne der Schleitheimer Vereinigung29

dasselbe wirklich treffen.
Wie auch immer. Als der Ketzerei öffentlich Bezichtigter hatte nach

spätmittelalterlichem Rechtsempfinden jedermann «Anspruch auf rechtliches

Gehör»30. Genau davon machten die Täufer Gebrauch, als sie
durch die Vermittlung des von ständigen Querelen zermürbten Gross-
höchstetter Prädikanten ihr Recht auf «Verantwortung» in Bern anmeldeten.

Was die Täufer forderten und was die Obrigkeit gewährte, war ein

«offnes [öffentliches] gespräch, so inen mitt vergleittung unnd Sicherung gestattet, irs lä-
benns, 1er, gloubenns unnd ußgann[g]s zu versprechenn, darumb bescheid, red unnd
unnderricht ze geben unnd zu empfachenn [...] uß beidenn, nüwenn unnd alltten testa-

mentenn [...] unnd ouch dieselbigenn das richtschytt [Kriterium] sin [sollennt.]» 31

86



Wie die präzise Terminologie32 verrät, war eine klassische zwinglische
Disputation33 im Sinne eines Verfahrens wegen Ketzerverleumdung34
beabsichtigt.

2. Dem Ansinnen ihrer dissidenten Untertanen35 musste die Obrigkeit,
wenn auch widerwillig, schon nur aus formalen Gründen gemeinen
Rechts stattgeben. In ihrer Vorrede zu den redigierten Akten nennt der
hierzu beauftragte Stadtschreiber Peter Cyro36 ein zweites Motiv: die
Hoffnung37 nämlich auf Befriedung und Wiederherstellung der Ehre
Gottes in bernischen Landen38. Den Tatbeweis für die Redlichkeit seiner

Gesinnung war der Rat zu liefern bereit, indem er den Täufern unter

der Disputation Amnestie anbot, «wenn sy sich güttlich lassennt
berichten» 39.

Wie wenig man jedoch mit dieser Möglichkeit tatsächlich gerechnet
hatte, formuliert Cyro ebenso klar, und wir glauben darin die für das

Zustandekommen des Gesprächs ausschlaggebenden Stimmen aus der
Berner Ratsstube zu hören. Sollten die Täufer nämlich nicht
«mit fründtlicher unnderrichtt heiliger geschrifft widerkeren, gott die eer gebenn unnd
inn mitt unns allezytt loben unnd prysenn» 40,

dann sei man wenigstens
«zu noch meren fugenn [i.S.v. mit noch besseren Gründen] unnd mengcklichen [jedermann]

zu ersettigenn an unnsern pinlichen procedieren [Rechtsverfahren] ir, der töüf-
fern halb» 41

legitimiert.
Eben dieser Fall war eingetreten. Die zum Beweis ihrer Rechtgläubigkeit

von den Täufern gesuchte Disputation war zum Beweisverfahren

ihrer Lehrabweichung geworden. Sie sahen sich ins Un-Recht
versetzt und konsequent verweigerte ihnen der Rat am 17. März 1538 eine
Abschrift der Akten mit der Begründung, dass diese Veranstaltung
«nit ein gesprach [war], sonders ein bericht, die [!] uf ir anrufen inen vergönnt»42.

Der Rechtfertigung der «von stund an» in Kraft gesetzten Sanktionen 43

dient denn auch die obrigkeitliche Vorrede zu den Akten. Sie führt die
Vergeblichkeit zehnjähriger gütlicher Bemühungen und die nunmehr
erschöpfte Geduld des Magistrats eindringlich vor Augen. Cyros
historischer Exkurs44 setzt ein bei der Disputation von 1528 als der kirchen-,
bekenntnis- und sittenbegründenden Versammlung des bernischen
Gemeinwesens zur Durchsetzung seiner schriftgemässen Reformation. «Si-
dert dem zytt har» haben die Täufer jede Gelegenheit benutzt, den gott-

87



gefälligen Aufbau der obrigkeitlichen Landeskirche empfindlich zu stören.

Kein Gespräch hat es vermocht, sie zur raison zu bringen, nicht einmal

«ein vollkommen [gründlich, endgültig] disputation oder gespräch
in unnser statt Zoffingenn»45, wo doch hier
«woll alles zum Überfluß [...] dermas alle ding unnderscheidenn, ußgebracht, das es eim

jedenn rechtverstänndigen gnugsam were»46.

Durch ihre notorische Unbelehrbarkeit, die sie auch jetzt wieder unter
Beweis gestellt haben, sind die Täufer nicht nur als Schismatiker47,
sondern als regelrechte Ketzer48 entlarvt. So deutlich war dies vom offiziellen

Bern bisher nicht ausgesprochen worden49. Es sollte dies Verdikt
für die nächsten 250 Jahre50 der traurige Ertrag des Berner Täufergesprächs

von 1538 und die Rechtsgrundlage für die künftige bernische

Täuferpolitik sein.

3. In alledem wissen sich die Prädikanten mit ihrer Obrigkeit einig. Ihr'
Verhalten den Täufern gegenüber darf dennoch als korrekt bezeichnet
werden. In seinem Eröffnungsvotum geht das Anerbieten des Doyens
Sebastian Meyer51 so weit,
«inn unnd sine brüder predicanntten nitt für viennd, sunder für frünnd [anzüsechenn],

die ir heill, selligkeitt, nutz unnd wollfartt gegenn gott, und ouch hie zyttlich, von hert-

zen suchennt» 52.

Abgesehen von der einmaligen deprekativen Titulatur «völckli» 53,

die das Täufertum als soziologisch fassbare Gruppe mit eigener Identität
beschreibt54, bekommen die Dissidenten durchweg ihre Selbstbezeichnung55

«touffbruder» bzw. «tôuffer» zu hören56. Die freundliche
Korrektheit, die sich nichts vergibt, hindert aber die Prädikanten keineswegs,

dem Gespräch durch gezielte Fragen gelegentlich den Charakter
des Verhörs zu geben57. Da die dialektisch Geschulten, die davon gerne
specimina artis ablegen58, in den bibelfesten Täufern jedoch auf wache
und ebenbürtige Kontrahenten stossen, weitet sich die öffentliche
Befragung immer wieder zur echten Disputation59.

Bei allem pflicht- und selbstbewussten Eifer, der Vorwurf der rabies

theologorum wird gegen die Prädikanten kaum zu erheben sein. Stets

überwiegt der Kirchengedanke. Da mit einer Überwindung der
halsstarrigen Häretiker nicht mehr zu rechnen war, dachten die Theologen
der Disputation die andere ihr innewohnende Funktion zu: die der
normativen konfessorischen Lehrveranstaltung60 im Dienst der täuferisch
verunsicherten Gemeinde61. So versteht Sebastian Meyer sein abschliessendes

Votum zur Eiddebatte als

88



«eigentlichen [genauen] bericht [Rechenschaft, Unterweisung] der brüdern unnd khil-
chen» 62.

Ketzerprozess, Beweisaufnahme, Rechtsfindung, Bekenntnisakt -
entsprechend der unterschiedlichen Optik der Akteure sind dies die
wesentlichen Merkmale der Zwinglischen Disputation63. Wir werden
darum den Terminus auf das Berner Täufergespräch von 1538 füglich
anwenden dürfen.

II. GESPRÄCHSFÜHRUNG

Kurz vor Gesprächsmitte protestieren zwei Täufer energisch gegen den
Stil der Gesprächsführung:

« Vogt: Diewyl dises gspräch darumb, das sy [sc. die Täufer] rechenschaft gäbent, meinen

sy, das man sy vernämen [i.S.v. anhören] sölte.

Ammergöüw [Treffer]: Hat sich beclagt, das die Presidenten die p[redicanten] so lang
reden [Substantiv] lassent bruchen, und aber sy [sc. die Täufer] mit irem willen nach mo-
gent [kaum können] z'worten khomen.
Die Presidenten hand's versprochen; sy habent inen nie abgstrickt [vorenthalten], ir mei-

nung zu sagen. Wollent, das fürhin [künftig] sy zu beiden syten khurtz fürtragen
[Substantiv] bschachent.» 64

1. Wie steht es um die verbale Maiorisierung der Täufer durch die Prädi-
kanten

a) Vor der Statistik erweist sich Vogts Vorwurf, er und die Taufbrüder

würden in diesem Gespräch kaum angehört, als momentane
Empfindung, denn bezüglich der insgesamt 404 während sechs langen
Verhandlungstagen ausgetauschten Voten dominieren die Prädikanten um
lediglich 18 Voten 4,5%) und in den einzelnen Gesprächsphasen
um gerade 3,9 Voten pro diskutierten Artikel. Signifikante Abweichungen

vom Durchschnitt finden sich allerdings in den Artikeln III (15 Voten

zugunsten der Täufer) und IV (7 Voten zugunsten der Prädikanten).
Im ersteren Fall waren verschiedene Täufer, die nicht zu den Hauptrednern

gehörten, während des grossen Exkurses <Sündlosigkeit der
Getauften) zu Antworten gezwungen worden65; im zweiteren Fall
überraschten die Prädikanten die Täufer am Abend des 14. März mit einer
exegetischen Magistralvorlesung zum Thema Taufe66.

Ebenfalls keine Dominanz der einen Partei über die andere erkennen
wir bezüglich der kontrahierenden Redner. Es stehen sich als
Hauptwortführer67 im wesentlichen entgegen (Tabelle 1):

89



Tabelle 1

Berner Täufergespräch 1538

Die Hauptkontrahenten

Prädikanten Täufer

Erasmus Ritter68 Hans Hotz72

Peter Kunz 69 Mathias Wiser73

Sebastian Meyer70 Georg Treffer 74

Andreas Rappenstein71 Hans Lüthi75

Die übrigen Anwesenden - 38 Täufer aus allen bernischen Regionen
und 18 Prädikanten aus sämtlichen bernischen Dekanaten76 - spielten
eine vergleichsweise marginale Rolle.

Die aktivsten am Gespräch Beteiligten sind Ritter und Kunz sowie
Hotz und Wiser (Abbildung 2).

Im Soziogramm wird geplante Interaktion erkennbar. Der zwinglia-
nische Dekan Ritter ist am stärksten vernetzt. Er schlägt sich mit allen
wichtigen Rednern der Gegenseite. Als bernischem <Antistes>77 war
ihm die Rolle des offiziellen Hauptsprechers ex officio zugekommen.
Seine lutheranisierenden Kollegen Kunz und Meyer hatten ihn zu
sekundieren. Die gewählten Vertreter der emmentaler Täufer sind Hotz
und Wiser. Als Zürcher Täufer repräsentieren sie die <Schweizer Brüden
am genuinsten, und auf sie konzentrieren sich denn auch die Bemühungen

der Prädikanten, wogegen der durch besondere Schroffheit sich

profilierende Ammergauer Bruder Treffer nur von Ritter nicht
geschnitten wird. Mit seinem Landsmann Michel Utt78 und dem Schaff-
hauser Heinrich Winiger79, die sich jedoch ganz aus dem Gespräch hielten,

war Treffer wohl die Rolle des <troubleshooter> zugedacht.

Tabelle 2

Berner Täufergespräch 1538

Umfang der Voten im Gesprächsverlauf (Zeilen)

Ingress I II III IV V VI VII tot in %

Prädik. 28 80 673 408 907 410 378 598 3482 64,9

Täufer 19 48 428 349 496 175 176 193 1884 35,1

5366 100,0

90



Abbildung 2

GESPRÄCHSBETEILIGUNG EINZELNE VOTANTEN

Name I i Prädikanten I I Täufer

Ritter -

Hotz

Wiser
Kunz

Meyer

Treffer

Lüthi
Rappenstein

übrige Täufer
übrige Prädik.

0 20 40 60 80 100 120

Anzahl Voten Quelle: QGTS IV 257ff.

Abbildung 3

ZAHL UND UMFANG DER VOTEN EINZELNER REDNER

Lüthi Treffer Meyer Kunz Wiser Hotz Ritter

Name Quelle: QGTS IV 257ff.

Voten (%)

40

^Votenzahl 1 Votenumfang

91



Erneut konstatieren wir bei der Anzahl ausgetauschter Voten
annähernde Symmetrie.

b) Ein anderes ist deren Umfang, wie Treffer und andere Täufer
wiederholt und zu Recht monieren80. Die Prädikanten dominieren das

Gespräch nicht dadurch, dass sie mehr zu Wort kommen, als vielmehr
durch langes Reden. Ein Vergleich auf Zeilenbasis der Textedition von
M. Haas ergibt eine durchschnittliche Differenz zu ihren Gunsten von
mehr als einem Drittel, mit zunehmender Tendenz ab Gesprächsmitte
(bis 75%) (Tabelle 2).

Bezüglich Interaktivität (Anzahl Voten) und Redefreudigkeit (Umfang

der Voten) sind die Unterschiede zwischen den einzelnen Rednern
nicht unbedeutend (Abbildung 3).

Die Kombination beider Kriterien ergibt ein überraschend präzises
Bild des Gesprächsklimas und mitunter auch der Charaktereigenschaften
der jeweiligen Redner: Im allgemeinen fassen sich die Täufer kurz,
Hotz insbesondere. Im Unterschied zu seinem Kollegen Wiser sucht er
wirklich das Gespräch. Mit wenigen knappen Voten geben Lüthi und
Treffer, letzterer zuweilen auf Kollisionskurs, Unterstützung aus der
Reserve. Würde und Gelehrsamkeit spricht aus dem greisen Doktor
Meyer. Er hält sich zurück, um an strategisch wichtigen Stellen um so

gründlicher zu belehren. Vergleichsweise kurz angebunden scheint

dagegen Kunz. Seine Art zu votieren ist temperamentvoll, direkt, provokant81.

In jeder Hinsicht aber dominiert das Gespräch Dekan Ritter. Er
spricht überdurchschnittlich oft und lang.

2. Unter den genannten Umständen wird der täuferische Argwohn
verständlich, die Präsidenten82 hielten es mit den Prädikanten. Als
überzeugte Glieder einer Staatskirche, die als Klägerin und Richterin
zugleich auftrat und mehr noch als Vertreter eines politischen Gemeinwesens,

das im frommen Dissidententum nur die politische Konsequenz
der Anarchie zu sehen vermochte, haben sie ihre schwere Aufgabe gut
gelöst. Mit insgesamt 19 Interventionen an 12 halbtägigen Sitzungen83
darf die Art ihrer Gesprächsleitung als massvoll und weise bezeichnet
werden.

Die Traktanden von beiden Parteien einmal ratifiziert, war es die
Hauptaufgabe der Präsidenten, die Votanten beim angeschlagenen
Thema zu halten. Achtmal, bisweilen insistierend84, müssen sie vor
allem die Täufer ermahnen, «von umbstänndenn [i.S.v. Marginalien] ab-

92



zelassen» oder ihre Behauptung «mit gschrifft fürzebringen» 85. Dies alles

unter der stillschweigenden Voraussetzung, dass die Prädikanten die
Fragen stellten und die Täufer nach den durch die Präsidenten notfalls
zu erzwingenden althergebrachten Spielregeln der légitima disputatio86
verpflichtet waren, auf eben diese Frage «one witer inzug» zu antworten.

Nur in einem Fall, nachdem Meyer die Frage nach der im Emmental

grassierenden Irrlehre der täuferischen Sündlosigkeit gestellt hatte,
lässt die Gesprächsleitung einen Exkurs zu:

«Hatt die herren presidenntten für gutt unnd nodtwenndig angesechenn, ob es wol [ob-
schon es] ettwas von der ban [vom Thema abweiche]. [...] Denne wider uf den weg,
wie er jetz gelassen, ze gannd.»87

Die Schliessung eines Traktandums88 stand im freien Ermessen der
Präsidenten, deren Sachkompetenz man nicht zu gering veranschlagen
sollte. Wenn die Distinktionen immer feiner wurden, das Thema
immer ferner rückte und somit die Diskussion totgelaufen war, mussten
fast immer die Prädikanten unterbrochen werden:

«Ist von den presidennten abgestellt: Nütt mer darzu ze reden.»89

Lediglich ein Wortentzug bei waltender Diskussion ist uns überliefert.
Nach einem längeren scharfen Votum, das der Landeskirche die
Christlichkeit aberkannte, wurde Bruder Treffer

«abgewisenn, dann es sich vast uff ein predig zücht [gar sehr den Charakter einer Predigt

annimmt]. Söllennt ir senndung bewysenn.»90

Der zornige Ammergauer sollte sich dafür rächen und auf Gelegenheit
sinnen, die Unparteilichkeit der Präsidenten anzuzweifeln91.

3. Im wesentlichen war die Gesprächsführung von einem einzigen
Gedankengang in drei Schritten92 bestimmt. Dieser war von Zwingli
vorgezeichnet93 und von Bullinger zu einem seit 1531 auch in Bern wirksamen

Instrument ausgestaltet worden94. Mit seiner Hilfe wollten es die
Berner Prädikanten 1538 noch einmal versuchen, das Täufertum aus
den Angeln zu heben:

I. Da der Mensch als unvollkommenes Geschöpf der göttlichen Gerechtigkeit nicht
fähig ist, sind die Gebote des Neuen Testaments als Zielgebote zu verstehen, in denen

man unter der Obhut einer christlichen Obrigkeit, «ob gott mit der zyt gnad geb, [...]
hoher stygen mocht» 95.

II. Dieser <Kompromiss> gibt Spielräume des Handelns, die nur durch <Glaube und
Liebe» begrenzt sind: »Glaube» hält den Menschen auf Gott und seine vollkommene
Gerechtigkeit ausgerichtet. So bleibt die menschliche unabgefunden und stets neu zu

93



suchen. <Liebe> ist der Gegenbegriff zu <Separation>. Sie verweist den Menschen an den

Nächsten als den Teilhaber der zu übenden Gerechtigkeit.
III. <Glaube und Liebe> sind Inhalt und zugleich hermeneutischer Schlüssel des Alten
und Neuen Testaments. In beiden ist Gottes unteilbarer, gnädiger und verpflichtender
Wille niedergelegt. Sie stehen darum auf einer Ebene und sind gleichen Werts.

Trachtete man in den Disputationen von 1531 und 1532 die Täufer auf
diesen Gedankengang zu führen96, so hatten sie 1538 davon auszugehen.

Die Disputationsordnung bestimmt:

«so sy sich begebenn, irs gloubenns bericht ze gebenn unnd zu empfachenn, solle das

uß beiden, nüwenn unnd alltten, testamenten beschechenn unnd ouch dieselbigenn das

richtschytt sin. Item das sy erkhennent [...], das jeder magistratus von gott ingesetzt, das

schwert füre zu straff der bößenn unnd schirm der gütten» 97.

Unter der Präliminarverhandlung erklärt Hans Lüthi im Namen der
Taufbrüder Annahme beider Gesprächsbedingungen98. In ihrer
Anerkennung der Autorität des Alten Testaments und der göttlichen Einsetzung

der Obrigkeit99 bzw. von Zins und Zehnt100, konnte nur etwas
Unerhörtes sehen, wer von der täuferischen Position fragmentarische
oder plakative Vorstellungen besass. Solange der Eintrittspreis zu dieser

Disputation in einer Pauschale bestand, konnten ihn gerade die Berner
Täufer ohne Bedenken bezahlen. Sie anerkannten damit nichts, was von
ihnen nicht auch schon früher bezeugt worden wäre101. Erst der
Gesprächsverlauf sollte zutage bringen, dass die durch Abstraktion gewonnene

apriorische Ubereinstimmung bei konkreter Anwendung
zusehends zerrinnen musste.

4. Laut Schlussprotokoll102 verlangten die Prädikanten zu Beginn der
ersten Sitzung von den Täufern die Anzeige jener Artikel, «inn wellich-
enn [...] sy uneinhällig syennt». Hieraufhabe man sich «beydersyts di-
ser articklen halb ze hanndien entschloßen» - es folgt die Traktandenliste103.

Die Gesprächsminute des Gerichtsschreibers von Rütte104 verrät
indes, dass die Verhandlungsgegenstände keineswegs so harmonisch gefunden

wurden, wie das oftmals glättende105 und gerade dadurch die
interessantesten Gesprächsphasen vorenthaltende kollationierte Protokoll
vorgibt.

a) Täufer Hotz meint médias in res zu kommen, wenn er an den mit
dem Prädikanten von Grosshöchstetten geführten Disput anknüpft, der
dieser Disputation vorausgegangen war. Pfarrer Giners soll jetzt für
seine <zured> [üble Nachrede] belangt werden. Prädikant Meyer
unterbricht:

94



«Sy söllent in einer summ [ thesenartig, in Hauptsätzen] fürtragen, was zum handell

diene, dann sy, die predicanten, nit wüssent, was sy [sc. die Täufer] habent, darumb sy
bricht begerent.»

Hotz präzisiert, worin Giners' Verleumdung bestand:
«Als von inen ghalten werde, sy syent nit von gott gsent, begerent sy, das sy des erwyßt
[überführt] werdent».

Prädikant Ritter erklärt sich nicht befriedigt:
«Als sy [sc. die Prädikanten] bgert, das sy [sc. die Täufer] anzöugent all artickel; so sy's

[sc. die Täufer] nit thun, wöllent sy's [sc. die Prädikanten] aber thun.» 106

Das von Hotz angezeigte Traktandum an die Spitze stellend einigt man
sich fürs erste auf die folgenden fünf Themen:

I. Sendung der Täufer
II. Kirche und Sündlosigkeit ihrer Glieder107

III. Kindertaufe
IV. Eid
V. «Khein crist khein obrer sin» los.

Diese Artikel gehörten allesamt (Tabelle 3) zur klassischen materia dis-
putanda109. Die das Corpus-Christianum-Denken sprengende These

von der Unmöglichkeit eines christlichen Magistrats entsprach ebenfalls
alter täuferischer Anschauung110. Sie schloss die prinzipielle Anerkennung

der Obrigkeit als einer zu Gehorsam verpflichtenden Ordnung
Gottes nicht aus111 und stiess sich somit auch nicht mit der präliminari-
schen Vereinbarung des Vormittags112.

Tabelle 3

Die Traktanden der grossen Berner Täuferdisputationen 1531/32/38

Bern 1531

1. Präliminarien
A. Glaube und Liebe
B. AT und NT

2. Eid

3. Zins
4. Obrigkeit
5. Pfarrerunterhalt
6. Taufe

Zo fingen 1532

1. Glaube und Liebe

2. Sendung Täufer
3. Kirche
4. Bann

5. Obrigkeit
6. Zins und Zehnt I
7. Eid

8. Sendung Prädikanten
9. Pfarrerunterhalt

10. Zins und Zehnt II
11. Taufe

Bern 1538

1. AT und NT
2. Sendung
3. Kirche, Sündlosigkeit
4. Taufe

5. Eid
6. Obrigkeit
7. Bann, Glaube und Liebe

95



Auffallen muss vielmehr der Verzicht auf die explizite Behandlung
von früheren Hauptthemen wie

Altes/Neues Testament
Gemeindezucht

Zins und Zehnt
Unterhalt der Prädikanten.

Schien die Frage nach der Geltung des Alten Testaments als zu der
erwähnten Vereinbarung gehörig obsolet, so war man offenbar gesonnen,
die täuferische nota ecclesiae der Gemeindezucht unter dem Kirchenartikel

zu verhandeln. Die letzten beiden Gegenstände waren in dem
Sinne kein Thema mehr, als die Täufer ihren Widerspruch gegen Zins,
Zehnt und Pfarrsteuer durch passiven Gehorsam ersetzt hatten113.

b) Es war Hans Hotz, der die Traktanden zur Vollständigkeit
ergänzte. Geschickt erweiterte er die Frage nach der Sendung der Täufer
um jene nach der Berufung der Prädikanten, sodann griff er den Bann
auf, um zuguterletzt zu behaupten:
«Alt und nüw testament nit in eim wert. Was gelte nach [noch gelte] oder ufgehept,
werde sich finden» ,14.

Für prädikantisches Empfinden musste es an Unredlichkeit grenzen,
wenn Hotz, der doch am Vormittag offiziell die ganze Schrift als «richt-
schytt» im Strittigen anerkannt hatte, Stunden später eben dies kardinale
Kriterium zu zergliedern 115 begann. Die Theologen beantworteten das

Manöver mit einem anderen: Vereinbarungsgemäss wäre die von Hotz
vorgeschlagene <Sendung der Taufen, ihre Legitimation also, aufs Tapet
gekommen. Uberraschend zäumt nun aber Prädikant Meyer das Pferd
am Schwanz auf:

«Wir bruchennt das alltt testament erstlich und fürnemlich zu einer zügcknuß unnd
khunndtschafft unnsers herren Jhesu Christi [...]. Was tich daran mangell ist, mögent ir
anzeigen.»

Der perplexe Hotz:
«Wir meinntent noch, unns den mangell, so ir unnsers berüffs [Berufung] halb tragennt,
anzezöügenn.» 116

Das Protokoll fasst die sicherlich recht erhitzte Eintretensdebatte
verhüllend zusammen:

«Do aber die predicanntten begärdt, inn dem alls mitt dem erstenn nodtwenndigstenn
arttigckel ftirzefarrenn [...]. Und es ouch die herren presidenntten am fügcklichosten
[beförderlichsten] bedüchtt. Da habennt die touffbrüder sich darin begebenn
[gefügt].» 1,7

96



Damit waren Gesprächsführung und Argumentationsstruktur für die
nächsten Tage vorbestimmt.

III. ARGUMENTATION

1. Indem die Prädikanten die Autorität der unteilbaren Schrift alten und
neuen Testaments zum «erstenn nodtwenndigstenn arttigckell» erhoben,

führten sie vor Augen, was sie als die eigentliche Frage dieser
Disputation und aller täuferisch-reformatorischen Auseinandersetzung
erkannt hatten: Dass es dabei nie um die Sachproblematiken von
Sendung, Taufe oder Eid gegangen war, vielmehr stets um das aller Differenz

in Lehre und Leben zugrundeliegende unterschiedliche Schriftverständnis.

Ritter: «Das ist der span [Streit]: Ob das alltt testament und wieverr es gäldt oder ufge-
hept.» 118

Hatte man vor einem oder zwei Dezennien den Ablösungsprozess von
Rom noch mit <sola scriptural* erfolgreich einzuleiten vermocht, so
standen sich jetzt beidseits der Schranke dezidierte Biblizisten gegenüber.

Das formale Schriftprinzip konnte keinen von der hermeneuti-
schen Frage dispensieren. Sie zu klären war das Hauptthema, «der erstte

nodtwenndigste arttigckel». Prolegomena also, und zwar so, wie die
Prädikanten sie verstanden:

«Ordenlich mitt den töufferen handien ist halbe arbeit. Sj werdend ouch grad imm an-
fang so gar [vollständig] erleit, das si hernach in der handlung nienen hin kommen

mögend.» 119

Die ganzen Präliminarverhandlungen erinnern an diesen Obersatz aus

<Quomodo agendum et disputandum sit cum anabaptistis* (1531), jener
methodischen Anleitung Bullingers120, wie die Autorität des Alten
Testaments und die Berechtigung situativer121 Textauslegung gegen die
täuferische Bestreitung erfolgreich zu behaupten sei. Die zürcherische
ars disputandi wendeten die Berner Prädikanten in Zofingen 1532 im
Bereich der Hermeneutik und der Exegese erstmals an. 1538 war ihre

ganze Argumentation davon durchtränkt. Die Methode war, wie der
Gesprächsverlauf auf Schritt und Tritt zeigt, zum Habitus geworden.

Durch den Druck der Zofinger Akten waren aber die prädikantischen
Argumentationsschemata und dicta probanda auch den Täufern zugänglich

geworden. Diese richteten ihre Gegenstrategien danach und bauten
dementsprechend ihre <Konkordanzen>122 aus, jene zu polemischem

97



oder apologetischem Zweck systematisch geordneten Sammlungen von
einschlägigen Bibelstellen, die sie längst hatten. Die bei Prädikanten
wie Täufern zu beobachtende Anwendung präventiver Argumentationsprinzipien

auf den aktuellen Dialog, das grössere Interesse am vermuteten

Verhalten des Gegners als an seinen tatsächlichen Äusserungen,

erzeugte ein Gespräch von derart hoher formaler Struktur, dass die
Kommunikation oft zwanghaft wurde oder ganz ausblieb.

2. Im folgenden greifen wir aus dem 1538er Gespräch einige exemplarische

Gesprächsstrategien und Argumentationsweisen heraus, wie sie in
Bullingers Musterbüchlein nachzulesen sind.

a) Wie im Mühlespiel (Bullinger: «figgmüli gstellen»)123 ist der erste

Zug entscheidend:

Täufer: «Begärennt noch gründt der geschafft».
Prädikant: «Begerennt nachmals von üch touffbrüdern» 124.

Aber auch umgekehrt:
Prädikant: «Ir touffbrüder söllent erwysenn».
Täufer: «Begärennt wir von üch die Ursachen zu vernemmen» 12S,

bis hin zu:

«wie ir jeder vom anndern uf sin frag wellenn antwurtt, habennt die presidennten

[Hervorhebung H.R.L.] herren Erasmus [Ritter] heissenn antwurtt gebenn.» 126

b) Nach dem Prinzip der Eröffnungsstrategie funktionieren auch die
diversen Frage-Antwort-Spiele. Sie entwickeln sich aus der gemeinsam
vereinbarten Disputationszielsetzung «bericht geben und empfa-
chen» 127. Dass die Täufer um ein Gespräch nachgesucht haben128, gibt
den Prädikanten das Interpellationsrecht. Auf 42 Prädikantenfragen
kommen 29 Fragen der Täufer.

c) Alle Empfehlungen Bullingers zielen darauf, dem Gegner nie die
Initiative zu überlassen. Es ist beispielsweise von Nutzen, das erste und
das letzte Wort zu haben: «protinus proponetis hanc propositionem»
bzw. «Zületst so lügend nun, das ir starck und dapfer [energisch] syend
in der collection [Zusammenfassung].»129

Ganz in diesem Sinne sah die Berner Disputationsordnung bei jedem
thema proponendum, auch am Anfang und am Ende jeder Sitzung, ein
Eingangs- und Schlussreferat vor, in der Regel von ein und derselben
Person. 8 von 12 Eröffnungen bzw. 7 von 10 «abreden» halten die
Prädikanten. Den Täufern aber wird der erste Streich bei den heiklen Themen

Taufe, Eid, Bann, grosszügig überlassen.

98



d) Dies geschieht nach der publikumswirksamen130 Methode

«Wenn ir si nun gnugsam dess artickels halb verhörend, [...] so redend denn: <Wüssend

ir nütt meh?> [...] Hieruff zuletst haltend an und sprechend: <Jetz wend mir [wir] üch

unser gründ, unser position anzeigen:»131.

Das Protokoll rubriziert diese meist sehr umfangreiche Art von
Belehrungen, Erklärungen132 und Distinktionen133 als «(er)lütrung». Mit
zwei Ausnahmen134 sind sie die Domäne der Prädikanten135.

In diesen Zusammenhang gehört die Abendsitzung vom 14. März.
Diese eröffnen die Prädikanten mit:

«Ir söllttennt bybracht habenn mitt heilliger geschrifft, das der khindertouff von gott
verpotten [...]. Das üch nitt müglich gsin unnd werloß erläggen; unns hiemitt erloupt,
grund dessenn ze leggen» 136.

Es folgt eine vielleicht am freien Nachmittag vom Triumvirat Kunz,
Meyer und Ritter zu Faden geschlagene Vorlesungsreihe mit dem
vollständigen damals verfügbaren exegetischen, rhetorischen, logischen,
kirchengeschichtlichen und patristischen Arsenal137.

e) Eine weitere Maxime Bullingers lautet,

«daß ir üch nitt lassind von der position [These] abfuren, ouch nur das verantworttind
[verteidigt], das zu verantwortten ist.» 138

Streng achten die Prädikanten auf ihr Konzept. Täuferische «inzüg
[Abschweifungen]» 139 werden mit brüskem <ad rem!> unterbunden:

«ir trättend aber von gschrifft und ban». «Der span ist nit um den touf, sunders: wer
touft wärde». «Daran litt es jetz: Wer die straf recht bruche». «Wir muten üch zu ze

sagen, was die kilch, so erzellst du, Hotz, wie sy begäbet sye!» 140

f) Die folgende Szene bei Eröffnung von Traktandum V illustriert,
dass mit «position» vor allem die jeweiligen Angriffs- und
Verteidigungsdispositive gemeint waren und dass beide Parteien sich solche
zurechtgelegt hatten:

Ritter: «Nit eyd schweren [hat] das völckli gelert. Söllent ursach anzöigen, das es nit
christenlich.»

Hotz: «Begärt, das man von dem gwalt unnd straff [Bann] rede; daruß volge dan ober-
keit und eyd.»
«Presidenten hannd anzöugt, das der eydtschwür j etz volge nach der Ordnung
[Traktandenliste].»

Wiser: «Die straff sölte vorgan. Wen den die weit und khilch von einander gesündert,
alldan gsäche man, was jeder zughorte.»

Meyer: «Söllent antwurt gäben des eydtschwurs halb.» 141

99



Getreu seinem Konzept, das er am ersten Disputationstag durchzusetzen
vermochte142, - es sah die Traktanden in der Reihenfolge Eid - Obrigkeit

- Bann vor, spricht Ritter nach absolviertem Tauftraktandum den
Eid an. Hotz, sekundiert von Wiser, schlägt die umgekehrte Reihenfolge

vor: jene nämlich von Anno 32 in Zofingen: Bann - Obrigkeit -
Eid 143. Darauf war offensichtlich seine Argumentation ausgerichtet, und
es fiel ihm nach dem Machtwort der Präsidenten entsprechend schwer,

von Vorbedachtem abzukommen:

Ritter (zu Hotz:) «So sagennt ir für unnd für vom ban[n], darvon wir hernach wellent
redenn [...]. Jetzt aber sind wir am weltlichen schwertt». 144

Aus dem nämlichen Grund, dass sich Hotzens Taktik auf die Zofinger
Akten stützte, wollte er nach der <Kirche> anstelle der <Taufe> den
<Bann> behandelt wissen. Er insistierte darauf noch, als die Brüder Brüg-
ger und Lüthi einlenken und «nach Ordnung handien» wollten. Und
wieder «hannd die herren presidennten der predicanten fürnemen
[Vorhaben!] alls das ordennlicher [der verabschiedeten Traktandenliste Ge-
mässere] approbiert. [...] Söllent den touff anzöigen.» 145

g) Zuguterletzt, ermahnt Bullinger,

«so lugend nun, das ir starck und dapfer [energisch] syend in der collection» 146.

In der 38er Disputation sind diese Zusammenfassungen von lakonischer
Kürze. Sie veranschaulichen, wie gering die Einigung war. Einzig mit
dem Artikel <Sündlosigkeit> konnte man «zefriden» sein147. Dass man
«sich des allten testaments halb vereinnt» habe, war hingegen reiner
Euphemismus und bezog sich bei näherem Besehen nur auf den Konsens,
dass die Zeremonialgesetze aufgehoben seien14S. Der Versuch, den
Wert des Alten Testaments über das in ihm enthaltene «zücknus uf
Christum» 149 zu bestimmen, war gutgemeint, scheiterte aber am
täuferischen «soverr» und «wo es Christus nitt ufgehept»150. An diesem
Punkt, der in Bullingers <Quomodo agendum> ein zentraler war, fanden
sich für einmal die Prädikanten «grad imm anfang so gar erleit, das si

hernach in der handlung nienen hin kommen» mochten. Die Frage
nach dem Geltungsbereich des Alten Testaments musste in jedem
weiteren Artikel neu gestellt und kasuistisch beantwortet werden.

Die Artikel II (Sendung der Täufer), IV (Taufe), V (Eid) und VII
(Bann) befahl man «den actis» bzw. dem «urteil der kilchen», oder gar
«unnserm lieben hergott»151. Das hiess soviel wie: keine Einigung.

In Artikel VI (Obrigkeit) anerkannten die Täufer zwar eine Obrigkeit
zur Strafe der Bösen, weiter kam man aber nicht und musste abbrechen:

100



«Beslossen»152. Ganz kontrovers endete Artikel II (Kirche): «Die
Presidenten hand abgestelt das alls.» 153

Es entspricht realistischer Einschätzung, wenn die Täufer im letzten
Votum dieser letzten Täuferdisputation erklären:

«Diewyll man disse wuchenn vill harfürtragenn, aber mitt der geschrifft nitt mögen
übereinkhommen, bevelchent wir es allenn denen, die es gehördt oder läsenn wer-
dennt.» 154

h) Als kleinere «collectionen» können jene Zwischenergebnisse
bezeichnet werden, welche die Prädikanten auf ihr Guthaben buchen,
etwa: «diewill ir bekhennent» und ähnliches mehr155. Gelegentlich
werden wichtige abschliessende Aussagen, wiewohl 1538 sonst nicht in
die Feder geredet wurde, wörtlich aufgeschrieben:
«Ist inen [sc. den Täufern] vorgeläsen, hand's bestätet.» 156

In der besonders exponierten Frage, «ob einer, der von den tföuffern
falle], sünde in [sündige gegen] hfeiligen] geist» 157 - dieses hyperper-
fektionistische Dogma war in gewissen Emmentaler Kreisen im
Schwange - notiert man die sich davon distanzierende Stellungnahme
Hotzens158 und hält unter den Brüdern direkte Umfrage:
«Dise, Hotzenn, bekhanndtnus hatt man inen vorgeläsen unnd demnach die herren pre-
sidennten sy, die touffbrüder, all nach einanndern gefragt. Die hannd sich all dero

vergnügt [waren damit zufrieden], die bestattet unnd sy kheiner widersprochenn.» 159

3. Wir haben den Einfluss von Bullingers <Quomodo agendum> 1532
auf Gang und Stand der Berner Täuferdisputation 1538 umrissen und
darzulegen versucht, wie sehr namentlich die Argumentationsform
davon geprägt war. Die Feststellung, dass sich dieses Kolloquium in
vorgegebenen Bahnen bewegte, trifft jedoch auf den Inhalt der einzelnen
Argumente nicht weniger zu. Ein synoptischer Vergleich160 der drei

grossen Berner Täufergespräche 1531/32/38 zeigt bezüglich der
disputierten Themen wie der durch sie bedingten Gedankenführung grosse
Konstanz.

a) Die Argumente der Prädikanten, es handelt sich im wesentlichen
um einzelne oder kombinierte Schriftstellen samt Exegese, gehen in
ihrem Kernbestand auf Zwingiis Entgegnungen zurück, wie sie sich aus
den seit 1523/24 in Zürich geführten Gesprächen161 mit dem Kreis der
radikalen Bibelleser allmählich ausbildeten und konsolidierten162. Die
bernischen Pfarrer fanden sie in Bullingers <Von dem unverschampten
fraveb 1531 163 kompendienhaft gesammelt, erweitert, erstmals zu einer

101



Gesamtschau des Täufertums systematisiert und in disputationsnahe
Dialogform gebracht.

Die weitgehende Abhängigkeit Bullingers von Zwingli erschwert
den präzisen Herkunftsnachweis der prädikantischen Argumente 164. Er
sei, um einen Eindruck von Art und Umfang der mutmasslichen Anleihen

zu gewinnen, für den Zwinglianer Erasmus Ritter dennoch
geführt165. Wie aus Tabelle 4 ersichtlich, besteht etwa ein Drittel seiner
109 Voten aus altbewährten loci.

Kunz scheint Zwingiis <Vom Predigtamt> 1525 zu kennen, den
<Commentarius> 1525 und die <Fidei expositio> 1531 167. Meyer benutzt
vermutlich <Vom Predigtamt> und den <Commentarius>16S. Er ist im
übrigen von allen Prädikanten der originellste und findigste
Disputant169.

b) Auch die Täufer greifen auf jene Argumentationsmuster zurück,
die sie in früheren Gesprächen und Verhören gefunden und eingeübt
hatten. Auf die wichtige Rolle der von Grebel initiierten170 Konkordanzen)

haben wir hingewiesen171. Nicht anders als auf Prädikanten-
seite die Schriften Zwingiis und Bullingers, normierten diese Sammlungen

von einschlägigen Schriftloci den täuferischen Beweisgang. Im
folgenden (Tabelle 5) stellen wir, die Fragestellung des letzten
Abschnitt unseres Referats etwas vorausnehmend, jene neutestamentlichen

Tabelle 4

Berner Täuferdisputation 1538

Literarische Anleihen in Voten des Erasmus Ritter166

Schrift Verwendung Topos

Disputationsakten 1532 7 X passim

Bullinger
Vom unverschampten fravel 1531 8 X passim

Zwingli
Vom Touff 1525 8 X Taufe

Elenchus 1527 7 x AT/NT
Vom Predigtamt 1525 3 X Sendung
Antwort auf Hubmaiers Taufbüchlein 1525 1 X Taufe

Arnica exegesis 1527 1 X Sakrament

Synodalrede St. Gallen 1530 1 X Obrigkeit

36 X

102



Kronstellen zusammen, die im Verlauf der Disputation 1538 von den
Täufern mindestens 4mal zitiert wurden.

Wir stellen fest, dass die meisten davon aus aus den <Gründerjahren>
stammen. Ein Vergleich mit der <Krüsi>-Konkordanz 15 2 5 172, den von
E. Bernhofer gesammelten täuferischen Bibelzitaten aus oberdeutschen
Verhörakten173, dem Rekonstruktionsversuch einer «<idealen> täuferischen

Konkordanz» von G. Gerner174 sowie den in J. H.Yoders
Doppelwerk175 gewürdigten Schriftstellen zeigt zudem, dass sie Gemeingut
des oberdeutschen Täufertums waren.

Der Einbezug von Römer 6 [3 ff.] bzw. von 1. Petrus 3,21 in die
Argumentation war der täuferische Versuch, den Prädikanten zwei
Kronstellen aus Zwingiis <Vom Touff> zu entwinden, mit denen dieser die
Taufe als «anheblich Zeichen» bzw. den Rückfall der Täufer in den
römischen sakramentalen Materialismus bewiesen haben wollte176
(Tabelle 5). Aus Hubmaiers <Taufbuch> 15 25 177 werden die Argumente
gegen Zwingiis Korrelation von Taufe und Beschneidung178 bezogen.
Bekannt scheint aber auch Zwingiis <Antwort auf Hubmaiers Taufbüchlein)

1525. Daraus annektiert Wiser - er ist der <belesenste> Täufer und
die Eloquenz zieht mit - Apostelgeschichte 10,2, Zwingiis Beweis für
die Möglichkeit eines christlichen Magistrats179. Bullingers <Fravel>

kannten die Brüder schon 153218°. Überdies konsultierten Hotz und
Wiser erwiesenermassen die gedruckten Zofinger Akten181.

4. Dies alles zeugt von beidseitiger intimer Kenntnis der jeweiligen to-
poi und typoi. Mehr als je zuvor war damit die gegnerische Argumentation

vorhersehbar geworden. Sie zu überbieten oder zu unterlaufen, war
die einzig gegebene Möglichkeit, die erstarrten Fronten aufzubrechen.
Wir beobachten, wie hüben und drüben, wenn auch in unterschiedlichem

Ausmasse, weitere Beweise in der Art konzentrischer Kreise um
einen Kernbestand von Argumenten angelagert werden.

a) Ihrem einfältig-schlichten 182 Biblizismus entsprechend, der aus der
Schrift gewissermassen eine <Schriftstellen-Konkordanz> der einzelnen
Befehle Christi macht, bleibt die Argumentation der Täufer auch 1538
bei der Lokalmethode und behilft sich legalistisch «dessenn, das in der
geschrifft ußtruckt gebotten unnd bevolchenn wirt, daran wir am min-
sten vällennt [wenigsten fehlgehen].» 183 Hierbei neigen die Täufer zum
Verweilen bei den klassischen <örtern> der eigenen Tradition. Nur um
den Prädikanten zuvorzukommen, verzichten sie zuweilen auf ihre

103



Tabelle 5

Berner Täuferdisputation 1538

Die neutestamentlichen Kronstellen in der täuferischen Argumentation

Bibelstelle Topos Krtisi Bern-
hofer

Gerner

(Seite)

Yoder

(Seite)

Mt 3,10 Taufe X IV 32 I 103

II 25.71

Mt 5,33ff. Eid XIII 89.92.101 II 49.113.142

Mt 18,15 ff. Bann VI 56ff. II 54.107.112
116.172f.

Mt 19,14f. Taufe IV

Mt 28,18ff. Taufe/

Sendung

X IV.VII 13 f. 18 I 59. II 25ff.
63.201

Mk 16,15f. Taufe X IV 15.18 II 201

Joh 3,5 Taufe X IV 45 II 18

Apg 2,37ff. Taufe X IV 18.77ff.86 I 82.93

II 72.74

Apg 8,27ff. Taufe X IV 19.79ff. II 74.164

Apg 19, Iff. Taufe X IV 8 3 ff. I 43f.l27
II 23.27f.59

Rm 6 Taufe X IV 3 5 ff. II 201

IKor 5,Iff. Bann V 63f. II 51.54.116
163.172

Gal 5,16ff. Kirche I.IX

Kol 2,10ff. Taufe IV I 82. II 34.39

IPt 2,9 Sendung VII

IPt 3,20f. Taufe IV 3 9 ff. I 88. II 40

ljoh 3,Iff. Kirche XI

104



Kronstellen 184 oder berufen sie sich auf neue loci, vereinzelt auch altte-
stamentliche 185. Ihre Argumentation findet jedoch zu «bevelch, bruch,
angebenn, leer, regell, füßstapffen, Ordnung» Christi und seiner Apostel
immer wieder zurück186. Damit erweist sich die Hermeneutik der Täufer

als eine Hermeneutik des personalen Gehorsams gegenüber dem
Bibelwort187. Das unbedingte Halten der Gebote Jesu macht die Separation188

ihrer Gemeinde von der Welt unvermeidlich, es wird zunehmend

189 zur nota ecclesiae 19°.

b) Worin sich nach täuferischer Auffassung die Argumentation der
Prädikanten von der täuferischen unterschied, erhellt aus einem Votum
Wisers in der Taufdebatte. Eben haben die Prädikanten die zwinglisch-
bullingersche Analogie von Beschneidung und Taufe eingeführt:
«Nu so ir predicannten unns wennd uff ein anndern touff fürenn, muß das mit claren

geschafften [Stellen der Schrift], nitt mitt argumenten beschechenn.» 191

Wenig später antwortet Sebastian Meyer:

«[Es] ist nitt alein das wor [wahr], so inn der geschrifft ußtruckt geschribenn stat, sunder

das, was ein nadtürliche [i.S.v. evidente, ungezwungene] vollg hatt.» 192

Hier steht «clare geschrifft» gegen «argumente» und Deduktionen aus

der menschlichen Eigenvernunft. Man erinnert sich an Zwingiis «(Gottes

Wort> oder <menschen lere und Satzungen)» 193 und sein «Also muß

man dem wort gottes sin eygen natur lassen, so gbirt es in dir und mir
einen sinn.» 194 Ganz in diesem Sinne hebt die täuferische Hermeneutik
an bei Gottes <eigen wort)195. Sie will ihm seinen Sinn gegen den <eyg-
nen verstand) des Menschen und alle Dialektik belassen und leistet
damit den Akt des Gehorsams. Bis hierher wird man diesen Ansatz,
wiewohl die Täufer selber die Zusammenhänge leugneten196, als zwinglisch

bezeichnen dürfen. Die Kritik der Prädikanten setzt auch erst da

ein, wo nach ihrem Empfinden die Täufer das Wort Gottes auf seine
verschriftete Wörtlichkeit fixieren und wo der Glaube, zu welchem die
biblischen Zeugen aufrufen und den Gottes Wort hervorbringt, zum
Glauben an den Bibelbuchstaben197 wird, bis hin zum Glauben an die
eigene Gläubigkeit198.

Im Unterschied zum geradlinigen, auf unmittelbare Lebenspraxis
drängenden Laienbiblizismus der Täufer musste der Biblizismus der
Prädikanten dialektisch und (dogmatisch) wirken 199. Die Autorität des

Wortes Gottes, von welcher sie sich nicht weniger als die Täufer in
Pflicht genommen sehen, verlangt ihnen kein sacrificium intellectus ab,

nicht das Opfer der Vernunft, sondern gerade den Dienst der perma-

105



nenten hermeneutischen Reflexion. Die Schriftlichkeit der Schrift kann
sie nicht davon entheben, deren Sinn stets neu zu suchen: Gottes «gne-
digen handel» 200, wie er sich in der Heilsgeschichte auslegt und wie er
auch in den einzelnen <örtern> auszulegen ist. Das <Evangelium> ist die
Sache, an welcher die Wörter zu messen sind:

«Allso muß man uf den verstannd Christi [das in, mit und von Christus Gemeinte]
mercken unnd nitt am todten buchstaben hanngen.» 201

Als umfassende Kategorie bietet sich den Prädikanten hierbei Bullingers
von Zwingli übernommener Begriff des Bundes Gottes an 202. «Als alle
loci bestimmendes Leitmotiv» 203 klingt der Bundesgedanke auch 1538
beim Zwinglianer Ritter wie beim Lutheraner Kunz an 204; zunächst in
der allen Fragen vorgeordneten Verhältnisbestimmung von Altem und
Neuem Testament, dann in der Problematik von Sendung, Taufe und
Eid205, welche Topoi sich nach wie vor nur als die sichtbaren Spitzen
der ihnen zugrundeliegenden ekklesiologischen Differenz entpuppen

206.

Mit dem Begriff <Bund> eröffnet sich den Prädikanten die Perspektive

auf Gottes geschichtliche, ja historische Verwirklichung seines

Heilsplans. Der Blick wird frei für «zytt, person [...], Ordnung, nod-
wendigkeitt» 207 und «geläggenheitt» 20S, in die hinein Gottes Wort kon-
deszendent dringt und von welcher her es ausgelegt sein will. Damit
sind die Ansätze einer historisch-kritischen Auslegung gegeben 209.

Exegetischer Freizügigkeit210 wehrt das von Christus selber Matthäus
22,37 ff. als «richtschitt dawider» gegebene Kriterium (Glaube und
Liebe> :

«Allso müsent [!] wir alle gschrifft unnd allen verstand der geschrifft zu dem richtschitt
des gloubenns und der liebe heben [halten], [...] Wellicher ein Spruch fürherbringt,
daruß ettwas schlüst [ableitet] unnd aber der verstannd mit gloubenn unnd liebe strittet,
ist es nitt recht unnd mag [kann] kein bestand han.» 211

Dabei meint <Glaube> das einzig angemessene Verhältnis des Menschen
zum unbedingten Gehorsamsanspruch des Wortes, <Liebe> jedoch die
Weise Gottes, den Menschen in seinen jeweiligen Bedingungen
anzusprechen und ihn geduldig für sich zu gewinnen. Christus hat

«mitt aller siner 1er unnd lebenn uf liebe getrungen, die apostell das gelertt unnd sy es

allso gebrucht. - Also hanndient ouch wir [sc. Prädikanten] nach liebe unnd der
geschrifft gemeßer dann ir.»212

Damit konnte die obrigkeitliche Prädikantenkirche «uß fryheitt der
liebe ettwan von dem buchstaben» Matthäus 18,15 ff. weichen213 und,

106



bis die Gemeinde für den schriftkonformeren Bann reif würde, die

Interimsordnung des Chorgerichts errichten214. Für die Täufer aber war
damit nur der Beweis erbracht, wie weit sich die Prädikanten mit
solcher Exegese von der <Ordnung Christb und der Gemeinschaft der
wahrhaft Christgläubigen entfernt hatten215.

5. Konnten die Täufer nicht anders, als die exegetisch gewonnenen
Begriffe <Bund> oder <Glaube und Liebe> an sich stehenzulassen, wenn
nicht gar anzuerkennen, so betrachteten sie doch deren Anwendung auf
<heittere> Schriftstellen als Deutelei216. Sie sahen den flammenden
biblischen Imperativ aus falscher Rücksicht auf die menschliche Schwachheit217

temperiert und in der <gelehrten> Exegese insgesamt nur die
Methode zur Legitimation der herrschenden Verhältnisse218. Die Täufer
standen unter dem Eindruck, die Schrift in den Händen der Prädikanten
sei nach wie vor, nicht anders als im Papsttum, ein «Macht- und
Herrschaftsinstrument» 219.

Mit dem permanenten Hinweis, rechtes Bibelverständnis erwachse

aus Bildung, Belesenheit und logischer Fähigkeit, schürten die Prädikanten

den alten antiklerikalen Affekt220 der Täufer. Dieser hatte sich in
ihrem hyperbiblizistischen <sola scriptura>-Prinzip Luft gemacht und
nahm in dem Masse, wie sich die hermeneutische Reflexion und die
exegetischen Methoden der <Schriftgelehrten> verfeinerten, zunehmend
den Aggregatszustand des <Antiintellektualismus> an221. Man wird sie

dennoch nicht als «usually unsophisticated readers of the Bible»
bezeichnen können 222. An der Prädikantenexegese nahmen die Brüder in
der Hauptsache Anstoss, weil jene dem Bibeltext mit einem expliziten
Vor-Verständnis begegnete, wie es sich in den Kategorien <Bund> und
<Glaube und Liebe> am deutlichsten niederschlug. Ihrerseits glaubten
die Täufer den <rechten bruch> zu haben, wenn sie das Formalprinzip
der sola scriptura mit dem Interpretament des solus Christus versahen.
Es war aber der Christus, wie sie ihn verstanden.

Mehr als in den Täufergesprächen der frühen 30er Jahre stellen wir
fest, wie die Prädikanten absichtlich das zwischen ihnen und den Täufern

bestehende Bildungsgefälle ansprechen und ausspielen. (Nicht
minder bewusst und kultiviert kommt uns indes die <Einfalt> der
Taufbrüder vor, deren Argumentation von Rationalismen auch nie frei
war 223.)

a) Nach einer mindestens einstündigen Magistralvorlesung über
historisch-kritische Exegese schliesst Prädikant Meyer fast hämisch:

107



«Allso möcht man derglichenn noch vyll harinnziechenn, daruß man nodtwenndig
schliessenn muß ein ding, das nitt ußtruckt inn der geschrifft stat. Züglich schliessennt

wir mitt dem kindertouff uß anndern ortten [Schriftstellen], dero ir vill gehördt, mitt
einer rechtenn nodtwenndigen vollg [Folgerung], das es woll und cristenlich sye, das

man die khinder touffe. Der unnderscheid der volg ist, das der grund (wenn ir recht lerer

werent, darfür ir üch uffwerffen lassent, so verstundend ir's) wenn man ex particu-
lari ein general wil schliessen, so ist es khein rechte volg. Alls ir sagennt, die apostell
hannd alltte verstänndige lütt toufft, ist ein particulare, so sprechennt ir, das[s] volge,
man solle keine khinder touffenn, das ist ein general, unnd mag niemermer voll-
gen.» 224

b) Nach gelehrten exegetischen Erwägungen zum Eidbegriff, die
Wiser mit dem Bekenntnis ins Leere laufen lässt, er halte sich an die
Worte Christi, «weiß i[h]m sy nitt ußzeleggen unnd khan ouch nit dar-
wider» 225, wechselt Ritter zur Philologie hinüber:

«Die Latiner hannd dessenn ein finen underscheid; das in tütsch sunst alles schweren

heist, ist in derselben sprach mitt angehennckten Zusätzen unnderscheiden; alls gottle-
stem, täglich züschwerenn, valsch eyd thün unnd ein rechten eyd thün. Wenn ir dieselb

sprach verstündent, könndten wir dest ee mitt üch hanndien.» 226

Wiser: «es ist ein grosser unnderscheid zwüschent dem christenthümb unnd im alltten
unnder dem schatten. Das sölltten ir ouch ansechenn, so wurdennt ir unns verstan.» 227

c) Des weitern wird von Seiten der Prädikanten häufiger als zuvor
mit aristotelischer Logik operiert. Syllogismen der Art
«Im eydschwur bezügett man die warheitt mit der warheitt, mitt gott, der die warheitt
ist. So volgett, das eyd schweren göttlich unnd recht ist»,

quittieren die Täufer mit
«Ich halltt mich nach dem text der wortten Christi unnd Jacobi. Wenn ich weis, das ein

ding war ist, so mag [kann] ich's bezügenn unnd ja sagen.»
228

d) Nicht neu, aber in der Massierung auffällig ist der Kirchenväterbeweis

für die Rechtmässigkeit der Kindertaufe 229. Zitiert werden Laktanz,
Origenes, Cyprian, Augustin, Hieronymus. - Antwort des Täufers:

«behelffen wir unns dessenn, das in der geschrifft ußtruckt gebottenn unnd bevolchenn
wirtt» 23°.

Die Zuhilfenahme aller damals verfügbaren theologischen Hilfsdisziplinen,
wie sie die Prädikanten hier andeuteten und bisweilen ausbreiteten,

galt nach ihrem Dafürhalten dem besseren Verständnis der Schrift.
Man wird ihnen dies ehrenwerte Motiv nicht prinzipiell absprechen
können. Dennoch ist zu fragen, ob der Griff ins Volle geeignet war, die
täuferischen Laientheologen damit zu überzeugen und zu gewinnen.

108



Die grosse Diskrepanz zwischen der Wahl der Mittel und der erstaunlich

präzisen Kenntnis von Herkunft, Frömmigkeit und Mentalität des

Gegners, worin sich die Prädikanten immer wieder ausweisen, lässt

vermuten, dass sie diese Möglichkeit längst ausgeschlossen hatten. Ihre
Unart, Gelehrsamkeit vor einem ungelehrten Forum zu zelebrieren, war
eine akademische Drohgebärde. Sie sprach den Täufern jene Sachkompetenz

ab, die unter dem Schlagwort des Laienpriestertums die Dynamik

der ersten Reformationsjahre ausgemacht hatte und legte damit die
Axt an den gemeinsamen Stamm.

IV. SCHRIFTGEBRAUCH

Mit «beiden, nüwenn unnd alltten testamenten» als «richtschytt»231 war
auch diese Disputation im wesentlichen «eine gesprochene, in der
Debatte entstehende Real-Konkordanz», wie G. Gerner pointierend
feststellt232. 602 Schriftstellen auf 304 Protokollseiten sind ein beredtes

Zeugnis hiefür wie auch für die beidseits notvoll empfundene Tatsache,
dass die gemeinsame Basis längst zur Waffe geworden war. In Bullingers

Disputationsanweisung <Quomodo> fallen die Begriffe: «erlegen,

armae, pugna, conficere, concertatio, erobern, gwehr, fechten»233 602
Bibelstellen - das bedeutete Grabenkrieg. Wir haben diesen Befund unter

dem qualitativen Blickwinkel der Argumentation bereits dargestellt.
Ihn gilt es jetzt noch nach der quantitativen Seite hin zu ergänzen.

1. a) Von einem spezifisch täuferischen Biblizismus im Unterschied etwa
zu einem geringeren der Prädikanten ist jedenfalls auf dieser Disputation,

wo biblischer Beweiszwang herrschte, nichts zu erkennen: es zitieren

die Kontrahenten die Bibel fast gleich häufig:

Tabelle 6

Berner Täuferdisputation 1538

Frequenz der Bibelzitate total

Prädikanten Täufer

Bibelzitate 367 235

Votenumfang (Zeilen) 3482 ' 1884

Zitate pro Zeile 0,11 0,12

109



Wenn der Begriff <Biblizismus> «die Steigerung der Schriftautorität und
-kenntnis gegenüber Mißständen kirchlicher Praxis und Uberlieferung»
meint 234, so ist er kaum geeignet, den Unterschied zwischen Prädikan-
ten und Täufern zu beschreiben 235. Wie wir dargelegt haben 236, ist das

Schibolleth die Hermeneutik, wie denn auch <Biblizismus> kein
arithmetischer, sondern ein dogmatischer Terminus ist.

b) Bezogen auf die Votenzahl errechnen wir bei den Prädikanten
eine um Faktor 1,4 höhere Frequenz der Bibelzitate (Tabelle 7).

Dieser Befund erklärt sich unschwer aus dem um Faktor 1,8 grösseren

Votenumfang der Prädikanten (vgl. Tabelle 6). Er macht deutlich,
dass ihrer langen Reden kurzer Sinn nicht zuletzt der sein mochte, die
täuferische Argumentation mit immer neuen Schriftstellen zu
zerstreuen.

2. Im Unterschied zu Zofingen 1532, wo sie nur im Zusammenhang
von Obrigkeit und Bann beiläufig diskutiert worden war237, erhob sich
1538 die Verhältnisbestimmung von Altem und Neuem Testament erneut238

zu einem eigenen Traktandum. Die Frage nach der Geltung des Alten
Testaments, welche die Grüninger Täufer schon 1527 negativ
beantwortet hatten 239, stellte sich mit Erscheinen von Kaspar Schwenckfelds
<Underschajd des Alten und Newen Testaments) (1531/32) 24°, das sich
die Täufer wohl kaum entgehen Hessen, neu und vertieft. Bullinger
antwortete darauf in seinem Herbst 1533 fertiggestellten <De testamento
seu foedere dei unico et aeterno)241, seinem «erstmaligen Versuch, den

Bundesgedanken als constitutives dogmatisches Prinzip zu benutzen»

242.

Die Beziehung der Täufer zum Alten Testament ist noch kaum ein-
lässlicher Untersuchung für wert befunden worden. Das Pauschalurteil

Tabelle 7

Berner Täuferdisputation 1538

Frequenz der Bibelzitate pro Votum

Prädikanten Täufer

Bibelzitate 367 235

Votenzahl 211 188

Zitate pro Votum 1,7 1,3

110



einer prinzipiellen «veteris testamenti negatio» 243 wird im Sinne von
H.-J. Goertz zu relativieren sein:

«Zwingli befand sich auf dem Weg, Zürich nach dem Muster einer alttestamentlichen
Theokratie zu reformieren. Die Täufer mußten also, je länger je mehr, ihre Reformalternative

im Gegenzug ausschließlich auf das Neue Testament gründen.» 244

Dass der Umgang der Täufer mit dem Alten Testament auch 1538 zwar
problematisch, aber nicht geringfügig war, geht auch aus Tabelle 8 hervor.

An der Votenzahl gemessen zitiert merkwürdigerweise der Lutheraner

Meyer das Alte Testament am häufigsten (35,7% aller von ihm
angezogenen Bibelstellen) 245. Ihm fiel allerdings auch die Beweislast in
der Tauf- und Eidfrage zu, die er ganz zwinglisch über den Alten Bund
abwickelte.

Der täuferische Rigorist Treffer dagegen, Rhellikans Männchen aus

dem Bayerland, zitiert das Alte Testament in keinem einzigen Fall.

3. In seiner Untersuchung des Schriftgebrauchs beim oberdeutschen
Täufertum nach seiner geschichtswirksamen Breite 246 hat G. Gerner
dessen weitgehend unbekannte247 Exegese erstmals nach typoi und to-
poi erhellt. Auffällig ist ihm die täuferische Neigung zum Kanon im Kanon.

Die aus missionarischem Drang248 erwachsende «Reduktion der
biblischen Botschaft» lässt «nicht nur wesentliche Teile des Alten,
sondern auch des Neuen Testaments» unberücksichtigt, indem namentlich
«die moralischen und apokalyptischen Motive» akzentuiert werden.
Dies hat zur Folge, dass

«dem Durchschnittstäufertum das neutestamentliche Christusgeschehen - im Lichte

etwa der Gleichnisse Jesu und der Passion in ihrer Deutung durch Paulus, das Johannes-

Evangelium oder den Frühkatholizismus - verborgen geblieben ist.» 249

Tabelle 8

Berner Täuferdisputation 1538

Schriftgebrauch nach AT und NT

Prädikanten Täufer

N in % in % N

Altes Testament 82 22,3 10,2 24

Neues Testament 285 77,7 89,8 211

367 100,0 100,0 235

111



G. Gerner zufolge beruht die täuferische Konfession in dem von ihm
untersuchten Zeitraum 1524/33 hauptsächlich auf der schmalen Grundlage

von Teilen des Matthäusevangeliums, der Apostelgeschichte und
der Epistelparänesen 250. Dieser Sachverhalt zeichnet sich sogar noch auf
der textlich schmalen Basis des Berner Gesprächs mit Pfistermeyer
ab251. Mit 10 Nennungen macht der Matthäusanteil bei Pfistermeyer
38,5% seiner neutestamentlichen Zitate aus; Matthäus, Apostelgeschichte

und Paulusbriefe zusammengenommen fast drei Viertel
(73,1%). Diesem Befund gegenüber ergibt eine ebenfalls nach

Textgruppen geordnete Zusammenfassung des Schriftgebrauchs am Berner
Gespräch 15 3 8 252 ein verändertes Bild:

Tabelle 9

Berner Täuferdisputation 1538

Schriftgebrauch nach Textgruppen des AT und NT

NEUES TESTAMENT Prädikanten Täufer

N in % in % N

Synoptiker 85 23,2 23,8 56

Apostelgeschichte 32 8,7 11,1 26

Corpus Johanneum 49 13,4 11,1 26

Corpus Paulinum 100 27,2 34,9 82

Übrige Briefe 19 5,2 8,9 21

Subtotal 285 77,7 89,8 211

ALTES TESTAMENT Prädikanten Täufer

N in % in % N

Pentateuch 46 12,6 5,9 14

Geschichtsbücher 9 2,4 1,3 3

Poetische Bücher 9 2,4 0,4 1

Propheten 18 4,9 2,6 6

Subtotal 82 22,3 10,2 24

112



a) Im Bereich des Neuen Testaments lässt sich bei den Täufern eine
gewisse Diversifikation feststellen. Mit 45 Nennungen macht der
Matthäusanteil zwar immer noch mehr als einen Fünftel (21,3%) ihrer neu-
testamentlichen Zitate aus; bezüglich der einzelnen Textgruppen beträgt
der Unterschied zu den Prädikanten aber nur noch wenige Prozente (0

±3,3%). Erwähnenswert ist indes die Differenz im Corpus Pauli-
num. Die von G. Gerner für die Frühzeit monierte täuferische
Paulusvergessenheit253 ist 1538 einer um so energischeren Paulusrezeption
gewichen, wie umgekehrt von ihrer früheren Vorliebe für die
«apokalyptischen Motive des Neuen Testaments» 254 jetzt jede Spur fehlt 255.

Absolut betrachtet zitieren die Täufer das Alte Testament erwar-
tungsgemäss weniger häufig als die Prädikanten. Auf unterschiedlichem
numerischen Niveau (Faktor 3,4) besteht jedoch innerhalb der AT-
Textgruppen annähernd Proportionalität. Darin widerspiegelt sich
wahrscheinlich256 die im Disputationsverlauf häufig zu beobachtende Prä-

dikantenmethode, dem Kontrahenten eine ihm fern liegende Schriftstelle

aufzuzwingen.1
b) Aus unserem Zahlenmaterial glauben wir bei Prädikanten und

Täufern eine gewisse Konvergenz im Schriftgebrauch lesen zu dürfen.
Auf Prädikantenseite forderte die Behauptung der Kontinuität des einen
Bundes in beiden Testamenten den Verzicht auf einseitig alttestamentli-
che Begründung ihrer Positionen und deren Ausbau zum Neuen Testament

hin 257. Wollten die Täufer disputativ bestehen, mussten sie sich

ihrerseits von ihrer früheren Fixierung auf Teile des Neuen Testaments
lösen. Sie waren gezwungen, hier wie im Alten Testament eine breitere
Basis zu gewinnen:

Tabelle 10

Schriftgebrauch an den Berner Täuferdisputationen 1531 und 1538 im Vergleich

Altes Testament Neues Testament

Prädikanten Täufer Prädikanten Täufer

N in % in % N N in % in % N

1531 45 37,5 29,7 11 75 62,5 70,3 37

1538 82 22,3 10,2 24 285 77,7 89,8 211

113



FACIT

Zweifellos haben die Täufergespräche die biblische und exegetische
Kenntnis beidseits gefördert - und gleichzeitig den Graben vertieft.
E. Käsemann liest sich dazu wie ein anachronistischer Kommentar: «Der

[...] Kanon begründet als solcher nicht die Einheit der Kirche. Er

begründet als solcher [...] dagegen die Vielzahl der Konfessionen.» 258

Lautet der «Töüffer beschlusß» vom 17. März 1538:

«Diewyll man disse wuchenn vill harfürtragenn, aber mitt der geschrifft nitt mögen
übereinkhommen, bevelchcnt wir es allenn denen, die es gehördt oder läsenn wer-
dennt» 259,

so respondiert der Ratsverordnete Bernhard Tillman in seinem
«Beschlusß und abscheid» in dem Sinne, dass

«alle hanndlung diß ganntze wuchenn zum Überfluß mitt den töuffern (die er fürhin
nitt mer brüder, alls die sich mitt heilliger geschrifft nitt wellenn berichtenn lassen, ne-
men [nennen] wellen) nach aller lennge güttlich erstattet, an inen gar niitzitt [keineswegs]

erschossen» 260.

Das Protokoll schliesst mit:

«Hiemitt ist sunst jederman geurloubett, heimgelassenn unnd die töuffer, dero kheiner

abgestannden allso hingefürtt unnd abgescheidenn.» 261

Facit? Um mit dem Konteradmiral Ch. de Panat zu sprechen:

«Personne n'a su ni rien oublier ni rien apprendre.» 262

Man hatte nichts gelernt und nichts vergessen - die Jagd war eröffnet.

ANMERKUNGEN

* Um Abbildungen und Belege erweiterter Vortrag vom 11. Mai 1989 vor dem Berner

Colloquium «Täufer und Prädikanten im Gespräch».
' Vgl. Bullinger BW I 215 Anm. 55.
2 StAZH E II 347/133 ff.
3 Klaassen Bern Debate 150.
4 Vgl. Yoder Täufertum I 113 ff. sowie QGTS IV xiiiff., 1 ff., xv, 67 ff. (Lit).
5 Dementsprechend übersichtlich die Sekundärliteratur:

Müller Geschichte [1895] 79 ff., Malthijssen Bern Disputation [1948] 19 ff., Yoder

114



Täufertum I [1962] 143ff., Klaassln Bern Debate [1966] 148 ff., Martin Haas in
seiner Edition [1974] QGTS IV xviif.

" Vgl. Yoder Täufertum I 147.
7 QGTS IV xvii, vgl. Dt Quervain Zustände 138 ff. Ein erster Herd war offenbar die

Vogtei Suiniswald, Bähler Zurkinden 11 f.
8 Aktenkundige Täufer. Näheres in meiner demnächst abzuschliessenden Dissertation.
9 Vgl. QGTS IV 268, 326.

Vgl. QGTS IV 264, 326. - Johannes Giners (Ginerz, Gnirs, Gniers) von Bern. Pfarrer

von Schlosswil vor 1528-1536, Grosshöchstetten 1536-1553, Kirchberg b. Burgdorf

1553-1562 ff?], vgl. Lohner Kirchen 162, 100, 412, 274.
" Vgl. den Bericht Rhellikans vom 12. Februar 1538 nach Zürich: «Cacobaptismus miris

insolescit apud nos modis, adeo ut complures etiam primi nominis in agro Bernensi

per parochum Höchstettensem senatui supplicaveri[n]t, quo liceat sibi data fide publica
in loco aliquo idoneo se purgare ac melius (si errent) edoceri.» StAZH E II 337 fol.
282 f., 283.

12 Vgl. QGTS IV xvii.
13 Yoder Täufertum I 143.
14 QGTS IV 267 (Schlussprotokoll).
15 QGTS IV 268 (Direktaufzeichnung des Chorschreibers von Rütte).
16 Ibid.
17 QGTS IV 285.
18 QGTS IV 302.
19 QGTS IV 418.
20 QGTS IV 456.
21 QGTS IV 290.
22 QGTS IV 275.
23 QGTS IV 391.
24 Vgl. den umfangreichen Exkurs QGTS IV 325 ff. innerhalb des Artikels <Von rechter

Kirche>.
25 QGTS IV 341.
26 QGTS IV 327, 341.
27 Vgl. Z VI/1 26f., 82, 85, 87, 193, 553; Bullinger Fräfel pag. 2r°ff„ 6v°, 133v°.
28 Bisher einzig McGlothlin Berner Täufer [1902] 14 ff.
29 Vgl. ]enny Täuferbekenntnis 60 ff.
30 Locher Zwinglische Reformation 110.
31 QGTS IV 260, 263.
32 «Öffentlichkeit:: vgl. Z II 484,9; 488,7. Locher Lausanner Disputationsthesen 93. -

«Bescheid geben und empfangen:: vgl. Z II 466,22; 481,24; 488,18ff.; 507,16;
512,11; 531,1. - «Kriterium der Schrift:: vgl. Z II 499,5; 512,10; 530,8; 551,1;
561,1; 557,8.

33 Vgl. Z II 470,20ff.; 485,27ff; 500,14ff. Moeller Disputationen I passim.
34 Vgl. insbesondere Scheib Diskussionen.

115



35 Vgl. QGTS IV 261 f., 466.
36 Unsere nicht belegbare, aber nicht unbegründete Annahme. - Zu Peter Cyro vgl.

LaVater Kurzbiographien 370 ff. (Lit.).
37 Zu der noch lebendigen Hoffnung auf Wiedervereinigung beim zeitgenössischen

Historiker Valerius Anshelm - seine Chronik entstand 1529/46 (Feller/Bon-
jour Geschichtsschreibung 166) - vgl. den Beitrag von R. Dellsperger S. 67 i.d.Bd.

38 Es sind dies die alten Kategorien des theokratisch-obrigkeitlichen ius reformandi.
Hinzu kam, wenn auch hier nicht direkt ausgesprochen, der im Berner Synodus 1532

klar formulierte Vorbehalt künftiger besserer Belehrung durch die Schrift, auf den

sich die Täufer hätten berufen können. Vgl. Lavater Verbesserung 117.
39 QGTS IV 307, 414. Vgl. auch die letzte angebotene Möglichkeit des Widerrufs ibid.

466.
40 QGTS IV 261.
41 QGTS IV 260.
42 RM, cit. nach Müller Geschichte 80.
43 Vgl. «Beschlusß unnd abscheid» des ratsverordneten Präsidenten Bernhard Tilmann,

QGTS IV 465 ff.
44 QGTS IV 259 f.
45 Bot die Disputation von 1528 die Rechtsgrundlage für den Ubertritt des Gemeinwesens

zur Reformation, so rechtfertigen die späteren Täufergespräche die schon erfolgte
Reformation. Zu diesem Funktionswandel der städtischen Disputationen in den

1530er Jahren vgl. Hollerbach Religionsgespräch 93.
46 QGTS IV 261. «zum Überfluß» auch 1538: ibid. 466.
47 «rott, sect unnd absünderung»: QGTS IV 259, vgl. 302, 312, 320, 324f.
48 Pertinacia, die VerStockung («dermas darinn verhärttett» QGTS IV 260) und superbia,

der Stolz der Unbelehrbaren, kennzeichnen nach allgemeiner Häresie-Theorie
den Ketzer. Vgl. QGTS IV 399 (Ritter): «velt [fehlt] üch am rechten willen,

meynung unnd verstand». Ibid. 391 (Meyer): «Wenn ir üch nu nitt fürgesetzt, uff
üwerm kopff unnd fürnemen ze belyben». Nach Zwingli ist ein Häretiker, wer die

Heilige Schrift nicht im Licht Christi, sondern in seinem eigenen prüft: Z I 283,19 f.,

vgl. I 376,19.
Eine weitere Eigenart der Ketzer ist es, dass sie sich fortwährend spalten, vgl. QGTS
IV 464 und Hassinger Toleranz 7.

49 Der obrigkeitlich ratifizierte Berner Synodus 1532 sprach noch von den Täufern als

von «armen» Fehlgeleiteten. Vgl. Gerber Täufertum 193.
50 Vgl. zusammenfassend und Müller Geschichte weiterführend: ML I 168 ff. (Chr.

Neff).
51 Siehe Anm. 70.
52 QGTS IV 267.
53 QGTS IV 398 (Ritter).
54 Vgl. die Forderung von Simon Stumpf, «das sy ein besonnder volck und kilchenn

söttind uffrichtenn und ein christenlich volck darin han», Z IV 169,1 ff. (1525).

116



55 QGTS IV 288 (Wiser). Vgl. Z VI/1 40,2 mit Anm. 4 (Lit.).
56 «touffbruder»: QGTS IV 259, 261 f., 273, 287, 295, 317, 328, 335, 337, 341, 344,

367, 374, 404, 414, 419, 434. - «touffer»: Ibid. 289, 290, 293, 324, 383, 466.
57 Besonders deutlich QGTS IV 325 ff., 343 ff.
58 Etwa: «Ist disputierens art, was eim emfalt [einfällt], dass man im's ufläse?» QGTS IV

327 (Kunz). «Wenn man ex particulari ein general wil schliessen, so ist es khein
rechte volg», ibid. 376. «Ad conclusionem probatio», ibid. 378 f. (Schmid).

59 Vgl. etwa die schöne Passage QGTS IV 357 f.
60 Was Junod Conquête 22 für die Lausanner Disputation 1536 feststellt, gilt mutatis

mutandis für das Täufergespräch 1538: «La Dispute fut un acte pédagogique. Elle
fournissait le meilleur des cadres à une démonstration publique de la vérité; une vérité

doctrinale, théologique, bien sûr; mais aussi et autant la vérité d'un programme
concret de réformes qui touchaient le culte, la vie de l'église, la piété.»

61 Vgl. QGTS IV 259 et passim.
62 QGTS IV 418.
63 Vgl. die synthetisierende Darstellung bei Oberman Werden 267 ff.
64 QGTS IV 343.
65 QGTS IV 325 ff., 328. Vgl. auch die Umfrage ibid. 339.
66 QGTS IV 371 ff.
67 Vgl. die protokollarischen Bemerkungen in der Präsenzliste QGTS IV 265 f.
68 Vgl. Bullinger BW II 27 Anm. 1 (Lit.).
69 Vgl. von Känel Kunz (Lit.).
70 Vgl. Bullinger BW III 152 f. Anm. 9 (Lit.), sowie ML III 123 f. (S. Geiser).
71 Vgl. Bullinger BW II 128 Anm. 5 (Lit.). Rappenstein war um 1538 noch Schneider

in Rohrbach. Als ehemaliger Täufersympathisant (QGTS IV 265 Anm. 61) war er

zu diesem Gespräch eingeladen worden.
72 Vgl. ML II 351 f. (S. Geiser).
73 Vgl. Peachey Herkunft 122 Nr. 300.
74 Ibid. Nr. 287.
75 Ibid. 132 Nr. 518.
76 Darunter auch der 1531 bekehrte ehemalige Täuferführer Hans Pfistermeyer. ML III

360 ff. (Chr. Neff/S. Geiser).
77 Als primus inter pares hatte der Dekan des Kapitels Bern gegenüber seinen Kollegen

aus den Ruralkapiteln de facto antistitiale Funktionen und Kompetenzen, wenn auch

die bernische Kirche die Zürcher Titulatur nie eingeführt hat.
78 Vgl. ML IV 400 (Chr. Hege).
79 Vgl. QGTS II 140 Nr. 187 Anm. 1 (Lit.).
80 Vgl. QGTS IV 271, 366, aber auch 283.
81 Vgl. etwa QGTS IV 327, 337. Calvin hat ihn gelegentlich einen «groben Bauern» ti¬

tuliert, Calvin BW Xb 97.
82 Es handelte sich um: Bernhard Tilmann (vgl. HBLS VI 792, Tardent Manuel 319),

Peter III. von Werdt (vgl. HBLS VII 491, Tardent Manuel 319), Hans Albrecht von

117



Mülinen (vgl. HBLS V 180, Z IX 622 Anm. 1) und Nikiaus von Wattenwyl (vgl.
Tremp Chorherren 95 ff.).

83 Vgl. die Angaben in den Anm. 84, 85, 87 sowie QGTS IV 343, 367, 382, 414 und

465 ff.
84 QGTS IV 324, 293, 295.
85 Vgl. QGTS IV 284, 287, 293, 295, 324 (2x), 328, 368.
86 Vgl. Pieper Hinführung 117 ff.
87 QGTS IV 328.
88 QGTS IV 268, 271, 313, 344, 398, 439, 465.
89 QGTS IV 313.
90 QGTS IV 295.
91 Siehe oben bei Anm. 64.
92 Vgl. Yoder Täufertum I 133. Wir konturieren stärker und akzentuieren anders.
93 <Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit) 1523, Z II 458 ff. <In catabaptista-

rum strophas elenchus> 1527, VI/1 Iff. Vgl. Gäbler Zwingli 406 (Nr. 21). 412

(Nr. 108) (Lit.).
94 Bullinger Fräfel (1531). Vgl. dazu Fast Bullinger 29 f., 37 f., 159 ff. und Yoder

Täufertum I 127 ff.
95 QGTS IV 5.
96 Vgl. Bullinger Quomodo 131,58ff.: Es sollen die Prädikanten sprechen: «Hoffen

wir nunmalen erhalten [bewiesen] sin, daß man alle spän [Zwiste] mitt altem und nü-
wem testament entscheiden sol, bgärend, das sölichs nun angschriben [aufgeschrieben]

und in aller [in der ganzen] Disputation usshin ghalten [durchgehalten] und dar-

wider nitt ghandlet werde».
97 QGTS IV 261.
98 QGTS IV 263.
99 Vgl. Goertz Täufer 58 ff., 113 ff. und Haas in QGTS IV xviiiff.

100 QGTS IV 465.
101 Vgl. McGlothlin Berner Täufer 18f., 27f., 32f.
102 Vgl. Haas in QGTS IV xxxiii.
103 QGTS IV 268.
104 Sulser Cyro 111 ff.
105 Vgl. etwa QGTS IV 382, 414, 418.
,06 QGTS IV 268.
107 Offenbar das wichtigste Nebenthema, wie aus dem Schlussvotum (Hotzens?) hervorgeht:

«Wo man aber ab uns ettwas zu clagenn, als das wir neiben [irgendwo] gelertt
sölltten haben, es sye khein hell, kein tüfell, das wir aber nitt gethan, wellennt wir
darumb gern rechenschafft gebenn.» QGTS IV 465.

108 QGTS IV 268.
109 Vgl. den Kommentar von Haas in QGTS IV 69 f. Anm. 5 sowie ibid. 268 f. Anm.

15-19.
110 Vgl. McGlothlin Berner Täufer 29.

118



111 Ibid. 28.
112 Siehe oben bei Anm. 98.
113 In ihrem Schlusswort sichern die Täufer, ohne dass dies explicite disputiert worden

wäre, zu: «Wir erkhennent ouch ein oberkeitt, wellen der [dieser] zinß, zennden,

stür, teil unnd alles das man inen schuldig ist, gebenn unnd ußrichten.» QGTS IV
465.

114 QGTS IV 268.
115 Hotz (Hervorhebungen HL): «Wir halltennt das gesetz ouch, soverr es sich dem nü-

wenn verglichen», QGTS IV 271 f. «Lassent wir das allt testament ouch gelten, wo es

Christus nit ufgehept unnd sich verglichen mitt dem nüwenn», ibid. 273.
116 QGTS IV 269, 271.
1.7 QGTS IV 271.
1.8 QGTS IV 273.
119 Bullinger Quomodo 130,1 ff.
120 Vgl. dazu Fast/Yoder How to deal, Fast Bullinger 36 f.
121 «Ipse locus [sc. die strittige Textstelle] per se secundum circumstantias, fidem et chari-

tatem omnia directa sunt.» Bullinger Quomodo 133,122 f. Darauf scheint mir der

Akzent zu liegen.
122 Vgl. Fast Krüsi (Lit.).
123 Bullinger Quomodo 131,37. Der Kommentar Fast/Yoder How to deal 86 Anm.

16 hierzu scheint mir (distinctions without a difference) zu machen.
124 QGTS IV 273.
125 QGTS IV 274.
126 QGTS IV 382.
127 Vgl. QGTS IV 260, 263.
128 QGTS IV 267.
129 Bullinger Quomodo 130,7f., 131,55.
130 «Nam hoc plurimum facit ad plebem.» Ibid. 131,44.
131 Ibid. 131,41 ff.
132 Vgl. etwa QGTS IV 396.
133 Vgl. etwa QGTS IV 345.
134 QGTS IV 287, 340.
135 QGTS IV 313, 318, 329, 330, 331, 333, 335, 348, 371 ff., 399, 445.
136 QGTS IV 371. Vgl. die ähnliche Argumentation Wisers: «Dwyl die p[redicanten] nit

wollen antwurt geben uff die frag [...], so wollen sy [sc. die Täufer] sunst [eben] dar-

von sagen.» Ibid. 287.
137 QGTS IV 371 ff.
138 Bullinger Quomodo 130,17f.
139 Vgl. etwa QGTS IV 268, 436f.
140 QGTS IV 302, 360, 444, 315, vgl. 273, 277, 285, 295, 326.
141 QGTS IV 398.
142 Siehe oben bei Anm. 117.

119



143 Siehe oben Tabelle 3.
144 QGTS IV 423. Auch Wiser bleibt sich treu, vgl. ibid. 398 mit 424.
145 QGTS IV 344.
146 Bullinger Quomodo 131,55 f.
147 QGTS IV 330 f., 334 f., 339.
148 QGTS IV 274. Vgl. Bullinger Quomodo 130,27 ff.
149 QGTS IV 273.
150 Ibid.
151 QGTS IV 313, 398, 419, 465, 418.
152 QGTS IV 439.
153 QGTS IV 344.
154 QGTS IV 465.
155 QGTS IV 281, 330, 394.
456 QGTS IV 323.
157 QGTS IV 338 (Ritter).
158 Näher dabei war Bruder Wiser, QGTS 338, vgl. 339.
159 QGTS IV 339.
160 Siehe oben Tabelle 3.
161 Vgl. Yoder Täufertum I 13 ff.
162 Vgl. die vorzügliche Übersicht von Haas in QGTS IV xviiiff.
163 Die Zusammenfassung bei Yoder Täufertum I 128 ff. Die Entstehung rekonstruiert

Fast Bullinger 25 ff. Für die Ausgaben vgl. ibid. 77 ff.
164 Es werden zudem die Prädikanten in der alltäglichen Konfrontation mit täuferischen

Positionen manches angelesene dictum probans allmählich internalisiert und mit
eigenen Akzenten versehen haben.

165 Wir folgen, mit einigen Ergänzungen, den Anmerkungen von Haas in QGTS IV.
168 Disputationsakten 1532: QGTS IV 273, 316, 322, 422, 446, 448, 449. - Fravel: Ibid.

295, 300, 362, 377, 379, 400, 407, 409. - Vom Touff: Ibid. 360, 362, 363, 378, 379,
380, 389 (2x). - Elenchus: Ibid. 289, 360, 366, 400, 403, 407, 449. - Vom Predigtamt-.

Ibid. 274, 288, 300. - Antwort aufHubmaiers Taufbüchlein: Ibid. 362. - Arnica exegesis:

Ibid. 360. - Synodalrede St. Gallen: Ibid. 455.
167 QGTS IV 299, 431, 432. - Ibid. 271 wiederholte Kunz ein Argument von 1532.
168 QGTS IV 304, 376. Argumente von 1532: ibid. 435, 436.
169 Vgl. etwa QGTS IV 304, 307, 376.
170 Vgl. Gerner Gebrauch 133 f.
171 Siehe oben bei Anm. 122.
172 Fast Rrüsi 471. Krüsi konzentrierte sich allerdings auf die Tauffrage.
173 Bernhofer Denkweisen. Die im Anhang ibid. 164 ff. beigegebene verdienstliche

Synopse krankt jedoch daran, dass die Verfasserin die originär täuferischen loci nicht

streng von jenen scheidet, die die Prädikanten aufzuwerfen, bzw. den Täufern
aufzuzwingen pflegten.

174 Gerner Gebrauch 133.

120



175 Yoder Täufertum I und II.
176 Vgl. Z IV 243 ff., 248 ff.
177 Vgl. Windhorst Taufverständnis 38 ff.
178 QGTS IV 354, 358.
179 QGTS IV 433 und ibid. Anm. 146.
,8" Vgl. QGTS 205 und ibid. Anm. 35.
181 Hotz: siehe oben bei Anm. 143. Wiser: Vgl. QGTS IV 277, 346, 388, 420, 429.
182 Vgl. etwa den sehr instruktiven Brief des gelehrten Konrad Grebel an seinen Schwager

Joachim Vadian, QGTS I 29 ff. (15. Dezember 1524): «Ich gloub dem wort got-
tes einfaltigklich uß gnad, nit uß kunst [Gelehrsamkeit]».

183 QGTS IV 381 (Hotz).
184 Vgl. etwa QGTS IV 446 mit 132ff.
185 Vgl. etwa QGTS IV 399, 419 ff. und den Kommentar von Haas ibid. 420 Anm. 11,

sowie ibid. 405.
189 Vgl. QGTS IV 280, 303, 345, 348, 353, 359, 367, 381, 422, 432, 450, 454, 452,

458.
187 Vgl. Gerner Gebrauch 107 ff.
188 Vgl. Haas Weg.
189 Das vorschleitheimische Schweizer Täufertum war vielerorts «nichtseparatistisch

kongregationalistisch» (Stayer Anfänge 20 f.).
190 Vgl. Yoder Täufertum II 204 f.
191 QGTS IV 355.
192 QGTS IV 375.
193 Z I 459,8 (Schlussrede XVI).
194 Z I 375,6 f.
195 Vgl. Z II 482,13 oder <Selbstwort> Z II 408,26.
199 Am wenigsten noch Hotz. Vgl. QGTS IV 285 f.
197 Die Christussuche «in der schrift oder andern todten creaturn», letztlich die Trennung

von Geist und Schrift, war für den Kreis um Pilgram Marbeck das Kennzeichen

gerade der Schweizer Brüder. Vgl. Goertz Täufer 62 und Stayer Schweizer Brüder
7.

198 Diese Tendenz liegt auf der Linie Reformation-Orthodoxie-Pietismus.
199 Wobei sie in der <Lehre> durchaus ein Stück Leben der Kirche sehen, vgl. etwa oben

bei Anm. 60.
2011 Vgl. etwa Z IV 68,27 ff. - Zum Begriff <commercium> vgl. Saxer Capito 161 und

ibid. Anm 62 (Berner Synodus).
201 QGTS IV 449 (Ritter zu Lüthi).
2112 Zuletzt: Baker Covenant (Lit.).
203 Locher Zwinglische Reformation 599.
294 Vgl. QGTS IV 279 ff.
205 QGTS IV 346ff., 41 Iff.
209 Vgl. den Beitrag Kocher S. 12 f. i.d.Bd.

121



207 QGTS IV 459.
208 QGTS IV 447.
209 Besonders deutlich QGTS IV 399 f.
210 Ritter greift das «gemein sprüchwort» auf, «die geschafft hab ein wechsine [wächserne]

nasenn», QGTS IV 445.
2.1 QGTS IV 445 (Ritter).
2.2 QGTS IV 463 (Meyer).
2.3 QGTS IV 458.
2,9 QGTS IV 450 ff., 455 ff. Vgl. Köhler Ehegericht I 308 ff.
215 Vgl. besonders Wiser QGTS IV 454.
216 Vgl. etwa QGTS IV 402, 407, 408, 413, 450, 452.
2,7 Den Ausdruck gebraucht Meyer QGTS IV 462.
218 Vgl. etwa QGTS IV 456.
219 Goertz Täufer 56.
220 Vgl. Goertz Täufer 40 ff. sowie die sehr instruktive Analyse des Begriffs <gelehrt> im

Brief Grebels an Müntzer bei Gerner Gebrauch 157 f.
221 Mit diesem Begriff hebe ich den biblizistischen Protest der Schweizer Brüder gegen

den reformationskirchlichen Umgang mit der Schrift von dem gemeinspätmittelal-
terlichen moralisch motivierten <Antiklerikalismus> ab, der zunächst die Lebensführung

des Klerus im Blick hatte. Dass eines im andern spielte, ist evident.
222 ME I 323 (Bender). Zur täuferischen <Unvoreingenommenheit> vgl. Goertz Täufer

66 in Abgrenzung zu Bender.
223 Vgl. Gerner Gebrauch 79 et passim.
224 QGTS IV 376.
225 QGTS IV 402.
226 QGTS IV 403.
227 QGTS IV 404.
228 QGTS IV 413, vgl. 367, 372, 376.
229 Für Zwingiis Kirchenväterargumente im Streit mit den Täufern vgl. Schindler

Zwingli 58 f.
239 QGTS IV 381.
231 QGTS IV 261.
232 Gerner Gebrauch 134.
233 Bullinger Quomodo passim.
234 TRE VI 479 (Karpp).
235 Gegen Bender, vgl. Anm. 222.
236 Siehe oben bei Anm. 182.
237 QGTS IV 192 ff.
238 Die Beziehung AT/NT spielte 1531 im Gespräch mit Pfistermeyer eine beträchtliche

Rolle, QGTS IV 8 ff.
239 Vgl. QGTS I Nr. 212. Zur Reaktion Zwingiis vgl. Z VI/1 57 ff. sowie Lavater

Regnum 374, Anm. 206.

122



240 CS IV 414 ff. Die Herausgeber schlagen als Erscheinungsjahr 1531 vor. Die induktive

Begründung ibid. 417 lässt sich auch umkehren. Den Terminus liefert Leo Jud,
der das Büchlein im Spätsommer 1532 in Händen hatte und von ihm verunsichert
wurde. Vgl. Fast Bullinger 33.

241 Vgl. Fast Bullinger 34. Gleichzeitig kritisierte Bullinger den Antinomismus des Berner

Synodus 1532, wie ich andernorts auszuführen gedenke.
242 Schrenk Gottesreich 44.
243 Bullinger Quomodo 130,14.
244 Goèrtz Täufer 58.
245 2 0 von 56 Bibelzitaten.
246 In die Tiefe der Exegese eines einzelnen Täufertheologen geht erstmals Windhorst

Taufverständnis. Vgl. Lavater Rezension Windhorst.
247 Vgl. Stierle Schriftauslegung 80.
248 Vgl. Gerner Folgerungen 25. Schäufele Bewusstsein.
249 Gerner Gebrauch 137.
250 Ibid. passim. Vgl. auch Yoder Täufertum II 71 ff. et passim.
251 QGTS IV 3 ff.
252 Im Rahmen dieser Arbeit musste diese methodische Vereinfachung vorgenommen

werden.
253 Vgl. Gerner Gebrauch 135, 137.
254 Ibid. 137.
255 Aus der (synoptischen Apokalypse> Mat. 24,1-36 par. etwa zitieren die Täufer ein

einziges Mal und in anderem Zusammenhang (QGTS IV 381), aus Off. überhaupt
nicht. Zu der aller Spekulation abholden Nüchternheit der berner Täufer vgl.
McGlothlin Berner Täufer 19.

256 Die statistisch nicht signifikante Zahl in diesem Bereich (N 25) auferlegt interpre-
tatorische Zurückhaltung.

257 Vgl. etwa Zwingli gegen die lutherische und täuferische Bestreitung des obrigkeitlichen

ius reformandi in Konstanz 1528: «Bisher habe ich nur mit Texten und Beispielen

aus dem Neuen Testament gefochten, weil die Gegner, wie ich von Dir [sc.

Ambrosius Blarer] höre, das Alte in dieser Streitfrage nicht als stichhaltig anerkennen.»

Z IX 463,27 ff.
258 Käsemann Exegetische Versuche I 221.
259 QGTS IV 465.
260 QGTS IV 466.
261 QGTS IV 467.
262 Sayous Mémoires 197 (Chevalier de Panat an Mallet du Pan 1796).

123




	Berner Täuferdisputation 1538 : Funktion, Gesprächsführung, Argumentation, Schriftgebrauch

