
Zeitschrift: Informations-Blätter / Schweizerischer Verein für Täufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour l'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: Die Täuferdisputation von 1538 im Rahmen der bernischen
Reformationsgeschichte

Autor: Dellsperger, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUDOLF DELLSPERGER

DIE TÄUFERDISPUTATION VON 1538

IM RAHMEN DER BERNISCHEN
REFORMATIONSGESCHICHTE

Wie steht es um den historischen Hintergrund, vor dem das Berner
Täufergespräch im Jahre 1538 über die Bühne gegangen ist? Mir ist die
Aufgabe zugefallen, hier dieser Frage nachzugehen. Ich versuche den
Verlauf der Berner Reformation zwischen 1518 und 1538 darzustellen
und die Geschichte des Berner Täufertums in diesen einzuzeichnen. Es

versteht sich von selbst, dass beides nur skizzenhaft geschehen kann,
und dies nicht nur der Kürze der Zeit wegen, sondern durchaus auch

aus sachlichen Gründen: Die Edition der Berner Täuferakten steht noch
aus, und in den neueren Gesamtdarstellungen erscheint das bernische
Täufertum durchwegs als Einschub beziehungsweise als Anhang zur
Geschichte der Reformation: Es wird im Ablauf der Ereignisse um 1528,
um 1532 oder um 1550 separat thematisiert1. So stellen sich die Dinge
in der Retrospektive, vom Ergebnis des geschichtlichen Prozesses her
gesehen, auch dar. Aber gerade dies, die Separation, war für einen

Zeitgenossen wie den Chronisten Valerius Anshelm offenbar noch keine
vollendete Tatsache. Im Jahre 1536 hat er, seinerseits zurückblickend,
geschrieben:

«Im jar Christi Jhesu 1525 sind zu grossem nachteil evangelischer 1er [...] uss dem

evangelischen namen fürnemlich dri secten, mit namen Luterisch, Zwinglisch und

tôuferisch, ussgebrochen, die sich fürnemlich von wegen der evangelischen sacramen-

ten, nämlich des wassertoufs, und des brots und wins Christi nachtmals, so wit zertrent
und widerspannig gemachet, daß sie bisshar in's 11. jar noch nie hond mögen vereint
werden, sunder fur und fur enandren mit scharpfen gschriften, leren und gesprachen

rugh angetastet und widerfochten haben.» 2

Anshelm sieht das Täufertum vor einem weiten Horizont, der von
Thüringen und Sachsen über Franken und Oberdeutschland bis nach Zürich
und Basel und in die Ostschweiz reicht. Vor allem aber stellt er den
täuferischen Typus der Reformation neben den lutherischen und den

zwinglischen. Kurze Zeit später hätte er konsequent auch die calvinische
Spielart mit einbeziehen müssen. Anshelm notiert, was das Täufertum

67



im Unterschied zum <Papsttum>, zum Luthertum und zum Zwinglianismus

will: Es steht, was den Gebrauch der Sakramente betrifft, quer zu
ihnen allen, verwirft die Kindertaufe und ist der Uberzeugung,

«daß zum nachtmal des hern kein banwirdiger solle zugelassen werden. Bannet streng,
lert ernstlich glowen, lieben und liden, ouch marter und tod; wil nit schweren noch

waffen bruchen; machet unbillich zins, zechenden, lib- und alle eigenschaft» 3.

Man polemisiert in Wort und Schrift gegeneinander. Die blutige
Leidensgeschichte der Täufer ist im Gange. Zwischen ihnen und den beiden

anderen reformatorischen Bewegungen scheint das Tischtuch
ebenso zerschnitten zu sein wie zwischen diesen und <Rom>. Die Täufer
stiften den «gmeinen man zu ufrur» an. Aber das Täufertum war und ist
in Anshelms Augen einer der grossen Ströme der verzweigten
Reformationsbewegung, deren Wiedervereinigung noch aussteht.

Freilich ist die Geschichte des Verhältnisses von Täufertum und
Reformation von dem Zeitpunkt an, da die Täufer im bernischen Territo-,
rium als relevanter Faktor in Erscheinung treten, eine solche von
getrennten Brüdern>: 1527 entstehen die Schleitheimer Artikel, sind die
Täufer den «Weg in die Absonderung» bereits gegangen4. Nicht mehr
um die ursprüngliche Verwandtschaft, die allmähliche Entfremdung
und schliessliche Trennung dieser beiden Brüder handelt es sich hier,
sondern um die Verhärtung, die zwischen ihnen eingetreten ist, um die
Verfolgung des Schwächeren durch den Stärkeren der beiden. Und
dennoch, so sieht es Anshelm, ist das letzte Wort zwischen ihnen noch nicht

gesprochen.

Ich will versuchen, den Hintergrund zum Berner Täufergespräch von
1538 aus dieser Perspektive zu rekonstruieren.

Mir scheint, der Verlauf der Berner Reformation zwischen 1518 und
1538 lasse sich in sechs Phasen gliedern. Die erste reicht von den Anfängen

bis in die Mitte des Jahres 1523. Sie ist durch den Aufbruch der
reformatorischen Bewegung, den Ausbruch des Glaubensstreites und erste

obrigkeitliche Schlichtungsversuche gekennzeichnet.
1518 erreicht die reformatorische Botschaft Bern über Lutherschriften,

anfangs der zwanziger Jahre dann auch von Zürich her. Sie findet
bei Geistlichen und Laien in der Stadt und deren Umgebung zunehmend

Resonanz. Das Verfahren um den Kleinhöchstetter Kilchherrn
Georg Brunner von 1522 und Nikiaus Manuels Fastnachtsspiele vom
Februar 1523 bringen beides, den reformatorischen Freiheitsruf und
massive antiklerikale Kritik, an den Tag.

68



Der <Fall> Brunner - der streitbare Priester hatte die Kirche und deren

Hierarchie unter Berufung auf das <Evangelium> öffentlich scharf

angegriffen, indem er sie der VolksVerführung und Ausbeutung der

Gläubigen bezichtigte -, dieser <Fall> wurde vom Rat und der beigezogenen

Expertenkommission ausdrücklich nicht als Lehrstreitigkeit
behandelt, sondern als Rechtsfall entschieden: Die Obrigkeit nahm ihr jus
pacificandi wahr. Die Bibel als massgebliche Norm kam zwar bereits in
Betracht: Brunner erklärte sich bereit, sich anhand der Heiligen Schrift
eines Besseren belehren zu lassen. Nur blieb offen, wer denn für eine
solche Belehrung zuständig sei, ob das kirchliche Lehramt oder allein
die Schrift5.

Nikiaus Manuel liess in seinen Fastnachtsspielen Bauern als Protagonisten

auftreten und sich darüber beklagen, wie sie sich im Jahre 1518

vom Ablasskrämer Bernhardin Samson hatten hinters Licht führen
lassen, bis «witzig lüt» sie aufgeklärt hatten. Die Bauern erscheinen bei
Manuel an der Seite Christi und der Apostel. Der Klerus hingegen hat
in ihren Augen alle Autorität eingebüsst. Heini Filzhüt spricht es aus:

«Lond pfaffen reden, was und wie sie wend,

Ja wenn wir sunst armen huslüten gend,
Unseren nachpuren, deren vast vil sind

Arm, eilend und krank und hand ouch kind:
Es sind ouch sine gheiss und gebot.
Christus, do er uf ertrich was,
Do tet und hielt er alles das,

Das gott hat geboten nach dem gsatz;
Aber sunst ander götzpfaffen geschwatz
Und ire gebot, die sie selbs erdachtend

Und us iren eignen köpfen brachtend,

Darmit sie bruchtend vast grossen pracht:
Die hat er ruch gestraft, fri veracht.

Gott geb, die gebietind und bannind, was sie wend,
Wo sie nit claren grund helger gschrift hend,
So sind wir nit schuldig, dass wir's halten,
Verachtend's fri, lond gott darumb walten.»6

In der Reformationsbereitschaft der bernischen Bauern hat Manuel sich

getäuscht, es sei denn, er habe eine solche bewusst suggerieren wollen.
Jedenfalls haben seine Spiele auf dem Land wenig Widerhall gefunden7.

In der Stadt aber und deren Umgebung war der Glaubensstreit nun
entbrannt, war damit eine für das Gemeinwesen gefährliche Polarisie-

69



rung entstanden. Die politischen Behörden (<Rät und Burgen) versuchten

diese am 15. Juni 1523 mit dem Mandat <Viti et Modesti> unter
Kontrolle zu bringen8. Die Einhelligkeit, mit der es beschlossen wurde,
hatte in der Zweideutigkeit seines Inhalts ihren hohen Preis. Denn die

Anordnung, dass «nützid anders, dann allein das heylig Evangelium»
gepredigt werden solle, liess sich so oder so verstehen, war also - Ernst
Walder hat das herausgearbeitet - bereits das Ergebnis eines politischen
Kompromisses 9 und gehört insofern in eine Reihe mit Mandaten ähnlicher

Stossrichtung, wie sie im selben Jahr 1523 auch in Zürich, Basel,

Worms, Mülhausen und Strassburg erlassen worden sind10. Das Mandat
hat seine Wirkung vorderhand verfehlt. Aber der städtische Magistrat
hatte damit ein erstes Mal autoritativ in die Auseinandersetzungen um
die Kirche eingegriffen und dabei diejenigen Leitlinien seiner Politik
formuliert, die Walder als Konstanten für die folgenden Jahre in der
Berner Reformationsgeschichte nachgewiesen hat: Der städtische Magistrat

nahm erstens für sich das Recht in Anspruch, die bischöfliche Di-
özesangewalt zugunsten der staatlichen Kirchenhoheit von Fall zu Fall
auszuschalten, ohne diese doch grundsätzlich in Frage zu stellen, und
bezog sich zweitens bei seinen Entscheidungen nunmehr auf die Norm
der Heiligen Schrift, was immer das auch heissen mochte11.

In der zweiten Phase - sie erstreckt sich über die Jahre 1524 bis 1526

- dominierten in Bern diejenigen Kräfte, welche die reformatorische
Entwicklung durch eine dezidierte Politik staatlicher Kirchen reform
aufzufangen und zwischen Zürich und den Innern Orten einen eigenen
Weg zu gehen versuchten. <Reform> will hier sagen: Bern war nach wie
vor mehrheitlich <katholisch> und wollte es auch bleiben. Das zeigt sich
eben darin, dass man entschlossen war, die gravierendsten kirchlichen
Schäden zu beheben. Dass nicht zuletzt aus diesem Willen und seiner
zunehmend eigenständigen Durchsetzung später der Ubergang zur
Reformation resultieren sollte, war weder vorgesehen noch vorauszusehen.

Die Glaubensmandate dieser Jahre mögen diese Tendenz illustrieren.
Am Priesterzölibat, heisst es im Mandat vom 22. November 1524, darf
nicht gerüttelt werden. Die Bilder Christi, Mariens und der Heiligen -
in Zürich waren sie im Juni dieses Jahres entfernt worden - sollen
unangetastet bleiben. Die kirchlichen Fastengebote sind zu beachten,
Ketzerbezichtigungen haben zu unterbleiben und ketzerische Literatur darf
weder verbreitet noch gelesen werden. Ausgenommen davon ist nur,
was sich auf die Bibel bezieht. Aber, steht da auch zu lesen, man wisse
wohl, dass «der gemein mann bishär durch die bäpst, bischöffen und

70



geistlichen prelaten mit dem bann, ouch dem aplass, dessglichen in ee-
sachen und andern geistlichen händlen unbillicher wys beladen» worden

sei und werde «mit andern unsern heben Eydgnossen über sölich

[...] missbrüch sitzen, und mit inen darin endrung und besserung thun,
als die notdurft unser und der unsren wird erhöuschen» 12.

Das ist in den ersten Monaten des Jahres 1525 dann auch geschehen:
Bern beteiligte sich aktiv an den Vorbereitungen für ein Eidgenössisches

Reformmandat und nahm auf dessen Inhalt erheblichen Einfluss,
distanzierte sich dann aber doch davon und gab den Erlass am 7. April
1525 in einer eigenen bernischen Version heraus. Die Obrigkeit nimmt
darin Lehre und Leben der Kirche in ihren herkömmlichen Formen in
Schutz. Sie packt die Reform der <missbrüch> an, indem sie zum
Beispiel der Käuflichkeit nicht nur der Pfründen, sondern des Heils
überhaupt den Riegel vorschiebt. Zugleich baut sie aber die staatliche
Kirchenhoheit weiter aus, indem sie - auch dies ist nur ein Beispiel - die

geistliche Gerichtsbarkeit einschränkt und die Geistlichen den Laien in
weltlichen Rechtsfähen gleichstellt13. All dies stand auch mit der

gleichzeitigen Bauernbewegung in Zusammenhang, war aber nicht nur
Konzession, sondern Ausdruck echten Reformwillens, der allerdings bei
den Lasten und Abgaben der Untertanen seine Grenze hatte: In dieser

Beziehung sollte alles beim alten bleiben 14.

Dass diese Politik im ganzen erfolgreich war, lag nicht nur an der
relativen Schwäche der bernischen Bauernbewegung und deren mangelnden

religiösen Motivation, sondern war auch dem Interesse der städtischen

Obrigkeit «an einem aktiven Konsens ihrer Landschaft» zu
verdanken 15. Die beiden Amterbefragungen, welche die Regierung im
Frühjahr 1526 durchgeführt hat, sind Ausdruck solchen Konsenswillens16.

Sie fanden angesichts des zwischen Zürich und den Sieben Orten

eskalierenden Konflikts und im Vorfeld der Badener Disputation
statt. Ihr Ergebnis war eindeutig: Stadt und Land votierten für den status

quo. Das Mandat von 1525 fand Zustimmung. War ein Hinweis auf
seine Geltung vorbehältlich der Beschlüsse eines Konzils darin absichtlich

unterblieben - einer der entscheidenden Punkte, in denen die
bernische Fassung sich vom Eidgenössischen Reformmandat unterschieden
hatte -, so wurde dieser Vorbehalt nun wieder angebracht17. Die Kirche
in bernischen Landen wusste sich in einem Interimszustand, und dies
auch hinsichtlich des eidgenössischen Konflikts: Bern gab dem Drängen
der Sieben Orte, Zürich sei wegen Ketzerei politisch zu isolieren,
hartnäckig nicht nach.

71



Die Sieben Orte hatten in Berns Zwischenstellung längst eine

Neigung zur Reformation hin erkannt und befürchtet. Die Entwicklung,
die dahin führte, fällt ins Jahr 1527 und reicht bis ins Frühjahr 1528.
Ich komme damit zur dritten Phase, zu Berns Ubergang zur Reformation.

Die katholischen Orte handelten unklug, als sie Bern die Einsicht in
die Badener Disputationsprotokolle verweigerten und diesem sogar mit
Interventionen in dessen Hoheitsgebiet drohten. Der damit angerichtete
Schaden war nicht wieder gutzumachen. Auch Vermittlungsbemühungen,

die Bern zusammen mit Basel, Schaffhausen, Glarus und Appenzell
unternahm, um Zürich und die Sieben Orte wieder an einen Tisch zu

bringen, scheiterten.
Dass Berns Ubergang zur Reformation nicht in erster Linie mit dem

Ergebnis der Osterwahlen von 1527 verknüpft war, haben bereits Hans
Michel und Jean-Paul Tardent erkannt18. Ernst Walder hat den Vorgang

minutiös rekonstruiert19. Wo ist die Entscheidung gefallen? Im
Kleinen Rat? Er hat in seiner Sitzung vom 12. April die beiden Mandate

von 1525 und 1526 erneut besprochen und sich einmal mehr zur
Forderung der schriftgemässen Predigt bekannt. Was aber hiess das in
der Frage der Anzahl der Sakramente? Begründet das Wort die Kirche -
ist sie creatura verbi - oder bekräftigt umgekehrt die Kirche das Zeugnis
der Schrift? Die beiden Parteien hielten sich im Kleinen Rat ungefähr
die Waage. An eine Entscheidung war unter diesen Umständen nicht zu
denken. Im Grossen Rat stand es in dieser Hinsicht anders. Er sprach
sich tags darauf für das Mandat <Viti et Modestb aus und ordnete in der
Frage einer Änderung der Kirchenbräuche eine Ämterbefragung an. Die
Osterwahlen vom 22./23. April ergaben die bekannten Sitzverschiebungen

zugunsten der reformatorisch Gesinnten. Die Ämterbefragung vom
3. Mai schliesslich, bei der die Ratsboten und die Geistlichen in den
Ausstand zu treten hatten, sanktionierte zwar die vom Grossen Rat

eingenommene Haltung, war aber kein eindeutiges Votum für eine umfassende

Reformation. Unüberhörbar waren die Stimmen, die das alte
Predigtmandat wohl wieder zur Geltung bringen, aber sonst am kirchlichen

Herkommen festhalten wollten. Bereits begann man hier und dort
um die örtlichen politischen Rechte und Freiheiten zu fürchten.

In eben dieser kritischen Phase der bernischen Reformationsgeschichte

begann nun das Täufertum als relevanter Faktor in Erscheinung
zu treten20. Im April und Mai des Jahres 1527 hatten sich die Prädikan-
ten Haller und Kolb zweimal mit vier beziehungsweise mit fünf Täufern

auseinanderzusetzen21. Schon in den beiden vorangehenden Jah-

72



ren hatten sich diese vor allem im Unteraargau bemerkbar gemacht,
dort, wo sich auch Widerstand gegen die Einführung der Reformation
formieren sollte22. Aus Zürich, Waldshut und Basel waren sie gekommen,

von dort waren sie beeinflusst, kamen sie noch. Dass die Walds-
huter und die Zürcher Täufer sich in ihrer Haltung gegenüber Obrigkeit
und Staat voneinander unterschieden, fiel für die Behörden angesichts
ihrer sonstigen Übereinstimmung offensichtlich nicht ins Gewicht.
Zudem war im Februar in Zürich bereits eine irreversible Entscheidung
gefallen: Felix Manz hatte in der Limmat die <dritte Taufe> empfangen,
standhaft glaubend, unbeugsam protestierend bis zuletzt. Die sechste

Strophe seines von Gottfried W. Locher jüngst als echt ausgewiesenen
Abschiedsliedes lautet:

«Solchs thun die falsch Propheten
und Heuchler diser weit,
Die vil fluchen und beten,

ihr gberd ist gantz versteh.

Die Oberkeit sie ruffen an,
dass sie uns solle tödten,
dann Christ hat sie verlan» ".

In Bern selber war alles noch in der Schwebe, als sich am 14. August die
Städte Zürich, Bern und St. Gallen miteinander in einem Konkordat
gegen die Täufer verbanden. Der Abschied24 zeigt, dass man sich der
ursprünglichen Verwandtschaft mit den Täufern wohl bewusst war. Sie
berufen sich, heisst es da, auch auf Altes und Neues Testament. Dies sei

aber in der Frage der Kindertaufe nicht möglich. Die Täufer sind, weil
sie sich als unbelehrbar erwiesen haben, eine «sect und sündrung»,
überdies eine munter wachsende, «alles zu nachtail, ergernuß und
verdruckung gemainer christenlicher versamlung und gemains christenli-
chen stands». Sie verweigern den Waffendienst, Zins und Gült, den Eid
und der Obrigkeit den Gehorsam. Sie haben «alle zeytliche guter frey
und gemain». Kurzum, sie sind so, dass man sich Gedanken machen

muss, «wie wir diß unchristenlich, boßhafftig, ergerlich und auffrurisch
unkraut außreüten und temmen möchten». Wie denn? - Mit Bussen,
mit Haft; Landesfremde sollen ausgewiesen, Wiederkehrende, «räd-
linfurer», Lehrer, Unbeugsame ertränkt werden.

Dieses Konkordat, das bis zum 31. Juli 1531 in Kraft geblieben ist,
datiert wie gesagt vom Sommer 1527. Die Entscheidung gegen das Täu-
fertum ist in Bern also vor derjenigen für die Reformation gefallen.
Wie stand es aber um diese?

73



Aufruhr drohte auch hier, und zwar von Seiten der Zünfte. Am
11. November 1527 schrieb Haller an Zwingli: «Es sind by uns 16

gsellschaften; da habend die 13 die meß und pfrund abgschlagen bis zu
erlüterung der disputation, und hat sich so vyl zutragen, wo die disputation

nit ghalten wirt, mag es on großen nachteyl und weyter zwytracht
nit zugahn.» 25

Leonhard von Muralt hat anhand dieser Briefstelle schon 1930
nachgewiesen, dass die Zünfte den Ausschlag zur Durchführung einer
Glaubensdisputation gegeben haben26. In den Zunftstuben nämlich haben
<Rät und Burger> das Traktandum zur Diskussion gestellt, um sich zu

vergewissern, «wessen sy sich gegen iren gmeinden versehen sollind,
und alle uffrur vermitten werd» 27. Die Stadtgemeinde ist es gewesen, die
nach langen Monaten der Ungewissheit und des Zögerns schliesslich
für die Disputation votiert hat und damit faktisch auch für die Reformation,

denn dieses Gespräch ist (trotz seiner imponierenden Ernsthaftigkeit

und Grundsätzlichkeit) doch eher eine «Heerschau der gesamten,
oberdeutschen Reformationsbewegung» 28 gewesen, als eine
Auseinandersetzung, deren Ausgang wirklich noch offen war. Die Probe aufs Ex-
empel sind die Täufer: Auch sie wollten teilnehmen, durften aber nur
an einem Tag, am 22. Januar, in Erscheinung treten und mussten
hinterher im Bericht des sonst doch milden Komturs Konrad Schmid über
sich lesen, sie leugneten die Heilsbedeutung Christi29. Europa sah zu,
als die Berner Disputation in Szene ging. Da war der Dissens, der
zwischen Zwinglianern und Lutheranern in der Abendmahlsfrage zutage
trat, offenbar schon belastend genug. Das Gespräch mit den nota bene
inhaftierten Täufern unterbrach die Disputation. Am 7. Februar erging
das Reformationsmandat. Es enthielt die ersten Grundzüge der
reformatorischen Neuordnung30. Die Amter akzeptierten es mehrheitlich. Fru-
tigen und Obersimmental sowie Lenzburg und Huttwil wollten beim
Herkommen bleiben, und die aargauischen Landstädte Brugg, Aarau
und Zofingen nahmen das Mandat nur mit sehr knappen Mehrheiten
an31.

Hier beginnt die vierte Phase in der Geschichte der Berner Reformation.

Sie reicht vom Frühjahr 1528 bis Ende 1531 und war für Bern, für
die Eidgenossenschaft und für den Protestantismus überhaupt eine Zeit
ernsthafter Krisen - auch für die bernischen Täufer.

Aufruhr: hatte man die Bereitschaft dazu den Täufern unterstellt und
von Seiten der städtischen Handwerksgesellschaften befürchtet - nun
brach er tatsächlich aus, getragen allerdings von den Oberländer Bau-

74



ern32. Politische, wirtschaftliche und religiöse Motive griffen dabei eng
ineinander. Dem Willen ländlicher Gemeinden und Talschaften, sich

ihre partielle Autonomie unter allen Umständen zu bewahren, standen

die Interessen der Stadt gegenüber, die auf den modernen, geschlossenen

Territorialstaat hinzielten33. Die Stadt setzte sich durch. Wichtig,
weil folgenreich war, dass Freischärler aus Unterwaiden sich auf Seiten

der Aufständischen, ihrer Berner Nachbarn, an diesem Seilziehen beteiligt

hatten. Denn damit hatten jene, hatte ihr Stand Bundesrecht
verletzt. So wenigstens sah es Zürich und wollte daraus im eskalierenden
Konflikt mit den altgläubigen Orten Kapital schlagen. Auf beiden Seiten

entstanden mit dem Christlichen Burgrecht beziehungsweise der
Christlichen Vereinigung militärische Defensivbündnisse. Die Lage

spitzte sich weiter zu, als nach Bern auch die Städte St. Gallen, Basel

und Schaffhausen zur Reformation übergingen. Während es im Jahre
1529 gelang, das drohende Unheil abzuwenden, kam es im Oktober
1531 dann doch zur Konfrontation: Die reformierten Eidgenossen
erlitten im Zweiten Kappeler Krieg eine empfindliche Niederlage34.
Huldrych Zwingli fand dabei den Tod. Martin Luther hat dieses Ende
als ein göttliches Strafgericht über einen Theologen gedeutet, den er
seit dem Marburger Religionsgespräch von 1529 definitiv zu den

<Schwarmgeistern) zählte.
Wo immer man hinblickt, stösst man auf Anzeichen von Scheidung,

Krise, Konfrontation. Auch Berns Täuferpolitik war in dieser Zeit eine
solche harter Unterdrückung. Das bernische Täufermandat vom 31. Juli
1531 35 verpflichtete alle Untertanen zu regelmässigem Predigt- und
Abendmahlsbesuch. Säumige wurden vor Chorgericht zitiert,
Unbelehrbare des Landes verwiesen, Rückkehrer - de jure nicht wegen ihrer
Uberzeugung, sondern wegen Ungehorsams - geschwemmt und nochmals

Rückfällige ertränkt36. Vertriebenen, die ihre Gesinnung änderten,
stand das Land offen. Wer Täufer protegierte, hatte mit einer hohen
Geldstrafe zu rechnen.

Das nächste bernische Täufermandat vom 2. März 153337 hebt sich
durch seine relative Milde vom eben erwähnten deutlich ab. Nun sollten

Täufer freundlich belehrt und, wenn sie ihre Uberzeugung für sich

behielten, geduldet werden, sollten Renitente unter ihnen nicht
ausgewiesen, geschwemmt und ertränkt, sondern in Haft zur Besinnung
gebracht werden. Aber dieses Mandat gehört bereits in die fünfte Phase, in
eine Zeit der Konsolidierung und Ausgestaltung der Berner Kirche
(1532-1536).

75



Nach Kappel war nicht nur in Zürich, sondern auch in Bern die
Unzufriedenheit unter der Bevölkerung gross38. Der Unmut richtete sich
auch gegen den Pfarrerstand, den man unter anderem der Kriegstreiberei

bezichtigte. Hier sollte die Synode vom Januar 1532 eine Klärung
herbeiführen, Ordnung schaffen. Die Prädikanten sind im Berner Syn-
odus, dem grossen Dokument dieser Versammlung, hinsichtlich ihres
sozialethischen Auftrages dann doch nicht so kurz angebunden worden,
wie es nach allem hätte der Fall sein können39. Das war zu einem guten
Teil das Verdienst des Strassburger Reformators Wolfgang Capito, auf
den diese erste bernische Predigerordnung in ihrem Grundbestand
zurückgeht40. Mit ihm ist in den harten Konfrontationen der Zeit eine
klare und zugleich milde Stimme zu Wort gekommen. Das gilt besonders

für Capitos Einstellung gegenüber den Täufern, hat er in ihnen
doch trotz aller Vorbehalte, die auch er im Gespräch mit ihnen machen

musste, stets Glieder am Leib Christi erkannt41. Im Berner Synodus
wird denn auch das dem Täufertum und der landeskirchlichen
Reformation Gemeinsame hervorgehoben. Die Notwendigkeit der
Ubereinstimmung von Lehre und Leben, die Bedeutung der Busse, die zentrale
Stellung Jesu Christi - all dies wird betont. Abgrenzungen hingegen
werden so vollzogen, dass die Betroffenen sich angesprochen fühlen
können, nicht aber an den Pranger gestellt vorkommen. Das war mehr
als bloss Taktik. Ulrich Gerber spricht in diesem Zusammenhang von
einem Gesinnungswandel, einer ökumenischen Grundhaltung der Berner

Kirche im Gegenüber zu ihren Dissidenten42.
Unter den Prädikanten war die Einsicht gewachsen, harte Repression

sei nicht aufbauend, nicht geeignet also, Gräben zu überbrücken43. In
der Tat hatten Unterdrückung und Verfolgung das Täufertum gestärkt.
In der Zwischenzeit hatte es sich weit ins Solothurnische und ins
Emmental ausgebreitet und genoss unter der Landbevölkerung grosse
Sympathien44. Hatte die bisherige Täuferpolitik nicht völlig versagt? Wäre
man nicht gut beraten, sich in erster Linie um die Weiterbildung der

eigenen Pfarrer und den Aufbau der eigenen Gemeinden zu kümmern,
statt um die Irrtümer der im übrigen untadeligen Täufer? Hatte nicht
das Gespräch mit dem Aargauer Täuferführer Pfistermeyer im April
1531 zu einem überraschenden Erfolg geführt?

Selbstkritische Fragen dieser Art standen hinter dem verhältnismässig
milden Mandat vom 2. März 15 3 3 45. Merkwürdigerweise sind die
darin gemachten Konzessionen nur vier Wochen später mit dem Mandat

vom 4. April 1533 wieder zurückgenommen worden46. Gewiss:

76



Die politischen Axiome und Zeitumstände schlössen eine Duldung der
Täufer auf Dauer praktisch aus. Dennoch ist unklar, worauf im einzelnen

dieser doch abrupte Umschwung zurückzuführen ist. Lag das nur
daran, dass die Gefängnisse bald einmal überfüllt waren? Die Frage
scheint mir deshalb wichtig zu sein, weil die harte Haltung, die man
den Täufern gegenüber nun wieder einnahm, auf Jahre hinaus bestimmend

geblieben ist. Welchen Stellenwert soll man den Dokumenten
beimessen, von denen soeben die Rede gewesen ist und an denen sich
zumindest eine grössere Zurückhaltung der Behörden im Umgang mit
den Täufern ablesen lässt? Handelte es sich dabei nur um ein
vorübergehendes Tauwetter, auf das dann recht bald wieder winterliche
Normalität folgte? Ich kenne und habe keine überzeugende Antwort auf
diese Fragen.

Der Ausgang des Zweiten Kappeler Krieges - ich blende noch einmal

zurück - hatte Folgen, die über die Eidgenossenschaft hinausreichten.

Zahlreiche oberdeutsche Städte, bis dahin eng mit der reformierten
Schweiz verbunden, hatten sich in einer veränderten religionspoliti-
schen Situation neu zu orientieren. Sie suchten den Anschluss an den
Schmalkaldischen Bund. Im Jahre 1536 erfolgte mit der Wittenberger
Konkordie ihre Einigung mit der Reformation Martin Luthers. Aber der
so zugedeckte Riss trat an anderer Stelle wieder auf: Die reformierten
Schweizer blieben der Konkordie fern. Ja, der Riss ging mitten durch
die Berner Kirche hindurch, denn ebenfalls 1536 kamen hier mit Sebastian

Meyer und Peter Kunz zwei Theologen zum Zuge, die sich an der

Wittenberger Reformation orientierten und damit in Bern selber einen
weiteren, zähen Konflikt mitverursachten47.

Mit dem Jahr 1536 beginnt die sechste und letzte hier zu skizzierende
Phase. Sie reicht weit über den hier vorgegebenen zeitlichen und
thematischen Rahmen hinaus und soll deshalb nur noch exponiert
werden. Mit der Eroberung der Waadt hatte Bern einen alten aussen-
politischen Plan verwirklicht. Nun stand es vor der Aufgabe, im
besetzten Gebiet die Reformation einzuführen, damit aber auch vor der
Tatsache, dass es zum Genf Johannes Calvins in nicht ungetrübte
kirchliche Nachbarschaft geraten war. Die Konzepte von Kirche waren

hüben und drüben so verschieden, dass Spannungen nicht
ausbleiben konnten: Dort die von einem Glaubensflüchtling begründete
autonome, ökumenisch ausgerichtete Kirche, die sich in ihrer Ordnung
den neutestamentlichen Richtlinien verpflichtet wusste und ihre Glieder

in Zucht nahm, hier eine auf Kontinuität und Stabilität bedachte

77



Territorialkirche, in deren Leitung der Magistrat grosses Gewicht
hatte48.

Soweit der Versuch eines Uberblicks über die beiden ersten
Jahrzehnte der bernischen Reformationsgeschichte. Was ergibt sich nun aus

alledem im Hinblick auf die Situation im Jahre 1538? - Die Reformation

ist reichsweit noch nicht <übern Berg>. Man wartet gespannt auf das

vom Papst angekündigte Konzil. Oberdeutsche und schweizerische
Reformation sind auseinandergedriftet. Die schweizerische Eidgenossenschaft

steht recht isoliert da. Das Verhältnis zwischen ihren alt- und

neugläubigen Orten ist nach wie vor gespannt. Die Berner Kirche selber
befindet sich in einer lebhaften, inneren Auseinandersetzung mit einer
lutherischen Richtung, mit dem calvinistischen Typus der Reformation
und nach wie vor mit dem Täufertum, das sich in den Verfolgungen
nicht nur behauptet hat, sondern gestärkt daraus hervorgegangen ist.

Dasselbe noch einmal, nur aus einem anderen Gesichtswinkel:
Römische Weltkirche, die sich in einen Reformprozess hineinbegibt, von'
dem noch niemand weiss, wohin er führen wird; Lutherische Kirche,
die ihrem Wesen nach Kirche des Glaubens ist und ihrem Landesherrn

nur aus Not Rechte über sich einräumt; Kirche im Sinne Zwingiis, nach

dem eine christliche Stadt nichts anderes ist als christliche Kirche; Kirche

im Geiste Calvins: frei, autonom, ökumenisch; schliesslich Kirche
im Sinne und Geiste der Täufer: Gemeinschaft der Heiligen nach dem
Willen und in der Nachfolge Jesu, vom Geist gestiftet und von der
<Welt> und ihren Traditionen, auch ihren kirchlichen, geschieden49.

Die Berner Kirche hatte sich in ihrer Mitte und unmittelbaren
Umgebung mit annähernd der ganzen Palette von kirchlichen Konzeptionen

der Zeit auseinanderzusetzen. Das war, weil Territorium und
Konfession damals eng aufeinander bezogen waren, ein Problem und gehört
insofern mit zum Hintergrund des Berner Täufergesprächs von 1538.
Es gehört zu dessen Hintergrund. War es auch ein Grund für die
Unterdrückung der Täufer? Verfolgt wurden diese doch, weil man in ihnen
eine Sekte sah und ihre Eigenständigkeit als Aufruhr taxierte. Von dieser

Begründung aber haben schon viele Zeitgenossen nicht eben viel gehalten.

Der folgende Text mag das illustrieren. Er stammt aus einem Brief
des Berner Stadtschreibers Nikolaus Zurkinden an Calvin und steht im
Zusammenhang mit dem Fall Servet vom Jahre 1554. Der Eindruck,
den er wiedergibt, gehört aber bereits in die Jahre 1537/38, also ins
unmittelbare Vorfeld des Berner Täufergesprächs. Er wünsche, schreibt
Zurkinden, das «Schwert so selten als möglich als Zwangsmittel gegen

78



die Widersacher des Glaubens angewendet zu sehen». Weshalb? Zur-
kinden beruft sich auf «die unglaublichen Beispiele, die in unserer Zeit
bei der Bestrafung der Wiedertäufer vorgekommen sind». Eines dieser

Beispiele ist ihm in unauslöschlicher Erinnerung geblieben:
«Ich war Zeuge, wie hier eine achtzigjährige Greisin und ihre Tochter, eine Mutter von
sechs Kindern, zum Tode geführt wurden, aus keinem anderen Grunde, als weil sie,

nach der bekannten und landläufigen Lehre der Täufer, die Kindertaufe leugneten. Und
das nur auf ihre eigene Gefahr hin, denn es war doch nicht zu befürchten, daß zwei
Weiblein unsern Erdkreis mit ihrer falschen Lehre hätten verderben können. Dies eine

Beispiel von vielen möge genügen. Es hat mich erschüttert...»50

ANMERKUNGEN

'De Quervain Kirchenreformation 219ff. Feller Geschichte II 267ff. Guggisberg

Kirchengeschichte 225 ff.
2 Anshelm Chronik V 73 f. Vgl. die Einleitung von Emil Bioesch ibid. I xxii.
3 Anshelm Chronik V 75.
4 Vgl. Haas Weg.
5 S + T Nr. 129. Eine subtile Analyse des <Brunnerhandels> findet sich in der bahnbrechenden

Studie Walder Reformation 484 ff.
6 Manuel Papst Z. 1258ff. Neuhochdeutsche Übersetzung in Vetter Rufer 80 Z.

1131 ff. Zum Antiklerikalismus in den Anfängen der Reformation vgl. jetzt Goertz
Pfaffenhass 52 ff.

7 Tardent Manuel 87. Zur Wirkung der Fastnachtsspiele vgl. Anshelm Chronik IV
475. Zu Nikiaus Manuel vgl. die anlässlich des Manuel-Kolloquiums von 1978
gehaltenen Vorträge in Ref. Bern 1978 285 ff. und den vom Kunstmuseum Bern

herausgegebenen Ausstellungsband (Manuel Ausstellungskatalog).
8 S + T Nr. 249.
9 Walder Reformation 502 f. und Anm. 111.

10 Moeller Edit 57 ff.
" Walder Reformation 500 ff.
12 S+T Nr. 510 S. 156.
13 S+T Nr.610. Oechsli Glaubensconcordat 261. Walder Reformation 506ff.
14 Vgl. den Artikel 34 des Mandats vom 7. April 1525.
15 So Blickle Gemeindereformation 74. Ibid. auch die wichtige Feststellung: «Wo die

evangelische Bewegung in der Schweiz vom städtischen Rat aufgefangen wurde bzw.
sich unter seiner behutsamen Leitung entfaltete, konnte die bäuerliche Gemeindereformation

politisch nicht virulent werden.»
16 S + T Nrn. 813 und 824 (Ämterbefragung betreffend Berns Verhältnis zu Zürich und

79



den Sieben Orten, Februar und März 1526) sowie Nrn. 882 und 891 (Ämterbefragung

betreffend Haltung in Fragen des Glaubens und der Zeremonien, Mai 1526).
17 Vgl. das 4. Glaubensmandat vom 21. Mai 1526: S + T Nr. 892.
18 Tardent Manuel 321, Michel Stunden 151 ff.
19 Walder Reformation 516ff.
20 Neuere Bibliographien zur Geschichte des bernischen Täufertums finden sich bei

Zürcher Täufer 69 ff., bei Wäber Bibliographie 672 ff. et passim (vgl. auch Gerber
Reformation 248 ff.) und seither jährlich in der Bibliographie zur Berner Geschichte

(Redaktion: Mathias Bäbler), hg. von der Burgerbibliothek Bern.
21 Vgl. die Briefe Berchtold Hallers und Franz Kolbs an Zwingli vom April und vom

Mai 1527: Z IX 104f., 126, 138£, Feller Anfänge 111 ff., Gerber Täufertum 175.
22 Vgl. z. B. S +T Nrn. 746, 815, 830, 836, 848. Die Einleitung von Haas zu QGTS IV

xi ff. Neuenschwander Geschichte 148 ff. (vorwiegend für die Zeit nach 1527).
23 Locher Manz 20.
24 QGTS II 1 ff. Die folgenden Zitate stammen aus diesem Text. Vgl. S+T Nrn. 1280,

1310, 1318, 1320.
25 Z X 307,14ff.
26 Von Muralt Stadtgemeinde 370 ff. Walder Reformation 470 (mit Anm. 36) und

521 (Anm. 159).
27 Z IX 307,20 f.
28 Locher Standhaftigkeit 29. Locher Disputation.
29 Von Muralt Gespräch.
30 S+T Nr. 1513.
31 Walder Reformation 522 ff.
32 Specker Reformationswirren, Tardent Manuel Kap. VI.
33 Walder Reformation 526 ff.
34 Meyer Kappeler Krieg.
35 S + T Nr. 3058.
36 Zwischen 1529 und 1539 dürften 24 bis 34 Hinrichtungen vollzogen worden sein.
37 Vgl. Müller Geschichte 70 f.
38 De Quervain Zustände 231 ff.
39 Lutz Ethik 255.
40 LaVater Verbesserung 74 ff.
41 Vgl. Capito an Wolfgang Musculus, 17. April (1531), in: QGTE I 331 ff.
42 Gerber Täufertum 178 und 187 ff.
43 Fluri Täufermandat. Vgl. auch Fast Bullinger 3 6 ff.
44 Vgl. S+T Nrn. 2693, 2716, 2795, 2974, Gerber Täufertum 171, Haas in QGTS IV

xv f.
45 Diese Grundhaltung der Prädikanten gegenüber den Täufern scheint bereits in den

Akten des Zofinger Gespräches von 1532 durch, vgl. Gerber Täufertum 176. 193.
46 Ibid. 178.
47 Hundeshagen Conflikte 69 ff.

80



48 Locher Von Bern nach Genf.
49 Blickle Gemeindereformation 118 hat das Täufertum neulich als die «dialektische

Umkehrung der Gemeindereformation» charakterisiert: «War es Absicht der bürgerlichen

und bäuerlichen Reformation, mittels des Evangeliums Kirche und Welt positiv
zu verändern, und zwar in einem für alle Bürger und alle Bauern verbindlichen, also

die ganze Gemeinde umfassenden Sinn, so kehrt die Täuferbewegung diese Ziele ge-
wissermassen um, indem sie auf Veränderung aller bewusst und absichtlich verzichtet
und Gemeinde jenseits aller bisher praktizierten und denkbaren Traditionen auf
Freiwilligkeit gründet.»

50 Bähler Zurkinden 130 f. Schon als Landvogt von Sumiswald hatte Zurkinden die

dortigen Täufer geschont und sich deswegen den Unwillen der Obrigkeit zugezogen
(ibid. 11).

81




	Die Täuferdisputation von 1538 im Rahmen der bernischen Reformationsgeschichte

