
Zeitschrift: Informations-Blätter / Schweizerischer Verein für Täufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour l'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: "Die Wahrheit wird euch freimachen" : die Anfänge der
Täuferbewegung in Zürich in der Spannung zwischen erfahrener und
verheissener Wahrheit. Referat aus täuferischer Sicht

Autor: Fast, Heinold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEINOLD FAST

«DIE WAHRHEIT WIRD EUCH FREIMACHEN»

DIE ANFÄNGE DER TÄUFERBEWEGUNG IN ZÜRICH
IN DER SPANNUNG ZWISCHEN ERFAHRENER UND VERHEISSENER

WAHRHEIT

REFERAT AUS TÄUFERISCHER SICHT*

Nach 450 Jahren Freikirchengeschichte, also in einem Augenblick, in
dem wir versucht sind, unserer so lang praktizierten Freiheit ein Jubiläum

auszurichten, sollen wir uns der Verheissung Jesu stellen: «Die
Wahrheit wird euch freimachen.» Was soll uns dieses Wort? Sind wir
nicht Söhne der Täufer? Stehen wir nicht in der Tradition jener ersten
evangelischen Freikirche? Gehören wir nicht schon längst zu den
Vorkämpfern für die Freiheit der Gewissensentscheidung des einzelnen, für
die Freiheit der Gemeinde von der Bevormundung durch eine
Kirchenhierarchie, für die Freiheit der Kirche nicht nur vom Staat, sondern auch

von den Vorurteilen der Gesellschaft? Haben unsere Väter nicht um
solcher Freiheit willen ihr Kreuz auf sich genommen und sind immer
wieder in die Emigration gegangen? Was soll uns also das Wort Jesu:
«Ihr werdet frei werden»?

Wir stellen uns dem Wort Jesu als Freikirchler aus verschiedenen

Traditionen: Baptisten, Mennoniten, Neutäufer, Pfingstler und andere
mehr. Jede dieser Traditionen repräsentiert einen früheren Neuanfang,
ein erneutes Hören auf die Verheissung Jesu. Sogar innerhalb der
einzelnen konfessionellen Gruppen gibt es mannigfaltige Sondertraditionen,

die uns auf irgendeinen historischen Augenblick zurückführen, in
dem die verheissene Freiheit wichtiger wurde als die Freiheit, auf die
man zurückblickte. In unserer Verschiedenheit sind wir deshalb ein Beleg

dafür, dass wir die Freiheit nicht ein für allemal gepachtet haben
können und dass wir auf die Freiheit angewiesen sind, die Jesus uns
auch heute wieder in Aussicht stellt: «Die Wahrheit wird euch freimachen.»

Welche Wahrheit wird uns freimachen? Dass die Antwort auf diese

Frage unterschiedlich ausfallen kann, hat einst zur Trennung zwischen
den Täufern und Zwingli geführt und macht auch heute noch die Not

17



der konfessionellen Vielfalt aus, sofern diese tatsächlich eine Spaltung
des Leibes Christi bedeutet und nicht nur die Mannigfaltigkeit der
Ausformung des Evangeliums darstellt. Wollen wir evangeliumsgemässe
Freikirchen sein, so müssen wir versuchen, die Frage gemeinsam zu
beantworten und die freimachende Wahrheit zu finden. Es steht für uns
alle ausser Zweifel, dass wir uns, um das zu erreichen, an die Heilige
Schrift wenden müssen, wie wir es in unserm Programm schon gleich
für heute Nachmittag vorgesehen haben. Zuvor aber vergegenwärtigen
wir uns, in welcher Weise die Anfänger der ersten evangelischen
Freikirche, die Täufer vor 450 Jahren, die Wahrheit des freimachenden
Evangeliums meinten entdeckt zu haben.

I. Für die ersten Täufer war die freimachende Wahrheit eindeutig und klar im

Wort der Schrift gegeben, offenbarte sich als solche in der vom Wort lebenden

Gemeinde und erwies sich als kräftig, Menschenherzen zu bekehren und
Verhältnisse zu ändern.

Es gab also - wie in der ganzen Reformation - keine Pilatusfrage («Was
ist Wahrheit?»), sondern nur den unbedenklichen Hinweis auf die
Schrift: «Die wird Zeugnis geben der Wahrheit», schrieb der
Täufertheologe Balthasar Hubmaier1. Und Konrad Grebel versicherte, es sei

«Weisheit und Rat mehr als genug in der Schrift, wie man alle Stände,
alle Menschen lehren, regieren, weisen und frommachen soll» 2. Oder
noch einmal Hubmaier: «Ergebt euch dem hellen Wort Gottes, so

ergreift ihr den rechten Grund der Wahrheit [...] Urteilt in euren Gewissen

nach dem einfältigen Wort Gottes. Dasselbe allein lasst Schlichter
und Richter sein, so werdet ihr nicht irren.»3

Wenn es trotzdem zum Streit kam, wie die Schrift auszulegen sei,
boten sich ein paar einfache Regeln der Auslegung an. Mit zweifelhaften

Stellen sollten die «Gegenschriften» verglichen, dem Alten Testament

das Neue übergeordnet werden4. In jedem Fall galt Jesus Christus
als die zentrale Figur: «Was Christus nicht geboten hat in den Dingen,
welche die Ehre Gottes und die Seligkeit betreffen, dasselbe ist schon
verboten. Er ist der Weg, die Wahrheit und das Leben. Er kann nicht
dulden, dass wir auf die Rechte oder Linke ausweichen.» 5

Dieses eindeutige und klare Wort der Schrift aber offenbarte sich in
der bibellesenden Gemeinde. John Yoder hat gezeigt, wie der bei
Luther und Zwingli wichtige Gedanke, es sei die versammelte Gemeinde,
welche die Wahrheit des gepredigten Wortes an der Schrift überprüfte,
gerade bei den Täufern eine zentrale Funktion bekam6. Aus Bibellese-

18



kreisen ist die Täuferbewegung sowohl in Zürich wie auch in St. Gallen
hervorgetreten. Im gemeinsamen Bibelstudium hat man die Erkenntnisse

gewonnen, welche über das von den Reformatoren Gelernte
hinausführten. Auf einer Bibelstunde am 21. Januar 1525 fiel der Ent-
schluss zur Durchführung der ersten Glaubenstaufen. Im gemeinsamen
Gespräch mit den Predigern erwartete man die Klärung aller Streitfragen.

«Wir hoffen und wissen das in Kraft des göttlichen Wortes»,
schrieben die Täufer von Zollikon 1525 an den Rat von Zürich und
verlangten damit eine öffentliche Disputation, «dass die Wahrheit wird
heiter und klar an den Tag kommen.»7

Entsprechend scharf wurde die Kirche kritisiert, in der das freie Wort
durch autoritäre Strukturen verhindert wurde und die Wahrheit nicht an
den Tag kommen konnte. Unter diese Kritik fiel sowohl die hierarchisch

aufgebaute römisch-katholische Kirche wie auch die durch das

Einvernehmen mit der Obrigkeit («wider ihre erste Lehre von evangelischer

Freiheit») abgesicherte Reformation Zwingiis8. Es war nämlich
nicht das durch hierarchische Legitimation abgesicherte Gotteswort,
welches für die Wahrheit zeugte, sondern das Wort, welches sich in die
Abhängigkeit von der versammelten Gemeinde begab. Von Grebel
wird deshalb berichtet, er habe gesagt, «dass die Kanzelprediger und die,
so Pfründen hätten, nimmermehr die Wahrheit recht verkündigen
könnten».9 Das Pendant zu den Kanzelpredigern waren auf täuferischer
Seite die <Leser>, die in den täuferischen Bibelstunden die Bibel vorlasen,

so dass die Zuhörenden darüber sprechen konnten.
War bei den Täufern also das Wort Gottes in die Abhängigkeit von

der Gemeinde geraten? Ja und Nein. Einerseits wusste man: «Die Kirche

ist auf das Wort gebaut und nicht das Wort auf die Kirche.» 10 «Das

Wort ist der Grund, die Kirche ist der Bau.» 11 Aber der Gemeinde kam
doch eine konstitutive Funktion bei der Ausrichtung des Gotteswortes
zu. Das gepredigte Wort wurde nicht nur akzeptiert, weil es richtig war,
sondern weil sein soziologischer Kontext, die Gemeinschaft der Brüder
in Christo, es überzeugend machte. «Weil wir bei ihnen gefunden
haben», erzählte der Täufer Matthias Wiser von seiner Bekehrung, «dass

sie nach der Lehre der Apostel gewandelt sind, sind wir zu denen getreten,

die uns aufgenommen haben. So wir das Wort Gottes gehört, sind
wir gläubig geworden und haben uns des Gehorsams nach dem Wort
Gottes befleissigt, wie Christus sagt (Joh. 8,31): (Wenn ihr meine
Worte behaltet, so werdet ihr wahrlich meine Jüngero Daraus ist nun
eine rechte christliche Gemeinde erwachsen.» 12

19



In diesem Zitat haben wir die inneren Zusammenhänge deutlich vor
Augen: Die Begegnung mit denen, die nach der Lehre der Apostel wandeln,

und das Hören des Wortes Gottes sind ein und dasselbe. Ein und
dasselbe ist dann auch, dass man zu denen tritt, von denen man
aufgenommen wird, und dass man sich des Gehorsams nach dem Wort Gottes

befleissigt. Damit ist sowohl der individuelle Vorgang des Gläubigwerdens

wie auch das Wachsen der rechten christlichen Gemeinde
beschrieben. Und offensichtlich war schon für den Täufer Matthias Wiser
all das zusammengefasst in dem Wort Jesu (Joh. 8,31): «Wenn ihr
meine Worte behaltet, so werdet ihr wahrlich meine Jünger.» Und wir
fahren mit Joh. 8,32 fort: «und werdet die Wahrheit erkennen und die
Wahrheit wird euch freimachen.» Erkennen der Wahrheit besteht nicht
nur im individuellen Hören, sondern wird durch die Gemeinschaft derer

vermittelt, die sich gegenseitig helfen, am Wort zu bleiben. Gehorsam

gegenüber dem Wort ist kein individueller Kraftakt, sondern Folge
davon, dass der Bruder unter Brüdern aufgenommen und damit zum
Gehorsam befreit wird.

Diese Befreiung erweist sich als kräftig zuerst darin, dass sie
Menschenherzen bekehren kann. Ich zitiere wieder Hubmaier: «Sollen wir
nun an dem Geist wieder frei und an der Seele geheilt werden, [...] so

muss, muss, muss je solches geschehen durch eine Wiedergeburt, wie
Christus selbst sagt, oder wir werden nicht eingehen in das Reich Gottes.

Nun gebiert uns aber Gott williglich, wie Jakobus schreibt, mit
dem Wort seiner Kraft, auf dass wir von neuem seien ein Anfang seiner
Kreaturen. In diesem Wort, das Petrus einen unzerstörbaren Samen

nennt, werden wir von neuem recht frei und wieder gesund, so dass

ganz und gar nichts Verdammliches mehr in uns ist. So redet Christus:
<Die Wahrheit wird euch freimachen.> [...] Jetzt folgt unwidersprech-
lich, dass durch die Kraft des göttlichen Wortes in den Gläubigen rechte
Freiheit, wahre Gesundheit und wirkliches Leben sein muss, oder wir
werden die halbe Bibel umstossen. Das sei fern von uns.» 13 Fritz
Blanke hat in seinem Büchlein (Brüder in Christo festgestellt, dass die
Täuferbewegung eine Erweckungsbewegung war, in der Sündenerkenntnis,

Busse und Lebenserneuerung an zentraler Stelle standen14.
Das könnte in der Tat mit vielen Beispielen belegt werden.

Entscheidend für uns wie auch für die damalige Zeit ist jedoch, dass

die befreiende Kraft der Wahrheit auch auf die Veränderung der äusseren

Verhältnisse drängte. Das Thema der Jahre 1522 bis 1525 in Zürich
war ja die Reform der Christenheit, und die späteren Täufer waren hier

20



unter den vordersten Neuerern. Der bekannte Brie! von Konrad Grebel
an Thomas Müntzer vom September 1524 z. B. ist von Anfang bis Ende
ein Plädoyer für die Veränderung kirchlicher Verhältnisse. Er fordert
Thomas Müntzer nicht nur auf, er möge «allein das göttliche Wort
unerschrocken predigen», sondern verlangt auch, er solle «allein dem
Gotteswort gemässe Verhältnisse einführen und verteidigen» («allein göttliche

Gebräuche aufrichten und schirmen»)15. Sicher sollte das mit
geistlichen Mitteln geschehen, nicht mit Waffengewalt. Aber gemessen an
dem damaligen status quo war es revolutionär. Darüber hinaus begnügten

sie sich keineswegs mit rein kirchlichen Reformen. Hatten sie doch

von Zwingli gelernt, dass selbst die Gesetze der Obrigkeit dem göttlichen

Willen gleichförmig sein sollten16. Also verlangten sie auch hier
Veränderungen und führten solche, da sie vergeblich forderten, wenigstens

in ihrer Gemeinde durch. Die Hoffnung auf Veränderung über
den Kreis der augenblicklichen Anhänger hinaus aber war - wenigstens
in den ersten Jahren - Antrieb für noch manche Unruhestiftung. Die
Wahrheit, für die sie ihr Leben einsetzten, war ja nicht irgendeine,
sondern die Wahrheit. «Ich weiss gewisslich», schrieb Felix Mantz damals,
«dass, so man das einzigartige Wort frei einfältig vortragen würde,
niemand etwas darwider vermögen und Gott auch die Ratschläge der Gottlosen

zerstreuen würde. Ist es in andern Fällen und bei andern
Missbräuchen gelungen, wird es auch in diesem Fall (des Missbrauchs der
Taufe) gelingen. Lasse es doch frei und die Wahrheit Wahrheit sein.» 17

II. Die Trennung von Zwingli erfolgte nicht primär wegen theologischer

Differenzen, sondern in der Auseinandersetzung über Fragen der praktischen
Durchführung der Reformation, so dass psychologische Faktoren entscheidendes

Gewicht zu haben scheinen. Die Wahrheitsfrage entschied sich im Gehorsam

gegenüber dem Wort Gottes in der Praxis.

Würde man einen rein dogmengeschichtlichen Vergleich zwischen der
Position der Täufer, wie ich sie in der ersten These formuliert habe, und
der Zwingiis anstellen, so würde es schwer fallen, einen Grund für die
Trennung zu finden. Die Gedanken meiner ersten These könnte man
fast geradeso auch aus den Schriften Zwingiis belegen. Gewiss bietet
Zwingli auch noch andere Gesichtspunkte, und bei den ersten Täufern
sind die Individualitäten so gross, dass man nicht alle ihre Ideen auf
einen Nenner bringen oder aus einer Quelle erklären kann. Im übrigen
aber stehen sie geistig so nahe bei Zwingli, dass es erst unter dem

Aspekt der bereits vollzogenen Trennung möglich ist, sie auch ideenge-

21



schichtlich von Zwingli abzuheben. Die Ursachen der Trennung
bekommt man damit aber noch nicht zu Gesicht.

Diese hat man deshalb vor allem in psychologischen Faktoren und in
einer unterschiedlichen Bewertung der politischen Situation gesucht.

Sowohl bei den radikalen reformatorisch gesinnten Prädikanten in
den Dörfern um Zürich herum als auch in dem bibellesenden Laienkreis

um den Buchhändler Andreas Castelberger in Zürich selber (dies
waren nach Goeters die beiden Brutstätten der Schweizer Täuferbewegung)

18 lassen sich stark aggressive Töne und umstürzlerische Aktionen
beobachten. Die Bruchstücke aus Reden des späteren Täuferführers
Wilhelm Reublin, die uns gerichtsprotokollarisch erhalten sind, würden wir
heute als Demagogie klassifizieren 19. Die Aktionen des Bauern Jakob
Hottinger aus Zollikon, der sich auf Predigtstörungen spezialisiert hatte,

waren auch damals schon ein Ärgernis20. Die ungeduldige und ausfällige

Art, mit der Konrad Grebel auf Reformen drängte, verscherzte ihm
sicher von vornherein das Wohlwollen vieler, die sonst der Reformation

gegenüber freundlich eingestellt waren21.
So haben wir es bei diesen späteren Täufern mit Eiferern zu tun, die

sich 150prozentig für die Sache ihres Lehrers Zwingli einsetzten, während

dieser mit grösserem Uberblick darauf bedacht war, durch
geschicktes Taktieren die Mehrheit der politischen Kräfte der Stadt auf
seine Seite zu ziehen.

Anfänglich mag gerade durch den Einsatz so verschiedener Temperamente

der Fortgang der Reformation gefördert worden sein22. Aber es

ist zutreffend, dass der Gegensatz faktisch zu Reibungen führte, welche
sich rasch steigerten und schliesslich mit dem Bruch endeten23.

Eine unterschiedliche Bewertung der politischen Situation war dabei
in mehrfacher Hinsicht gegeben. Zwingli bezog in seine taktischen
Überlegungen nicht nur die innenpolitische Lage Zürichs ein, sondern
auch die Beziehungen der Stadt zu den andern Orten der Eidgenossenschaft

und zur vorderösterreichischen Regierung24. Man hat das als

Realpolitik charakterisiert25. Die radikalen Schüler Zwingiis zeigten für
solche Gesichtspunkte anscheinend kein Verständnis. Vorschläge ihrerseits,

wie man auf andere Weise die von Zwingli erstrebte politische
Macht in Zürich gewinnen könne, wurden von Zwingli abgelehnt. Sie

lagen zu dieser Zeit noch auf derselben politischen Ebene wie die Pläne

Zwingiis, setzten also eine andere Beurteilung der Lage voraus26.
Was hat die Beobachtung solch <nichttheologischer> Faktoren beim

Auseinanderbrechen der Parteien zu bedeuten für unsere Frage nach der

22



freimachenden christlichen Wahrheit? Wenn es nicht an der Theologie
lag, hat es sich entweder nicht um einen die Wahrheit wirklich tangierenden

Konflikt gehandelt oder aber die Wahrheitsfrage wurde nicht
einfach nur durch die richtige Theologie entschieden. Wenn aber nicht
durch die richtige Theologie, wodurch dann? Antwort: durch den
Gehorsam gegenüber dem Wort Gottes in der Praxis.

An dieser Stelle muss ich auf den vieldiskutierten Wendepunkt in
der Zürcher Reformation zu sprechen kommen27. Mich interessiert
daran in diesem Zusammenhang nicht die Datierungsfrage oder die
Frage, ob Zwingli objektiv gesehen seine Meinung geändert hat, indem
er etwa von einem ursprünglich freikirchlichen Gemeindeideal auf eine
theokratische Staatsauffassung umgeschwenkt wäre. Ich möchte lediglich

feststellen, dass die Täufer den Bruch als einen Verrat Zwingiis am
Evangelium empfunden haben, während für Zwingli durch den Bruch
offenbar wurde, dass die Täufer zwar von ihm ausgegangen seien, aber

nicht «aus ihm» stammten28. Dazu einige Zitate.
Am Anfang hat jenes <Axiom> Konrad Grebels zu stehen, mit dem er

im Dezember 1523 seinem Schwager Vadian gegenüber seine Missbilligung

der Entscheidungen Zwingiis anzeigte: «Wer denkt, glaubt oder
spricht, Zwingli handele gemäss dem Amt eines Hirten, der denkt,
glaubt und spricht gottlos.»29 Nicht Zwingiis Lehre ist hier Gegenstand
der Kritik, sondern sein Handeln. Noch auf der Oktoberdisputation
1523 hatte Zwingli in einer Predigt über das Hirtenamt die alleinige
Verpflichtung des Gemeindehirten gegenüber dem Evangelium
dargestellt30. Jetzt sah Grebel in Zwingiis Nachgeben gegenüber dem Rat in
der Mess- und Abendmahlsfrage einen krassen Widerspruch zum Inhalt
seiner Predigt. Theorie und Praxis stimmten nicht mehr miteinander
überein. Mit dem Ungehorsam des Hirten gegenüber der von ihm selber

verkündigten Wahrheit war die Wahrheit unglaubhaftig gemacht.
Das zweite Zitat ist ebenfalls aus einem Brief Grebels an Vadian,

jedoch ein Jahr später, Dezember 1524: «Eins muss ich reden», schreibt
Grebel. «Eignem Wucher und Zins und Pracht dieser Welt einen
unewigen, vergänglichen Trost und Hut aufsetzen oder dem fremden Wucher

gegenüber schweigen, das kommende Schwert (d.h. die drohende
Verfolgung) nicht anzeigen: ist es christlich geglaubt, geliebt, geschont,
so ist die Wahrheit Gottes die allerwahrhaftigste Unwahrheit.»31 Hier
kritisiert Grebel nicht mehr nur das dem Evangelium widersprechende
Handeln. Inzwischen ist ein weiteres Stadium der Auseinandersetzung
erreicht. Das Übel ist, dass ein solches Handeln, obwohl es nach

23



Zwingli selbst nicht dem Willen Gottes entspricht, gerechtfertigt und
als christlich ausgegeben wird. Der Ungehorsam gegenüber der Wahrheit

hat sich selbst einen christlichen Hut aufgesetzt und verdreht die
Wahrheit zur allerunwahrhaftigsten Unwahrheit. Kein Wunder, dass

Zwingli für Grebel «in diesem Punkt der Feind der Wahrheit» geworden

ist32.

Das dritte Zitat gibt den Ausspruch des Wächters Hans Hottinger aus

Zollikon vom Februar 1525 wieder, dem man entgegengehalten hatte,

man könne sich doch wenigstens an der Predigt Zwingiis freuen: «Ich
weiss nicht», sagt Hottinger, «wessen ich mich freuen soll. Heute predigt

er eins, morgen widerruft er es; denn er hat vor Jahren gepredigt,
dass man die Kindlein nicht taufen solle; jetzt aber sagt er, man solle sie

taufen. Und wenn er redet, dass Gott die Kinder habe heissen taufen, so

lügt er wie ein Bube, Bösewicht und Ketzer.»33 Hier liegt für den Täufer

zwar eine theologische Meinungsänderung Zwingiis vor. Aber der

eigentliche Vorwurf gilt der erwiesenen UnZuverlässigkeit. In der Sicht
der Täufer konnte ein Zwingli, der selber nicht beim Wort der Wahrheit

geblieben war, auch nicht Zeuge der Wahrheit werden.
Die Wahrheitsfrage entscheidet sich also in der Praxis des Gehorsams

gegenüber dem Wort Gottes. In Zürich hiess das: bei der Durchführung
der Reformation. Mit der Feststellung der evangelischen Wahrheit war
es nicht getan. Es brauchte Menschen, die sich dieser Wahrheit
unterordneten und damit zu Werkzeugen der Wahrheit wurden; Menschen
von Fleisch und Blut, mit ihren verschiedenen Temperamenten, aggressiven

und vermittelnden, mit ihrem schlichten Glauben und mit politischem

Horizont. Es brauchte aber auch eine Gemeinschaft, die solche
verschiedenen Elemente integrieren konnte, indem sie auf die evangelische

Wahrheit baute und ihr damit zugleich zur Geltung verhalf. Kurz:
Was ich in der ersten These als theologische Erkenntnis der Täufer
dargestellt habe, den funktionellen Zusammenhang nämlich von Schrift,
Gemeinde, Bekehrung und Veränderung der Verhältnisse, das bildete
nicht primär den Gegenstand der Auseinandersetzung zwischen Zwingli
und den Täufern, sondern beschreibt den Rahmen, innerhalb dessen die
Entscheidungen Fielen.

Dabei fielen diese in systematisch umgekehrter Reihenfolge. Der
Dissens begann mit der Auseinandersetzung über die Veränderung der
Verhältnisse (Zins- und Zehntenwesen, Bilder, Messe, Taufe, Funktion
der Obrigkeit), setzte sich fort mit der gegenseitigen Infragestellung der

persönlichen Integrität und Christlichkeit (Verrat Zwingiis, Unchrist-

24



lichkeit der Machthaber, Scheinheiligkeit und Sektiererei der Täufer)
und konkretisierte sich soziologisch in der Unterdrückung. Ausschliessung

und Verfolgung der Täufer durch die Obrigkeit einerseits sowie
im Protest, in der Verselbständigung und im Untertauchen der Täufer
andererseits. Eine theologische Verarbeitung des Auseinandergehens ist

nur gelegentlich, partiell und meist mit ungleichen Mitteln erfolgt.
Von daher ist es verständlich, dass bei einer Analyse der Entstehung

des Konflikts die psychologischen und politischen (sog. nichttheologischen)

Faktoren entscheidenes Gewicht zu haben scheinen. Trotzdem
lässt sich das, was ich als den Ort der Entscheidung der Wahrheitsfrage
bezeichnet habe, die Praxis des Gehorsams gegenüber dem Wort Gottes,

noch weiter explizieren und damit theologisch deuten.

III. Hinter der Auseinandersetzung über Fragen der praktischen Durchführung
der Reformation steckte, theologisch gesehen, eine unterschiedliche Auffassung
von der Bedeutung der Fleischwerdung des Wortes Gottes und somit auch dessen,

ivas Wahrheit ist.

Wenn Zwingli der täuferischen Anklage auf Verrat entgegensetzte, die
Täufer seien von ihm ausgegangen, stammten aber nicht aus ihm, so ist
damit eine grundlegende, die Geister scheidende theologische Differenz

behauptet. Während man zunächst theologisch völlig übereinstimmte

34, erkennt Zwingli vom Ende der auseinanderführenden
reformatorischen Praxis her, dass man immer schon theologisch geschieden
war. Ich halte dieses Urteil für falsch, wenn es den gemeinsamen
Ausgangspunkt leugnen soll, für richtig aber, sofern es die Trennung für
theologisch deutbar hält. Die Kategorien einer solchen theologischen
Deutung stammten schon für Zwingli nicht aus dem Gedankengut der
unmittelbaren Auseinandersetzung selbst, sondern wurden nachträglich
bei der Analyse des Geschehens den Ereignissen angelegt. Ich meine,
dies sei auch uns heute nicht nur erlaubt, sondern geboten, wenn wir
auf ein theologisches Verständnis der Trennung nicht verzichten wollen.

Die theologische Kategorie, mit der ich die Trennung deuten
möchte, ist die der Fleischwerdung des Wortes Gottes. Sie stammt aus

dem Umkreis der johanneischen Redewendung 1 Jh. 2,19): «Sie sind

von uns ausgegangen, aber sie waren nicht von uns», mit der Zwingli
die Täufer als Irrlehrer brandmarkte. Meine Frage ist allerdings die, ob
es nicht Zwingli war, der bei der Praxis der Durchführung der
Reformation die Fleischwerdung des Wortes Gottes in wesentlichen Punkten

25



nicht ernst genug nahm. Es wäre dann noch nicht ausgemacht, dass der

johanneische Satz von den Irrlehrern («Sie sind von uns ausgegangen,
aber sie waren nicht von uns») so eindeutig auf die Täufer zutrifft.

Was ich im Auge habe, ist mit einer mehr geistesgeschichtlichen
Kategorie als Spiritualisierung bezeichnet worden. Sowohl Zwingli als

auch die Täufer unterschieden zwischen Äusserem und Innerem im
Hinblick auf das Wort Gottes, die Kirche, die Bilder, die Messe, die
Taufe, die Kirchenzucht und den christlichen Gehorsam. Diese
Unterscheidung konnte mehrere Funktionen haben. Zunächst konnte sie dazu

dienen, gewisse altgläubige Zeremonien als bloss äusserlich abzuwerten.
Da diese Zeremonien nichts mehr mit dem Evangelium zu tun hatten,
vielmehr den christlichen Glauben vom Wesentlichen ablenkten, muss-
ten sie beseitigt werden. Darin stimmten Zwingli und die Täufer überein.

Die Bilderverehrung z. B. musste als Verherrlichung von bloss Äus-
serlichem abgeschafft werden. - Eine weitere Funktion hatte die
Unterscheidung von Äusserem und Innerem darin, dass sie es möglich
machte, eine Neuordnung der äusseren Verhältnisse aus ihrem
ursprünglich gemeinten Wesen herzuleiten. Die Kommunion z.B. sollte
nicht abgeschafft, sondern als Herrenmahl neu gestaltet werden. Deshalb

musste man von der damals üblichen Form der Kommunion deren

eigentliche Bedeutung unterscheiden. Aus der neutestamentlichen
Bedeutung des Herrenmahls ergab sich seine wahre Form von selbst. Das

für die späteren Täufer zunächst Faszinierende an ihrem Lehrer Zwingli
war die Konsequenz, mit der er die Reformation der äusseren Ordnungen

aus der wiederentdeckten Wahrheit des Evangeliums folgerte.
In der Entwicklung dieser Reformation zeigte es sich allerdings, dass

die Unterscheidung zwischen Äusserem und Innerem bei Zwingli noch
eine dritte Funktion erhalten konnte. Die Abwertung des bloss Äusser-
lichen gegenüber dem Innerlichen und damit die Trennung beider
wurde gerade dann eingeführt, wenn die zunächst geforderte strenge
Bezogenheit des Äusseren auf das Innere nicht mehr durchgehalten
werden konnte. Wenn z. B. die nach göttlicher Gerechtigkeit fällige
Abschaffung des Zins- und Zehntenwesens wegen des Widerstandes der

Obrigkeit unmöglich erschien, erklärte Zwingli, diese Frage falle als

eine Frage in bloss zeitlichen Dingen tatsächlich in die Kompetenz der

Obrigkeit und man müsse sie ihr überlassen35. Wohl sollte sich nach

Zwingli auch die Obrigkeit nach der göttlichen Gerechtigkeit richten
und ihr möglichst gleichförmig werden. Aber wenn erst der Unterschied

zwischen Zeitlichem und Geistlichem, Äusserlichem und Seeli-

26



schem eingeführt worden war, konnte die Obrigkeit ihre Distanz zur
göttlichen Gerechtigkeit mit der Distanz zwischen Äusserem und Innerem

begründen und bekam dafür das Plazet Zwingiis. Diese dritte
Funktion der Unterscheidung in Innerem und Äusserem, welche das

Zusammengehörige auseinanderriss, hat man mit Recht als Zwingiis
Spiritualismus bezeichnet36.

Ich verzichte jetzt auf eine Darstellung der Stufen, in denen sich dieser

Spiritualismus bei der Auseinandersetzung Zwingiis mit seinen
Schülern formierte37. Am Ende standen sich zwei Parteien gegenüber,
die nicht nur ihrem Temperament nach oder in ihrer politischen
Einschätzung der Lage, sondern jetzt auch in theologischer Hinsicht kaum
mehr zu vereinen waren. Ich skizziere das kurz an der Tauflehre und am
Gemeindebegriff.

Die Ablehnung der Kindertaufe und Forderung einer Glaubenstaufe
ergaben sich für die Schüler Zwingiis aus dem neuverstandenen Wesen
der Taufe. Weil die Wassertaufe als äusseres Zeichen auf ihr Wesen
hinwies, musste sie in der Form dem entsprechen und konnte nicht
beliebig gestaltet werden. In der dem Evangelium gemäss neu geordneten
Taufe erfuhr der Täufling die Sündenerkenntnis, die Gnade Gottes, die
Hinwendung zu Christus und die Eingliederung in die Gemeinde. Als
äusseres Zeichen gehörte sie integral mit zu dem Geschehen des
Christwerdens und war für die Täufer in diesem Sinn notwendig.

Zwingli stimmte in der Beschreibung des Wesens der Taufe mit den
Täufern überein. Aber die Unterscheidung von innerem Wesen und
äusserer Form benutzte er, um die äussere Form von ihrer Bedeutung zu
trennen und nach andern Gesichtspunkten zu gestalten. Auch für ihn
gehörte der vom Täufling bekannte Glaube zur Taufe. Doch durfte beides

zeitlich beliebig auseinanderfallen, weil die Wassertaufe als bloss
äusserliche Form nicht wesentlich war. Er kritisierte die Täufer, gerade
weil sie von der äusserlichen Taufform die Seligkeit abhängig zu
machen schienen. Gerade an diesem Punkt schien ihm die glücklich
gewonnene evangelische Freiheit verworfen zu werden. Typisch zwinglisch

antwortete deshalb der Pfarrer Ulrich Zing in Dürnten, als ihn die
Täufer fragten, wie ihm die Predigt Grebels gefallen habe. «Es gefällt
mir wohl», sagte er, «und ist die göttliche Wahrheit.» Und später noch
einmal: «Es ist nichts anderes denn das klare Wort Gottes.» Er bedauerte

sogar, dass er Kinder taufen müsste. Der Grund dafür, dass er es

trotzdem tat, aber lautete: «Es steht keine Seligkeit im Taufen»; es sei

nur ein äusserliches Zeichen38. Die Praxis also ist anderen Kriterien un-

27



terworfen als denen, die man eigentlich für allein gültig erklärt hat. Die
Gültigkeit des Wortes Gottes wird auf das Innere beschränkt, die göttliche

Wahrheit in einem verflüchtigenden Sinne vergeistigt. Damit war
Zwingli gewiss nicht angetreten, und er hätte es auch später nie als

Grundprinzip seiner Theologie anerkennen können. Aber seine

Entscheidungen gegen die von den Täufern ernstgenommenen
Konsequenzen wurden von einem solchen Dualismus aus gerechtfertigt.

Entsprechendes geschah in der Auseinandersetzung der Parteien mit
dem Kirchenbegriff. James Stayer hat gezeigt, dass die Täuferbewegung
ihren Ursprung im reformierten Kongregationalismus gehabt hat, also

in der Mündigkeit der zunächst als kirchlich-politische Einheit
konzipierten Gemeinde39. Die Gemeinde wählte sich eigene, von Pfründen
unabhängige Prediger, befand in eigener Vollmacht und ohne
Bevormundung über den Sinn des Wortes Gottes und fällte Entscheidungen
über notwendige Reformen. So war z.B. Wilhelm Reublin in Witikon
vor den Toren Zürichs von seiner Gemeinde nicht nur unabhängig vom
eigentlich zuständigen Grossmünsterkapitel eingesetzt, sondern wurde
auch aus eigenen Beiträgen der Gemeinde bezahlt.

In Zürich selber war eine in dieser Weise selbständige Gemeinde
zwar angestrebt, aber bei der Notwendigkeit, nicht nur eine Gemeindebasis,

sondern auch die politische Macht für das Evangelium zu gewinnen,

ergab sich eine starke Spannung zwischen der reformfreudigen
Gruppe Evangelischer und dem hinhaltenden Zürcher Rat. Diese Spannung

konnte schliesslich von den späteren Täufern nicht mehr durchgehalten

werden. Sie zogen die Konsequenz, indem sie die Gemeinde
unabhängig von der Obrigkeit und dann im Widerspruch zu ihr handeln
Hessen. Das geschah, um die Merkmale beibehalten zu können, die
nach gemeinsamer Erkenntnis Zwinglis wie auch seiner Schüler wesentlich

für die Kirche Christi sein sollten. Zwingli hingegen verstand die
Spannung durchzuhalten und gewann dabei auch die Obrigkeit für die

Durchführung seiner Reformation. Die Frage aber ist, ob es wirklich
noch seine Reformation war. Denn um die Obrigkeit auf die Seite der
Reformation zu ziehen, hatte er ihr die völlige Gewalt über alles belassen,

was man der bloss äusserlichen Ordnung der Dinge zurechnen
konnte: die Berufung und den Unterhalt der Prediger; die Entscheidung,

welche Lehre es wert war, befolgt zu werden; die innere Ordnung

der Gemeinde durch Kindertaufen, Abendmahl und bürgerliche
Gesetzgebung; die Sicherung solcher Ordnung nach aussen und innen
mittels Androhung und Ausübung von Gewalt40. Das Ergebnis war die

28



»res publica Christiana», der christliche Staat, in dem die Gesamtheit
aller äusseren Ordnungen unter ein christliches Vorzeichen gesetzt, die
wahre Kirche aber für prinzipiell unsichtbar erklärt wurde41. Die täuferische

Gemeinde hingegen erschien in seinen Augen trotz ihres vielfachen

Widerspruchs als Gemeinde der Sündlosen, in der gemäss 1 Jh. 1,8
die Wahrheit nicht sein könne42. Der Kirchenbegriff Zwingiis erfuhr
also durch die parallele Anwendung des Dualismus auf das Verhältnis
»Evangelium und äussere Ordnung» wie auch »Kirche und Obrigkeit»
eine Vergeistigung, welche den Täufern als eine Entleerung vorkommen

musste.
Mit dieser Spiritualisierung erhält nun, theologisch gesehen, die

Fleischwerdung Gottes bei Zwingli eine andere Bedeutung als bei den
Täufern. Die Inkarnation des Logos steht bereits im Johannesevangelium

und in den Johannesbriefen nicht nur am Anfang des Lebens Jesu,
sondern auch am Anfang der vom Wort dieses Jesus lebenden
Jüngergemeinde. Beide, fesus und Jüngergemeinde, sind mitten in dieser
Welt irdische, sichtbare, zeitliche Grössen. Dass in ihnen das Wort
Fleisch geworden ist, kann die Welt nicht begreifen, wohl aber können
es diejenigen, die aus der Wahrheit sind, d.h. die von diesem Wort
herkommen. Die konstitutive Rolle des Geistes dabei (er wird uns «in
alle Wahrheit leiten») ist nicht etwa im Sinne einer Verflüchtigung
gemeint, sondern ermöglicht nach dem Abschied Jesu das Fortwirken des

Logos mitten in dieser Welt gerade durch die sichtbare Jüngergemeinschaft.

Voraussetzung dabei ist, dass diese sich an das Wort hält und
damit in der Wahrheit bleibt.

Ich meine, dass Zwingli dort, wo er einer Spiritualisierung verfällt,
die Fleischwerdung des Wortes in Jesus nicht durchzieht bis hin zur
Konkretion des Geistes im Leben der Jüngergemeinde, sondern die
öffentliche, sichtbare Seite der Gemeinde als etwas bloss Äusserliches von
woanders her bestimmt sein lässt, etwa von den Forderungen nach

Ruhe, Ordnung und Einheit her. Ausdrücklich ist das seinerzeit bei der

Auseinandersetzung über die Liebe als Massstab für alles christliche
Handeln sichtbar geworden.

Schon seit 1524 wurde den Täufern das Argument entgegengehalten,
in strittigen Fragen solle man nach der »Regel der Liebe» verfahren. Das

mag zunächst nur geheissen haben, dass man es über der strittigen Frage
nicht zum Bruch kommen lassen sollte. John Yoder hat jedoch gezeigt,
dass mit dieser Formel bald die Auseinandersetzung über die Frage

überhaupt beiseitegeschoben, ja dass mit der Berufung auf die Liebe die

29



Geltung von Schrift und Evangelium - vor allem für den Bereich des

Äusseren - ausser Kraft gesetzt wurde43. Begründeten die Täufer ihre
Bedenken gegen die Kindertaufe aus der Schrift, sollte das aus Liebe um
der Einheit willen hintangestellt werden. Weigerten sie sich auf Grund
der Bergpredigt, den Eid zu schwören, sollten sie doch aus Liebe zum
Nächsten dazu bereit sein. Gerieten sie durch ihren Widerspruch in die

Opposition, sollten sie diese um der Liebe willen (sprich: um Unruhe
zu vermeiden) aufgeben. Die «Regel der Liebe> war für Zwingli, Oeko-
lampad und andere die Lösung aller Streitfragen, weil sie die Summe
aller Gebote sein sollte. Tatsächlich aber wurde sie die unevangelische
Alternative zum Wort der Schrift. Dagegen protestierten die Täufer und
versuchten, die Liebe inhaltlich von der Wahrheit des Evangeliums her

zu bestimmen. So zitiert Hubmaier IKo. 13,6: «dass sich die Liebe der
Wahrheit erfreue. Wie ist nur jetzt die Wahrheit wider die Liebe? Aber
du redest vielleicht von der Welt der Liebe, welche göttliche Wahrheit
nicht erleiden kann.»44 Ja, Hubmaier hielt Zwingli dessen eigene
Formulierung aus der Auslegung der 15. Schlussrede entgegen, in der

Zwingli geschrieben hatte: «Es werden auch alle die Wahrheit erkennen,

die sich einzig an das Wort Christi halten, Joh. 8,31 f.: Wenn ihr
bei meinem Wort bleiben werdet, so werdet ihr wahrlich meine Jünger
und werdet die Wahrheit erkennen und die Wahrheit wird euch
freimachen.» 45

Dazu Hubmaier: «Ist nun Kindertaufen eine Wahrheit, so zeig es an
in dem klaren Wort Gottes.» Und er erinnerte Zwingli daran, dass

Zwingli genau mit diesem Argument auf der ersten Zürcher Disputation

gegen den Vertreter des Bischofs von Konstanz gefochten habe46.

«Nicht der zankt, der die Wahrheit lehrt (denn die Liebe erfreuet sich
der Wahrheit). Aber der zankt, der ohne alle klare Schrift der Wahrheit
widerstrebt.»47

Der theologische Dissens, der hier zum Ausdruck kommt, ist nicht
der zwischen einem am Buchstaben klebenden Biblizismus und einer
mehr auf den tieferen Sinn gerichteten Exegese. Es ging nach Meinung
der Täufer vielmehr um das Bleiben am Wort Jesu. Zwingli löste sich,
so sahen sie es, von diesem Wort, indem er mittels eines inhaltlich
anders gefüllten Liebesbegriffes andere Massstäbe für die Gestaltung der
öffentlichen, sichtbaren Seite des Christseins einführte. Damit war das

fleischgewordene Gotteswort, Jesus, in diesem Bereich nicht mehr gültig,

die Wahrheit verflüchtigte sich, und die besondere, nur der Treue
zu dieser Wahrheit verheissene Freiheit ging in den Augen der Täufer

30



verloren. Hier zitierten sie 1 Jh. 2,4: «Wer sagt, er kenne Gott, und
seine Gebote nicht hält, der ist lügenhaftig und in demselben ist die
Wahrheit nicht.»48 Noch im Januar 1532 fasste Pilgram Marpeck in
Auseinandersetzung mit Martin Bucer diesen Punkt folgendermassen
zusammen: «Dass Ihr aber sagt, das Gebot der Liebe sei das vornehmste
Stück und Werk der Christen [...], das gesteh ich auch, aber mit dem
Unterschied, dass man in Christo einen wahren Gott habe und in seiner
Lehre und Ordnung bleibe; denn wer nicht bleibt in der Lehre Christi,
der hat keinen Gott. So ist der Liebe Anfang: an Gott und sein Wort
glauben und es halten, wie Johannes 8,31 f. sagt: Werdet ihr bleiben in
meiner Rede, so werdet ihr meine rechten Jünger sein und werdet die
Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch freimachen.» 49

IV. Der <Spiritualismus> Zwingiis führte nach Meinung der Täufer zu einer

Ausklammerung des Kreuzes in der christlichen Praxis. Das den Christen
auferlegte Kreuz war in ihrem Augen nicht nur notwendige Folge christlichen

Bekennens, sondern auch selber Zeugnis für die Wahrheit

In der ältesten Chronik der Hutterischen Brüder wird geschildert, wie
Zwingli, Grebel und Mantz gemeinsam zur Uberzeugung gekommen
seien, die Kindertaufe sei keine rechte Taufe. Als dann aber Grebel und
Mantz die Einführung der rechten Taufe verlangten, «da hat Ulrich
Zwingli, welchem vor Christi Kreuz, Schmach und Verfolgung grauste,
nicht gewollt und vorgegeben, es würde ein Aufruhr entstehen».50
Diese Erinnerung einer späteren Zeit an die Anfänge bezieht sich auf
den tatsächlich von Zwingli gemachten Vorwurf, es könne durch die

Bestrebungen der späteren Täufer Aufruhr entstehen.51 Die Erinnerung
der hutterischen Chronik ist auch insofern zutreffend, als es Zwingiis
oberstes Prinzip in diesen entscheidenden Jahren war, dass die
Reformation ordentlich und ohne allzu grosse Unruhe verwirklicht werden
könnte, wie sich das z. B. in der speziellen Füllung des Begriffes der
Nächstenliebe, wie wir gesehen haben, niedergeschlagen hat. Aber diese
Seite der Sorge Zwingiis bezeichnet der Chronist als nicht echt, sondern
als eine bloss vorgegebene. In Wirklichkeit habe Zwingli vor Christi
Kreuz, Schmach und Verfolgung gegraust. In seiner Angst vor der
Übernahme des Kreuzes Christi liege deshalb die eigentliche Ursache
der Trennung.

Ich meine, dass man dieses Urteil nicht übernehmen darf, wenn man
es - so wie es klingt - psychologisch versteht. Man wird Zwingli nicht
der persönlichen Feigheit bezichtigen können. Auch wäre es unzutref-

31



fend, wenn man behaupten wollte, das Kreuz Christi als Kennzeichen
der Nachfolge spiele eine untergeordnete Rolle in seiner Theologie.
Das Gegenteil liesse sich leicht nachweisen. Wohl aber ist es verständlich,

wenn die Täufer den Bruch zwischen Wort und Tat, theologischer
Erkenntnis und reformatorischer Praxis, zwischen Wahrheit Christi und

sogenannter Nächstenliebe als Vermeidung des Konfliktes und damit
als Ausklammerung des Kreuzes deuteten. Es gehört mit zu den
entscheidenden Punkten ihrer in der Auseinandersetzung mit Zwingli
gewachsenen und gefestigten Erkenntnis, dass das konsequente Beibehalten

der religiös-politischen Einheit eines Gemeinwesens nicht zu
vereinbaren war mit der Wahrheit, deren integraler Bestandteil das Kreuz

war. Die hutterische Chronik spiegelt deshalb auch an einer anderen
Stelle ihres Berichtes über die Auseinandersetzung zwischen Zwingli
und den Täufern die frühe Ueberzeugung der Täufer wider, wenn sie

erklärt, die rechte Taufe Christi bringe das Kreuz gewiss mit sich52.

Doch sind hier theologische Unterscheidungen notwendig, um auch die
Differenziertheit täuferischer Stellungnahmen und Aktionen verstehen

zu können.
Zunächst erfuhren die Täufer das Kreuz als Folge ihres Bekenntnisses

zur Wahrheit. «Ihr wisst auch», schreibt Johannes Brötli nach seiner
Ausweisung aus Zürich, «wie ich um der Wahrheit willen von euch vertrieben

bin nach dem Willen Gottes.» 53 Diese Folge des Bekenntnisses zur
Wahrheit musste sich einstellen, weil Christus selber bereits solche

Erfahrungen gemacht hatte: «Und ob du darum leiden müsstest», schreibt
Grebel an Müntzer, «du weisst wohl, dass es nicht anders sein kann.
Christus muss noch mehr leiden in seinen Gliedern.»54 Denn wie
schon bei Jesus, so trifft auch bei seinen Jüngern das Evangelium auf
den Widerspruch der Welt. Hubmaier: «Hier folgt Verfolgung, das

Kreuz und alle Trübseligkeit von des Evangeliums wegen in der Welt,
die dann hasst das Licht und Leben und hat lieb die Finsternis.»55 Die
blosse Tatsache also, dass das Licht in der Finsternis scheint, ruft einen
Gegensatz hervor, der für den Fleischgewordenen und damit auch für
seine Nachfolger als Kreuz spürbar wird: «Denn wo Christus ist, da

trägt der Christ mit ihm sein Kreuz. Wo wir das Kreuz von uns werfen,
da wird fürwahr auch Christus nicht bleiben.»56

Wenn daher die Täufer in den Verdacht des Aufruhrs kamen und,

gemessen an den Massstäben des status quo, auch als Aufrührer angesehen

werden mussten, so erkannten sie das als dem Evangelium gemäss
an. Sicher versuchten sie, die Obrigkeit davon zu überzeugen, dass sie

32



nur nach der Wahrheit, nicht aber nach Aufruhr strebten. Die Protestation

von Felix Mantz 1524/25 ist noch von einer geradezu zwingli-
schen Zuversicht getragen57.

Aber der Verlauf der Ereignisse, sprich: die Realität dieser Welt,
muss sie bald eines Besseren belehrt haben. Hubmaier z. B. machte
schliesslich aus dem Schimpfwort <Aufrührer> einen Ehrentitel: «Dass

ich aber als ein Aufrührer beschuldigt werde, dessen sei Gott gelobt. Es

ist eben der Name, so Christo meinem Heiland auch gegeben war. Er
musste auch ein Aufrührer sein, der das Volk aufrührig gemacht hat von
Galiläa bis gen Jerusalem.» 58

Und als man Hubmaier vorhielt, seine Lehre sei auf Zertrennung
und <Rottierung> gerichtet, antwortete er, Christus selbst sei ein
Zeichen, dem widersprochen wird. Er habe das Schwert gesandt und nicht
den Frieden. Ein Vater werde gegen seinen Sohn aufstehen, eine Mutter
gegen ihre Tochter usw. «O, das ist eine selige Rottierung und Zertrennung.»

«Aber dass die Wahrheit Aufruhr gebiert, daran ist nicht sie

schuldig, sondern unsere Bosheit, wie auch der neugeborene Christus
nicht schuldig war an dem grimmen Mord der unschuldigen Kindlein,
sondern der Mörder Herodes.»59

Für die Täufer wurde es unter dem Eindruck der einsetzenden
Verfolgung zur entscheidenden Frage, wie man dieses Kreuz bestehen, wie
man durchhalten, wie man in der Wahrheit bleiben könne. Johannes
Brötli stellt es in dem schon zitierten Brief der Zolliker Gemeinde vor
Augen: «Ich bezeuge noch heute bei Tag, Himmel und Erdreich, dass

ich euch die Wahrheit gelehrt habe. Und wenn ihr in derselben Wahrheit

besteht, so seid ihr Gottes und er ist euer und ihr seid selig. Fallt ihr
aber ab, so seid ihr Kinder der Verdammnis und ist Gott weit von euch
und ihr seid elend und verlassen und werdet jede Mücke fliehen, die
daherfliegt.»60 In gleicher Richtung geht eine Mahnung, welche die
Zolliker fast zur selben Zeit von den in Zürich gefangenen Täufern
erhielten. «Wir wollen euch um Christus willen gebeten haben, dass ihr
auch stark seid in Christo und euch nicht lasst abschrecken, so ihr allein
seid. Doch ihr seid nicht allein, Christus ist mit der Wahrheit bei euch.»
Damit dies jedoch nicht nur eine fromme Redensart ist, folgt im nächsten

Satz des Briefes als konkreter Hinweis darauf, wie Christus denn
bei ihnen sein kann, so etwas wie der erste Ratschlag zu einer täuferischen

Gemeindeordnung: «Und zum ersten, so ihr zusammenkommt,
so tut zum allerersten ein rein Gebet zu Christus, dem Vater, und bittet,
dass er euch einen gebe, der da taufe und lehre. Und es ermahne je ei-

33



ner den andern, und fürchtet niemand, weder Gewalt noch Schwert,
denn Gott wird bei euch sein, so ihr ihn im wahren Glauben bittet.
Auch lasst euch eures Bruders Peters Ehegemahl empfohlen sein mit
Notdurft und Handreichung. Und bittet Gott für uns; das wollen wir
auch für euch tun.»61 Angesichts des Kreuzes bleibt derjenige in der

Wahrheit, der in der Gemeinschaft der Brüder, die im Gebet und unter
dem Wort zusammenlebt, eine Stütze hat.

Unter solchen Umständen kann das Kreuz, das zunächst Folge des

Bekenntnisses zur Wahrheit ist, selber zum Bekenntnis werden. Das

Kreuz als Zeugnis für die Wahrheit ist bei vielen Täufern schon früh ins

Zentrum ihres Denkens und Handelns gerückt, am stärksten wohl bei

Grebel, der schon in seinem Brief an Müntzer von dem Bewusstsein
bestimmt war, «in gefährlichen Zeiten», d.h. in Zeiten der Entscheidung

auf Leben und Tod zu leben. Sein Brief vom 30. Mai 1525 an

seinen Schwager Vadian, den Reformator von St. Gallen, bringt seine
Gedanken in klare Worte. Da in den bevorstehenden Tagen die Entscheidung

St. Gallens für oder gegen die dortige Täuferbewegung fallen
sollte, beschwört Grebel seinen Schwager, der das gewichtigste Wort
bei dieser Entscheidung zu sagen hatte: «Ich rufe Himmel und Erde als

Zeugen an. Ich bitte dich, mich zu tragen, wenn ich das rede, was durch
Christus unsern Herrn und Heiland wahr ist in Wahrheit. Ich werde,
wenn der Herr es zulässt, bis in den Tod die Wahrheit bezeugen, in
welcher diese (meine Brüder) wahrlich sind und Du auch sein könntest.
Ich weiss, was Dich treibt: Der Reichtum treibt Dich, glaube ich, oder
Deine fleischliche Weisheit oder die gottlose Partei Zwingiis, des Feindes

der Wahrheit in dieser Sache.» Er bittet Vadian, wenn er nicht für
die Täufer eintreten könne, solle er ihnen wenigstens nicht widerstehen
und fährt dann fort: «Wenn Du nachgibst, werde ich mein Leben für
Dich hingeben. Wenn Du nicht nachgibst, werde ich es für diese unsere
Brüder hingeben in Opposition zu allen, die dieser Wahrheit widerstehen

werden. Ein Zeugnis nämlich will ich für die Wahrheit ablegen,
indem ich mich losreisse vom Besitz, von zuhause nämlich, was mein ein
und alles ist. Ich werde ein Zeugnis ablegen durch Kerker, Verbannung,
Tod und ein geschriebenes Büchlein, wenn Gott es nicht verbietet.» 62

Man kann es verstehen, dass solch einer bewussten Ausrichtung auf
das Kreuz als Zeugnis von der Wahrheit der Vorwurf nicht erspart
blieb, man dränge sich zum Märtyrertum63. Vielleicht aber war es auch

nur die besonders klar entwickelte Einsicht, dass die Wahrheit, nämlich
Christus der Gekreuzigte, nicht anders zu Wort kommen kann, als in-

34



dem auch seine Jünger das Sterben ihres Herrn an ihrem Leib tragen
werden (2Ko. 4,10). So jedenfalls klingt es im Munde eines Grebel-
Gefährten, des Schneiders Hans Ockenfuss, am 5. März 1526: «Da keiner

gekommen sei, der aus Altem und Neuem Testament dargelegt
habe, dass man Kinder taufen solle, wolle er bei der Wahrheit bleiben
und das mit seinem Blut bezeugen wie sein Vorfahre Christus.»64 Zwei
Tage später beschloss der Zürcher Rat die Einführung der Todesstrafe
für weitere Wiedertaufen.

V. Als eigentlicher Inhalt der Wahrheit ist das Kreuz Massstab für das Bleiben

an Jesu Wort, damals und heute. Die Auferstehung Jesu erweist diese Wahrheit
als unüberwindlich und schenkt dem Glaubenden die wahre Freiheit.

Seit den Untersuchungen von James Stayer dürfen wir uns nicht mehr
darüber täuschen, dass der sog. täuferische Pazifismus in den Anfängen
der Täuferbewegung keineswegs für alle Täufer eine Selbstverständlichkeit

war. Anders als Konrad Grebel und der enge Kreis der stadtzürche-
rischen Täufer um ihn waren die Prediger Reublin, Hubmaier und
Krüsi bereit, die täuferische Reformation von ihren Gemeinden Hailau,
Waldshut und Tablat mit Waffengewalt schützen zu lassen. Sie werden
folglich auch nicht in gleicher Weise das Ubernehmen des Kreuzes
Christi als Möglichkeit des Zeugnisses für Christus verstanden haben.
Es sind da viele Schattierungen zu beobachten, die auch nicht einfach

geografisch voneinander abgegrenzt werden können. An einem Ort, ob
Waldshut, Schaffhausen, Zürich oder St. Gallen, gab es neben
leidenswilligen Täufern revolutionäre, neben solchen, die der christlichen
Obrigkeit das Schwert zugestanden, andere, die der Obrigkeit deshalb den
christlichen Namen absprachen. Was behaupte ich also, wenn ich sage,
der <Spiritualismus> Zwingiis führte nach Meinung der Täufer zu einer
Ausklammerung des Kreuzes aus der christlichen Praxis, wenn doch die
Täufer selber gar keinen einheitlichen Standpunkt vertraten? Hat James
Stayer recht, wenn er meint, hier werde ein späterer konfessioneller
Standpunkt nachträglich in die Anfänge hineinprojiziert, sei es der des

hutterischen Geschichtsbuches oder der eines wehrlosen Mennoniten-
tums?65 Ich meine, James Stayer hat recht. Doch frage ich mich, ob wir
es überhaupt vermeiden können, gewisse Wertungen, ob konfessioneller

oder anderer Art, an die Geschichte heranzutragen. Ich erläutere das

an einem Text Hubmaiers zu unserem Thema.
In seiner letzten Schrift, der Rechenschaft des Glaubens, grenzt

Hubmaier sich von Hans Hut und dessen Anhängern ab, die Verschwörun-

35



gen und Aufruhr betreiben «als müsse man mit dem Schwert daran».

«Nein, nein, nicht also!» ruft Hubmaier aus. «Ein Christ ficht, schlägt
und tötet nicht, er sitze denn in der Obrigkeit und sei dazu verordnet
oder von der ordentlichen Obrigkeit dazu berufen. Aber sonst, bevor
ein Christ ein Schwert zieht, lässt er eher Mantel und Rock. Er bietet
auch den anderen Backen dar, ja Leib und Leben. So friedlich ist ein
christliches Wesen; denn das ist der Christen Sieg, unser Glaube, der
die Welt überwindet. Demnach ist eines Christen Leben nur auf Leiden
gerichtet, damit er Christo einigermassen im Leiden gleich werde,
desselben Leiden erfülle an seinem Leib und mit seinem Kreuz ihm nachfolge

den Weg, welchen er uns bereitet hat (ist uns Jesus diesen Weg
mit seinem Kreuz und Leiden doch selbst vorgegangen). Alsdann werden

wir auch mit ihm miterben das ewige Leben.»66
Sehen wir von dem Passus über die Obrigkeit und ihr Recht zum

Führen des Schwertes ab, dann haben wir hier den Standpunkt
sogenannter täuferischer Wehrlosigkeit abgerundet dargestellt. Es wird deutlich,

dass Verfolgung und Leiden nicht nur als Folge des Bekennens
und als ein Zeugen für die Wahrheit verstanden, sondern darüber hinaus

als eigentlicher Inhalt dieses Zeugens begriffen werden konnte, also als

die Wahrheit. Frieden und Gerechtigkeit im Sinne Jesu Christi wird dort
Genüge getan, wo seine Jünger den Weg seines Kreuzes und Leidens

weitergehen. Der Glaube, der darauf setzt, ist der Sieg, der die Welt
überwindet.

Das passt genau zu der berühmten Stelle im Brief Grebels an Thomas
Müntzer, an der Christen als Schafe vor dem Schlächter bezeichnet werden,

und zum 6. Artikel des Schleitheimer Bekenntnisses, in dem

Nachfolge Christi als Weg der Selbsterniedrigung beschrieben wird. 67

Aber für die christliche Obrigkeit und diejenigen, welche von ihr dazu
verordnet werden, gilt es bei Hubmaier im Gegensatz zu Grebel und
Sattler nicht. Das macht einen scheinbar unendlichen Unterschied, und
zwar mitten im täuferischen Lager. Dies ist, wie gesagt, nur ein Beispiel
für die Variationsbreite der täuferischen Stellungnahmen zum Schwert.
Wie sind solche Unterschiede zu bewerten?

An dieser Stelle komme ich nicht darum herum, eigene, vorgegebene

Wertungen beizubringen. Es ist meine persönliche, teilweise
sicher auch konfessionell geprägte Uberzeugung, dass der christliche
Glaube in der Übernahme des Kreuzes Christi seinen Kern hat. Für
mich ist, theologisch gesehen, das Kreuz primär der Inhalt des christlichen

Glaubens, nur deshalb auch Zeugnis für die Wahrheit und

36



schliesslich Konsequenz des Eintretens für die Wahrheit. Eins ist ohne
das andere nicht möglich. Das Kreuz als Konsequenz des Eintretens für
die Wahrheit ist m.E. nur sinnvoll, wenn es eben das Übernehmen des

Kreuzes Christi ist, um dessentwillen das Kreuz getragen werden muss.
Jesus musste das Kreuz tragen, nicht weil er ein Zelot gewesen wäre,
sondern weil er sich selbst erniedrigt und damit für die Wahrheit Gottes

ein Zeugnis abgelegt hat. Wenn diese Wahrheit nun in bestimmten
Bereichen nicht mehr anerkannt wird, wie zum Beispiel im Bereich der

Obrigkeit, dann darf man m.E. nicht wie Hubmaier diesen Bereich, und
was in ihm geschieht, trotzdem als christlich ausgeben, denn es

entspricht nicht der in Jesus Christus sichtbar gewordenen Wahrheit des

Kreuzes. So weit meine persönliche Überzeugung, in der ich mich von
anderen unterscheiden mag.

Von dieser Überzeugung kann ich nun nicht absehen, wenn es an
eine historische Verarbeitung der variationsreichen Ansichten der ersten
Täufer geht. Da finde ich in einem wichtigen Dokument der ersten
Anfänge, im Brief Grebels an Müntzer, hinreichend klare Worte, die mir
zeigen: Hier wird vertreten, was auch ich für den Kern des christlichen
Glaubens halte. In einem anderen Dokument, zweieinhalb Jahre später,
im Schleitheimer Bekenntnis finde ich dasselbe noch deutlicher ausgesagt.

Daneben und dazwischen gibt es Dokumente und Aktionen, welche

eng damit zu tun haben und einen teils sehr verwandten Geist
widerspiegeln. Und doch liegen sie an irgendeinem Punkt nicht auf der
Linie Grebel-Sattler, welche für mich die systemimmanent konsequente
Linie ist. Wie soll ich sie einander zuordnen? Obgleich das natürlich
auch vom Einzelfall abhängt, werde ich jedesmal die Linie Grebel-Sattler

als eine für mich sinnvolle zum Bezugspunkt machen. Andere
nehmen, je nach ihrer eigenen Überzeugung einen anderen Bezugspunkt.
Die Wahrheit liegt dann im zwinglischen Realismus oder im radikalen
reformierten Kongregationalismus oder im lutherisch-hubmaierschen
Nebeneinander von privater Feindesliebe und öffentlicher Wahrung
von Ruhe und Ordnung mittels des Schwertes. Wir sollten diese

Bedingtheit unserer Geschichtskonstruktionen transparent machen,
damit wir uns nicht unredliche Forschung vorwerfen, wo es sich um
glaubensmässig begründete, leider unvermeidbare Grundpositionen
handelt.68

Diese erkenntniskritischen Überlegungen eines Historikers wären
hier nicht am Platz, wenn sie nicht für unser Thema von Bedeutung wären.

Das Bleiben beim Wort Jesu bzw. bei Jesu als dem Fleisch gewor-

37



denen Wort war nicht nur das Problem in der Auseinandersetzung
zwischen Zwingli und den Täufern, sondern auch innerhalb der Täuferbewegung.

Andersherum gesagt: Das Kreuz als wesentlicher Inhalt des

Evangeliums drohte nicht nur in der zwinglischen Reformation,
sondern auch in der täuferischen ausgeklammert zu werden. Geschah es bei
den einen in Form einer theologischen <Anpassung> wie bei Hubmaier,
so bei den andern in Form einer trotz reiner Fehre faulen Praxis. Die
Hutterer konnten trotz ihrer stilisierten Pflege der Märtyrertradition auf
ökonomischem Gebiet Machtpolitik treiben69. Die Mennoniten
entwickelten gerade um der Beibehaltung der Wehrlosigkeit willen eine
erstaunliche Fähigkeit, sich von den Machthabern Privilegien einzukaufen70.

Hubmaier hingegen bewies nach einer wechselreichen Glaubensgeschichte

durch sein letztliches Einstehen für die Wahrheit und den
bewusst übernommenen Märtyrertod, dass für ihn mit dem Zugeständnis

des Schwertes an die christliche Obrigkeit und die von ihr Verordneten

das Kreuz im Bereich der persönlichen Verantwortung des einzelnen

Christen nicht irreal geworden war, sondern Geltung hatte. So liegt
man auf der Finie Grebel-Sattler nicht, weil man die reine Fehre von
der Wehrlosigkeit hat, sondern weil man in einem noch existentielle-
ren Sinn in dieser Wahrheit bleibt. Man kann von der Finie aber auch

wiederum abfallen - wie der Apostel Petrus des öfteren seinen Glauben
verleugnet hat.

Zwingiis sogenannter Verrat am Evangelium und die Ursache der

Trennung, auf die wir zurückschauen, war deshalb nicht mehr als ein
solches Herausfallen aus der Wahrheit - allerdings auch nicht weniger.
Wie für Hubmaier bestand auch für Zwingli die Möglichkeit der Rückkehr

zu ihr, solange er im Bereich des kritischen Wortes von Seiten seiner

täuferischen Brüder blieb. In diesem Sinn schrieb Hubmaier im Juli
1525 an den Zürcher Rat und bat um ein Gespräch mit Zwingli über
die Tauffrage: «Befindet sich alsdann im Wort Gottes, dass ich irre, so

will ich von Herzen gern widerrufen und Meister Ulrich seine

Meinung fortan beschirmen und ausschreiben helfen. Wo aber kundlich
würde, dass Meister Ulrich sich mit der Kindertaufe versehen hätte, ach

Gott, so solle er sich auch nicht schämen, davon abzustehen; denn
die Wahrheit wird zuletzt obsiegen. Ist doch Petrus nach Empfang des

Heiligen Geistes gestrauchelt und nicht nach der Wahrheit des Evangeliums

gewandelt, weshalb ihn dann Paulus zurechtgewiesen hat
(Gal. 2). Demnach beschwere er sich nicht, ob es ihm auch schon
geschieht. Wir sind alle irrende Menschen. Strauchelt heute einer, so fällt

38



morgen der andere. Es geschieht uns zugut, damit wir uns unter Gott
demütigen.» 71

An diesen Punkt werden wir auch als Konfessionen verschiedener
Traditionen zurückkehren müssen. Es braucht ein neues Sprechen
miteinander über die Bedeutung der Fleischwerdung des Wortes und die
Reichweite der Geltung des Kreuzes Christi. Ohne das Sprechen
miteinander werden wir nicht an Christi Rede bleiben können, die Wahrheit

nicht erkennen und die Freiheit, die wir in Christus haben, verlieren.

Dabei ist die Wahrheit selber - das müssen wir uns von Hubmaier
gerade angesichts ihres Inhalts, des Kreuzes, sagen lassen - «untödtlich»:
«Und wiewohl sie sich eine Zeitlang fangen lässt, geissein, krönen,
kreuzigen und in das Grab legen, würde sie doch am dritten Tag
wiederum siegreich auferstehen und in Ewigkeit regieren und triumphieren.»

72

«Gott bewahre alle, die seinen Namen anrufen,
in der Wahrheit, Amen.»73

ANMERKUNGEN

* Vortrag auf der <Täuferkonferenz 1525-1975» am 15. Juli 1975 im Baptist Theological

Seminary in Rüschlikon bei Zürich. Abgedruckt mit freundlicher Erlaubnis des

Verfassers.
1 HS 120, vgl. 110.
2 QGTS I 17.
3 HS 120.
4 HS 430 (vgl. auch HS 92 und 130: finstere Stellen durch bessere auslegen); zum

Verhältnis AT-NT bei den Täufern vgl. zuletzt Gerner Gebrauch 135 ff.
5 HS 229 und 243.
6 Yoder Täufertum II lOf. und 133.
7 QGTS I 37. Vgl. Felix Mantz ibid. 93: So wie Zwingli, wolle auch er «seine Gründe

[ Beleggründe aus der Bibel] schriftlich formulieren und dann eine Gemeinde
darüber lassen urteilen».

8 QGTS II 144 und 146 ff.
5 QGTS I 123.

10 HS 177, mit Bezugnahme auf Mat. 16,18. Vgl. ibid. 176: «Die Schrift soll man fragen

und nicht die Kirche.»
11 QGTO II 97, 24 f.
12 QGTS IV 288.
13 HS 395.

39



14 Blanke Brüder 36 ff.
15 QGTS I 14.
16 Artikel 39 der 67 Artikel vom Januar 1523 und die Auslegung dazu, in: Z I 463 und

Z II 323 ff.
17 QGTS I 27.
18 Goeters Vorgeschichte.
19 Egli Acten Nr. 378.
20 Fast Reformation, bes. 82 f. und 98.
21 Eine beachtenswerte psychologische Analyse von Grebels Charakter versucht von

Zahn Studien 84 ff.
22 Fast Reformation 86 ff.
23 Es ist Blanke gewesen, der den psychologischen Faktoren bei der Trennung eine

entscheidende Rolle zugeschrieben hat: «Hinter diesen beiden Verhaltensweisen steht

eine verschiedene Charakteranlage. Grebel ist der Angriffige und Unbekümmerte,

Zwingli denkt organischer und ist darum bedachtsamer.» «Ich [...] glaube, dass hier
wieder eine charakterliche Eigentümlichkeit Grebels zugrunde liegt.» Konrad Grebel

entspricht «offenbar dem psychologischen Typus des ernsten, skrupulös angehauchten,
die Bibel gern als Gesetzbuch wertenden Frommen». Blanke Brüder 7 und 8 f.

24 Oskar Vasella hat schon 1939 «die Sonderlage Zürichs innerhalb der Eidgenossenschaft»

hervorgehoben. «Die Abschaffung der Messe und Bilder» sei «aus politischen
Gründen aufgeschoben», Vasella Sonderlage 172 ff. Später hat Vasella das mit dem

Bericht Veit Suters an die vorderösterreichische Regierung in Innsbruck belegt und

u.a. festgestellt, man müsste «sich über die Wirkungen klarer werden, welche die

Bilderzerstörung und ähnliche Geschehnisse auf die öffentliche Meinung der Eidgenossenschaft

ausübten und welche Gefahren damit für Zürich aus der gesamteidgenössischen

Politik erwuchsen. Um der politischen Konsequenzen willen erschreckt der
städtische Rat und mit ihm auch Zwingli vor der Durchführung der praktischen

Folgerungen aus der verkündeten Lehre zurück», ibid. 48(1954) 184. Diese Feststellung

gilt unabhängig davon, wie man ansonsten den Bericht von Veit Suter interpretiert.
Ich meine im Gegensatz zu den bisherigen Interpretationen, dass man keinen Widerspruch

zwischen Suters Bericht und Hätzers Protokoll der zweiten Zürcher Disputation

zu sehen braucht. Vgl. Yoder Täufertum I 23 f., sowie Walton Theocracy
185 ff., Moeller Disputationen I 282 f.

25 Stayer Anabaptists 49 ff.
26 Die ausführlichste Diskussion des Ereignisses bei Walton Theocracy 146 ff. (vgl.

auch ibid. 111,133,144 und 178), die jüngste Darstellung bei Stayer Anfänge, bes. 31.
27 Der von John H. Yoder geprägte Begriff (Yoder Turning Point) ist viel diskutiert

worden, am gründlichsten von Walton (Walton Turning Point, sowie in Walton
Theocracy). Yoder selbst hat seine Auffassung mehrmals weiter erläutert (Yoder
Täufertum II 117ff.; übersetzt und ergänzt in Yoder Evolution; vgl. auch: Yoder
Kristallisationspunkt, bes. 35 f.).

28 Z IV 208, 24 und VI 47, 8.

40



29 QGTS I 8: «Qui Zinlium ex officio pastoris agere putat, credit vel dicit, impie putat,
credit et dicit.»

30 Gedruckt im März 1524: Z III 5ff.
31 QGTS I 30.
32 QGTS I 78.
33 QGTS I 53. Solche Behauptungen wurden von Grebel selber verbreitet: Grebel habe

geredet, er wolle gern mit dem Zwingli disputierten; «denn der Zwingli habe ihn in
die Sache gebracht und ihm viel gesagt, wozu er jetzt nicht mehr stehen wolle und

was er jetzt widerrufe» (QGTS I 90).
34 Vgl. etwa Grebels Urteil über Zwingiis fundamentales Buch «Auslegen und Gründe

der Schlussreden» im Brief an Vadian vom 15. Juli 1523: «accipis [...] Zinlii librum
perchristianum» (QGTS I 2).

35 Z II 514f. (Von göttlicher und menschlicher Gerechtigkeit).
36 Yoder Täufertum II 85. Ich fasse hier den Spiritualismusbegriff enger als sonst. Er

schliesst nicht jeden Dualismus ein, sondern nur den, welcher die Unterscheidung
zwischen Äusserem und Innerem benutzt, um die Gültigkeit der göttlichen Gerechtigkeit

für den Bereich des Sichtbaren zu relativieren oder gar aufzuheben.
37 Dabei müssten, auch nach der gründlichen Diskussion durch Walton, noch einmal das

Material und all die Ereignisse untersucht und besprochen werden, die Yoder Täufertum

II in Paragraph 9 (Die Preisgabe der Gemeinde) und Paragraph 10 (Die Auswirkungen

der reformatorischen Entscheidungen) behandelt hat. Hier sei nur auf einen

der entscheidenden Schritte Zwingiis in dieser Richtung hingewiesen. In dem oben

in Anmerkung 35 erwähnten Abschnitt aus Zwingiis Schrift «Von göttlicher und
menschlicher Gerechtigkeit) (Juli 1523) rechtfertigt Zwingli die Kompetenz der

Obrigkeit in der Zehntenfrage, indem er ausdrücklich versichert, solche Kompetenz
werde es in der Messopferfrage nicht geben. Da müssten sie (anders als in der

Zehntenfrage?) «uns das klare Wort Gottes lassen predigen und es demnach wirken lassen».

Denn die Messopferfrage betreffe (wiederum anders als der bloss zeitliche Zehnte)
die Seele und das Gewissen. Auf der Oktoberdisputation liegt bei Zwingiis Antwort
auf den berühmten Einwurf von Simon Stumpf der entscheidende Unterschied nicht
mehr zwischen Zehntenfrage und Messopferfrage, sondern zwischen dem Predigen
der Wahrheit als Sache der Prediger und der Durchführung der Wahrheit als Sache

der Obrigkeit. Das «wirken lassen» ist der Kontrolle der Obrigkeit unterstellt. So

wird Stück für Stück aus dem Bereich des Seelischen und des Gewissens an den
Bereich des Zeitlichen und Äusserlichen und damit an die Obrigkeit abgegeben.

38 QGTS I 184.
39 Stayer Anfänge.
40 Dies heisst nicht, dass Zwingli von einer freikirchlichen Konzeption des Verhältnisses

von Kirche und Staat ausgegangen wäre, welche er bei der Durchführung der
Reformation verraten hätte. Ich bin vielmehr wie Walton und andere der Meinung, dass

Zwingli sich von Anfang an eine Durchführung der Reformation zunächst nur mit
Hilfe der Obrigkeit vorstellen konnte. Allerdings hat er nach Lage der Dinge wie

41



auch auf Grund seiner Kenntnisse des Evangeliums damit gerechnet, dass ihm die

Obrigkeit die Hilfe verweigern und die Reformation verhindern könnte. Daraufhin
wäre auch für Zwingli der Protest und das Kreuztragen des Christen und das heisst

der Zusammenstoss und die Trennung von Christus und Caesar selbstverständlich

gewesen. Insofern war der Weg der Täufer potentiell in Zwingiis Evangeliumserkenntnis

enthalten, und die Täufer mussten es als Verrat empfinden, dass er ihn nicht
mitging, auch wenn für Zwingli der Punkt des Entweder-Oder noch nicht erreicht sein

mochte. Während die Täufer warnten, «dass meine Herren und ihre Prädikanten der

Obrigkeit mehr zugeben, als es sein sollte; denn keiner Obrigkeit zustände, das

Gotteswort mit Gewalt zu handhaben, wieweil doch dasselbige frei sei» (QGTS I 103)
und damit in Richtung Freikirche getrieben wurden, setzte Zwingli weiterhin auf die

Zusammenarbeit und wurde zu ihrer theologischen Rechtfertigung gezwungen. Diese

Rechtfertigung geschah in Form der hier behandelten Spiritualisierung ab Sommer
1523 (vgl. Anm. 37).

41 Kressner Ursprünge 14ff.: «Das politisch-kirchliche System Ulrich Zwingiis».
42 Z IV 229ff.; VI 130ff.
43 Yoder Täufertum II 44 ff.
44 HS 259.
45 Z II 75,1 Iff.
46 HS 175.
47 HS 176.
48 QGTS IV 114.
49 QGTE I 417,9 ff.
50 Zieglschmid Chronik 46.
51 Z III 403 ff. (<Wer Ursache gebe zu Aufruhr)).
52 Ziegelschmid Chronik 44.
53 QGTS I 45.
54 QGTS I 20.
55 HS 112 und 122.
56 HS 77.
57 «Das ewig wahre Wort Gottes wird auch einem jeglichen in seinem Herzen singen,

er tue denn darwider oder nicht. Dies ist die Wahrheit» (QGTS I 26).
58 HS 276.
39 HS 260.
60 QGTS I 45.
61 QGTS I 69 f.
62 QGTS I 78 f.
63 So schreibt Vadian rückblickend auf seine Erfahrungen mit den Täufern in St. Gallen

und Umgebung: «Daran soll jeder Gläubige ermessen und merken, dass Missachtung
des Sterbens und Verachtung des Lebens kein gewisses Zeugnis für die Wahrheit sein

kann, wie unsere Täufer uns vor Kleinen und Grossen Räten entgegenhielten»
(QGTS II 639).

42



64 QGTS I 176.
65 Stayer Anfange 19.
66 HS 489 f.
67 QGTS I 17, QGTS II 3Iff.
68 Eine Korrektur dieser Grundposition ist nicht durch historische Forschung möglich,

sondern nur durch eine Korrektur meines Glaubens. Lässt sich hingegen historisch

nachweisen, dass Grebel oder Sattler oder beide nicht die Wahrheit vertreten haben,

von der ich meine, dass sie zugleich die bereits erfahrene und die verheissene Wahrheit

ist, so stösst das nicht die Wahrheit um, auch nicht meine Uberzeugung, dass es

damals gerade um diese Wahrheit ging. Ich müsste jedoch mein Urteil über den Verlauf

der Auseinandersetzung um diese Wahrheit korrigieren - so wie ich das als

Historiker unter dem Eindruck von Neuerscheinungen fast laufend tun muss.
69 Müller Kommunismus 99, Klassen Economics 95, Clasen Anabaptism 283 und

285.
70 Deshalb ist die Geschichte der mennonitischen Wehrlosigkeit meistens als Geschichte

der Erwerbung von Privilegien geschrieben worden: ML IV 480ff. und die dort
angegebene Lit.

71 QGTS I 88.
72 HS 79 f.
73 QGTS I 50.

43




	"Die Wahrheit wird euch freimachen" : die Anfänge der Täuferbewegung in Zürich in der Spannung zwischen erfahrener und verheissener Wahrheit. Referat aus täuferischer Sicht

