
Zeitschrift: Informations-Blätter / Schweizerischer Verein für Täufergeschichte =
Feuilles d'information / Société suisse pour l'histoire mennonite

Herausgeber: Schweizerischer Verein für Täufergeschichte

Band: 11-12 (1988-1989)

Artikel: Die Disputation zwischen bernischen Prädikanten und Täufern vom 11.-
17. März 1538

Autor: Kocher, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1056057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1056057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERMANN KOCHER

DIE DISPUTATION ZWISCHEN
BERNISCHEN PRÄDIKANTEN UND TÄUFERN

VOM 11.-17. MÄRZ 1538*

Im März 1538 fanden sich fünf Täufer aus nicht-bernischen Territorien
in der Stadt Bern ein: Hans Hotz aus dem Grüninger Amt, der Schneider

Michel Ut aus Stams im Inntal, Mathis Wiser aus Bremgarten,
Heinrich Wininger aus Schaffhausen und Georg Träffer aus dem

Ammergau. Sie rückten an, um ihren bernischen Gesinnungsgenossen
Schützenhilfe in einer Auseinandersetzung zwischen diesen und den
das bernische Staatskirchentum repräsentierenden Prädikanten zu
leisten h

I. MASSNAHMEN GEGEN DAS TÄUFERTUM

Die Zusicherung des freien Geleites für die «frömbden touffbrüder»2
war nicht unwesentlich, stand Bern doch nicht gerade im Ruf, besonders

täuferfreundlich gesinnt zu sein3. Nachdem die Obrigkeit um
1525 zunächst auf das Wirken von Täufern im bernischen Aargau
aufmerksam gemacht worden war, dauerte es nicht mehr lange, bis sich
einzelne Täufer auch in Bern selber regten. Im Jahr 1527 entschlossen
sich die Berner, gemeinsam mit Zürich (das am frühesten einschlägige
Erfahrungen gesammelt hatte) und St. Gallen ein Mandat zu erlassen,
das für hartnäckige Täufer den Tod durch Ertränken vorsah. Auf der

Grundlage dieses Mandates folgten weitere antitäuferische Verordnungen.

An dieser Politik änderte auch der Schritt Berns zur Reformation
im Jahr 1528 nichts. Täufer wurden gefangengenommen, verhört,
belehrt. Viele wurden ausgewiesen. Für das Jahrzehnt ab 1529 sind für
Bern mindestens vierundzwanzig Hinrichtungen von Täufern
verbürgt4. Die eher milde Stimmung in den Wochen nach der Abfassung
des <Berner Synodus> (der Strassburger Wolfgang Capito, der Verfasser
des <Berner Synodus>, hatte es geschafft, eine Beruhigung des nach der
Schlacht bei Kappel und dem Tod Zwingiis aufgewühlten Klimas zu
erreichen) wirkte sich kurzfristig auch auf die Täufer aus: Ausweisungen

9



wurden zu Gefängnisstrafen <abgemildert>. Doch nicht zuletzt die bald
überfüllten Gefängnisse liessen es tunlich erscheinen, wieder zum
härteren Kurs zurückzukehren5.

Die Hoffnung, die <Aufrührer> durch Gespräche zu überwinden,
hatte sich ebenfalls nicht erfüllt, obwohl es 1531 in Bern gelungen war,
den prominenten Aarauer Täufer Hans Pfîstermeyer zu einem Bruch
mit seiner täuferischen Vergangenheit zu bewegen. Mehr als ein Tropfen

auf den heissen Stein war dies jedoch nicht. Eine weitere grossangelegte

Disputation im folgenden Jahr in Zofingen führte zur Profilierung
der Fronten. Das obrigkeitliche Ziel hingegen, die Täufer argumentativ
zu überwinden und die Ausbreitung des Täufertums zu unterbinden,
wurde in keiner Hinsicht erreicht6. Die Einführung der Gottesdienstpflicht

brachte wenigstens insofern Klarheit, als es nun leichter möglich
war, die Schafe von den Böcken zu scheiden7.

Der endgültige Ubertritt Berns ins reformatorische Lager im Jahr
1528 hatte keineswegs alle Probleme gelöst - viele fingen jetzt erst

richtig an. Das erste Jahrzehnt nach der Einführung der Reformation
war geprägt von der Schwierigkeit, die Reformation auch wirklich
durchzusetzen (vor allem im Berner Oberland hielt sich die Begeisterung

über den neuen Kurs bekanntlich in Grenzen), und von mancher
Zerreissprobe zwischen lutheranisierenden und zwinglianischen
Tendenzen. Der Vorstoss nach Westen führte zudem zu einer Nachbarschaft

mit Calvin, dessen Modell einer autonomen Genfer Kirche mit
einer weitreichenden Kirchenzucht den meisten Bernern nicht besonders

nachahmenswert schien8.
Es liegt auf der Hand, dass die Repräsentanten des bernischen Staats-

kirchentums in dieser komplexen und instabilen Konstellation nicht
gerade darauf brannten, sich noch mit dem Täufertum herumzuschlagen.
Allen Massnahmen zum Trotz hatte sich die täuferische Bewegung aber
weiter ausgebreitet. Vor allem im Emmental waren viele neue Anhänger

dazugekommen. Aus dieser Region gelangte dann durch Vermittlung

des Pfarrers von Grosshöchstetten das Ansinnen nach Bern, täuferische

Kreise wünschten eine weitere Aussprache über die strittigen
Fragen. In Bern herrschte offenbar zunächst die Meinung vor, eine solche

Disputation erübrige sich, da sechs Jahre zuvor in Zofingen alles Nötige
gesagt worden sei. Andererseits galt es aber, eine weitere Gelegenheit
zur Uberwindung des Täufertums nicht ungenutzt verstreichen zu
lassen, umso mehr, als die Initiative zur Disputation von den Täufern selber

ausgegangen war9.

10



II. BEDINGUNGEN UND VERLAUF DER DISPUTATION

Gegen vierzig einheimische Täufer, die mehrheitlich im Emmental,
vereinzelt im Aargau, Oberaargau, Oberland und Seeland ansässig
waren, fanden sich zur Disputation ein. Sie überliessen allerdings das Wort
weitgehend den herbeigeholten fünf auswärtigen Experten (Hotz etwa
hatte in mehreren Monaten Gefangenschaft in Zürich in den
entsprechenden Verhören <Gelegenheit> gefunden, seine Argumentation auszufeilen

und seinen Glauben zu bewähren). Auf der Seite der Prädikanten

war eine Delegation aus jedem Landkapitel anwesend, es dominierten
aber die im Reformationsprozess erfahrenen und theologisch geschulten
und versierten Repräsentanten der Stadt. Genannt seien die Prädikanten
Dr. Sebastian Meyer, Erasmus Ritter, der ehemalige Simmentaler
Reformator Peter Kunz sowie der an der Hohen Schule lehrende Simon
Sulzer10.

Zu Beginn der Verhandlungen hatten die Täufer ihr Einverständnis
zu einigen allgemein gehaltenen Bedingungen als Grundlage der
Disputation abzugeben. Ganz offensichtlich waren die Prädikanten darauf
bedacht, das Spektrum der täuferischen Argumentation von Anfang an
einzuschränken. Die Disputation sollte auf der Basis beider Testamente
(nicht nur des Neuen Testamentes) als «richtschytt» des Disputs
erfolgen11. Weiter hatten die Täufer die Aussage zu unterschreiben, jede
Obrigkeit sei von Gott eingesetzt mit der Aufgabe, das Schwert zur
Bestrafung der Bösen und zur Beschützung der Guten zu handhaben12.

Die täuferische Delegation nahm dies widerspruchslos hin. Der Teufel
steckt ja bekanntlich eher im Detail beziehungsweise in den Nebensätzen.

Dies wird etwa deutlich, wenn Hotz im ersten Disputationsgang
zur Frage nach der Einheit und Gleichwertigkeit der beiden Testamente

(die mit der Zustimmung zu den Bedingungen gerade nicht erledigt
war) ausführte, das Alte Testament sei als Zeugnis auf Jesus Christus hin
und als Anleitung zu einem züchtigen christlichen Leben durchaus zu
achten (bis hierher waren sich alle einig), dann aber konkretisierte, die
Täufer fühlten sich an das Alte Testament gebunden, «soverr es sich
dem nüwenn vergliche«» 13. Die Gültigkeit und der Wert des Alten
Testamentes wird folglich bei den Täufern an seiner Ubereinstimmung
mit dem Neuen Testament gemessen!

Nachdem die vier Präsidenten der Disputation (zwei Vertreter des

Kleinen Rates, der Verwalter des ehemaligen Hauses des Deutschordens
in Köniz, ein Mitglied des Grossen Rates) sowie die Protokollanten be-

11



stimmt waren14, wurden die Traktanden festgelegt. Im Verlaufe der
sieben Tage beanspruchenden Verhandlungen gelangten die folgenden
Problembereiche zur Erörterung:

1. Das Verhältnis zwischen Altem und Neuem Testament: Worin
besteht die Verbindlichkeit des Alten Testamentes für die christliche
Gemeinde? Inwiefern bedeutet das Neue Testament eine Zäsur in der
Geschichte Gottes mit der Menschheit?

2. Die Legitimation des Predigers: Woher leiten die Täufer -
beziehungsweise die Prädikanten - die Berechtigung ihrer Berufung zum
Predigen ab?

3. Die Frage nach den Kennzeichen der wahren Kirche: Wie sind
diese Kennzeichen zu bestimmen? Seit wann und wo existiert <wahre

Kirche> Welche Konsequenzen sind aus der Tatsache zu ziehen, dass

innerhalb der Kirche offensichtlich auch <Sünder> anzutreffen sind?
4. Taufe: Wie stichhaltig erweist sich die von den Prädikanten

behauptete Parallelität von alttestamentlicher Beschneidung und neutesta-
mentlicher Taufe? Wie steht es um die von den Täufern vehement
bestrittene Kindertaufe?

5. Eid: Welche Berechtigung steckt hinter der von den Täufern
geforderten Eidesverweigerung?15

6. Obrigkeit: Welche Stellung haben Christen gegenüber der Obrigkeit

einzunehmen? Sollen Christen obrigkeitliche Amter ausüben?
7. Bann: Welche Bedeutung kommt dem Bann als Strafmassnahme

innerhalb der christlichen Gemeinde zu?

III. DER KERN DES KONFLIKTS

Wir wollen im folgenden nicht auf die einzelnen Disputationsgänge
eingehen. Da diese als Variationen eines grundsätzlichen Streites
zwischen Prädikanten und Täufern zu sehen sind, haben wir trotzdem das

Ganze der Disputation im Blick, wenn wir nach dem Kern des Konflikts

fragen. Dieser lässt sich meiner Meinung nach lokalisieren, wenn
wir uns dem Aspekt stellen, auf welche Weise die beiden Parteien den

Begriff <Kirche> beziehungsweise christliche Gemeinde) füllten16.
Werden die Prädikanten gefragt, was sie unter <Kirche> verstehen, so

holen sie weit aus bis zurück in die frühen Epochen der Geschichte
Gottes mit dem Volk Israel. <Kirche> beginnt ihrer Meinung nach mit
den Verheissungen Gottes an sein Volk, mit dem Bundesschluss Gottes
mit Abraham. Die Kirche war, argumentieren die Prädikanten, konti-

12



nuierlich da durch die Jahrtausende, auch dann, wenn die Gefolgschaft
Gottes in Israel auf einige wenige Treue schmolz, oder auch zu Zeiten,
als unter der Herrschaft der Päpste weite Teile der Christenheit pervertiert

waren. Durch alle Stürme hindurch habe Gott seine Kirche erhalten

- «wie ein roß unnder den thörnnen» 17.

In Jesus Christus habe derselbe Gott des alttestamentlichen Bundes
seine Kirche neu und eindringlich zum Leuchten gebracht.

Anders die täuferische Optik: In Jesus Christus sehen die Täufer eine
deutliche Zäsur. Mit der Tradition ist gebrochen worden, an die Stelle
des alten Bundes ist ein neuer Bund getreten. Christen sind aufgerufen,
sich an der von Christus errichteten Ordnung und am Leben der Urge-
meinde und der Apostel zu orientieren. Für die Vertreter des Täufer-
tums heisst dies konkret, in Rede und Handeln umzukehren zu einem
wirklich bussfertigen Leben, ernst zu machen mit dem Willen Christi
und wo immer möglich eine Annäherung an die heilige Gemeinde
ohne Flecken und Runzeln (Eph. 5,27) zu bewerkstelligen18. <Kirche>

ist hier konstituiert als Gemeinschaft der wiedergeborenen und
entschiedenen Gläubigen. Die Konsequenzen, die die Täufer zogen, lassen

sich leicht aus diesem Ansatz ableiten: Die echte christliche Gemeinde
ist die von der <Welt> (inklusive der in dieser verhafteten Staatskirche)
als ihrem Gegenstück abgesonderte Gemeinschaft der Gläubigen. Zu
taufen sind folglich nicht willenlose Kinder, sondern Erwachsene, die
zum Glauben gekommen sind und den Schritt zur Umkehr bewusst zu
vollziehen in der Lage sind. Die durch die Prädikanten vertretene Parallele

der Taufe zur alttestamentlichen Beschneidung als Zeichen der
gnädigen Zuwendung Gottes an alle wurde rundweg abgelehnt. Angesichts
der Wahrhaftigkeit des Christen braucht es weder Eid noch Schwur. Für
den christlichen Binnenraum ist damit auch die Obrigkeit abgetan,
denn die Gemeinde orientiert sich an der Ordnung Christi, zu der zum
Beispiel der Bann als Rechtsinstrument der Gemeinde gehört. Für die
Prädikanten bedeutete dies alles eine unerträgliche Mischung von Uto-
pismus (Uberführung eines endzeitlichen Ideals in vorläufig noch ganz
andere Bedingungen) und Gesetzlichkeit (christliche Ausschliesslichkeit
gegenüber der Umwelt). Die täuferische Bewegung wird als «rott, sect
unnd absünderung» 19, als falsche Prophétie und Teufelei verunglimpft.
Galt für den Täufer Träffer die Aussage: «Welliche rechtglöübig sind,
die werdenn verlassenn die gelüst des fleischs» 20, so hielt Erasmus Ritter

im Namen der Prädikanten dem gerade die Spannung entgegen, in
der jeder Christ stehe: «Durch den gloubenn sind sy rein unnd ane

13



(ohne; HK) mackell. Aber nach dem fleisch [...] sind sy sünder»21. Unter

den Bedingungen der Welt (und damit auch in der Kirche) leben
Erwählte und Sünder. Die Trennlinie verläuft also nicht zwischen gläubiger

Gemeinde und gottloser Welt. Diese Scheidung dereinst vorzunehmen,

ist allein Gott überlassen. Die beste Gewähr für eine durchaus
wünschbare Verbesserung des Lebenswandels der Christen biete gerade
eine christliche Obrigkeit. Zu diesem Zweck sei auch das Chorgericht
etabliert worden. Der Feind säe immer Unkraut unter den guten
Samen, es gelte nun, alles wachsen zu lassen bis zur Ernte und sich zu hüten

- dies betonen die Prädikanten immer wieder - mit dem Unkraut
auch den Weizen zu vernichten22!

IV. VERHÄRTUNG DER REFORMATION

Die Brücken zwischen Prädikanten und Täufern waren längst abgebrochen.

Erinnerungen an die Jahre, in denen der gemeinsame Kampf
gegen das Papsttum und die päpstliche Messe als einigendes Band
Zusammenhalt verschafft hatte, tönen ab und zu mit fast wehmütigem Unterton

an23. Sie beschwören eine Epoche, in der die (späteren) Täufer
keineswegs die von der Welt abgesonderte freikirchliche Gemeinde
postulierten, sondern als radikale Zwinglianer eine rasche und umfassende,

alle Lebensbereiche und die Laien integrierende Reformation
anstrebten24. In Bern standen sich dann aber im Jahr 1538 zwei Blöcke
gegenüber: Die Prädikanten als Repräsentanten des Staatskirchentums
(die unter ihnen durchaus bestehenden theologischen Differenzen ver-
blassten angesichts der täuferischen Front) und die Täufer, die ihrerseits
den Schritt zur Konfessionalisierung, der in den <Schleitheimer Artikeln)

von 1527 greifbar ist25, vollzogen hatten.
Die Vertreter des bernischen Staatskirchentums sahen sich in der

Rolle des Richters, der verhört, belehrt, zwischendurch eine Amnestie
für Umkehrwillige anbietet, zum Schluss das Urteil fällt. Der Schuldspruch

fiel entsprechend eindeutig aus: Die fremden Täufer hatten
ebenso wie zuvor bereits einmal ausgewiesene einheimische Täufer das

bernische Territorium unverzüglich zu verlassen. Die übrigen Berner
Täufer wurden aufgefordert, Haus und Güter zu verkaufen und dann
ebenfalls aus ihrer Heimat zu weichen. All denjenigen Täufern, die
versuchen sollten, zurückzukehren, drohte der Tod durch das Schwert.

Mit diesem Urteilsspruch ging die Periode der Berner Disputationen
zwischen Prädikanten und Täufern zu Ende. Die Anliegen, um die ge-

14



rungen wurde, Hessen sich jedoch nicht aus der Welt schaffen. Aus dem
Abstand von 450 Jahren wird man sagen können, dass jede der beiden
Seiten um die Erhaltung von ur-christlichen und ur-reformatorischen
Grundsätzen bemüht war, die als gegenseitige Befruchtung und Infragestellung

nicht aufgegeben werden dürfen. Die Prädikanten hielten die
universale Dimension des Evangeliums hoch, orientierten sich an dem
Jesus von Nazareth, der gerade keine Trennwand zwischen sich und
den <Sündern> aufgerichtet hatte. Sie waren nicht bereit, irgendwelche
Abstriche an den auf alle Menschen bezogenen reformatorischen
Grundsätzen allein aus Gnade>, allein aus Glauben> zuzulassen. Die
Täufer andererseits stellten den Ruf nach der Verbindlichkeit des

Bekenntnisses, nach der praktischen Umsetzung des Willens Christi und
damit der immer auch ethischen Dimension des Evangeliums ins
Zentrum. Kritisch formuliert: Die Prädikanten waren unter Umständen
allzu schnell bereit, sich mit den <Voraussetzungen der Welt> zu
arrangieren. Demgegenüber erlag das Täufertum teilweise der Gefahr, die

(nur negativ beurteilte) <Welt> samt ihrer Geschichtlichkeit und
Wandlungsfähigkeit aus den Augen zu verlieren und in der Verkrampfung auf
die eigene Gemeinschaft ausschliesslich und gesetzlich zu werden.

ANMERKUNGEN

* Geringfügig erweiterte und mit Anmerkungen versehene Fassung eines Artikels, der
anlässlich der Gedenkveranstaltungen zur Berner Disputation von 1538 im Frühjahr
1988 in der bernischen Tageszeitung «Der Bund» erschien: Der Bund, Nr. 106/7. Mai
1988, 2.

1 Die Protokolle der Disputation von 1538 befinden sich im Bernischen Staatsarchiv

(Signaturen: UP 80, Nr. 15-17 und UP 80 bis). Die Disputationsakten sind publiziert
in QGTS IV 257 ff., mit einer umfassenden Einleitung von Martin Haas.

2 QGTS IV 261.
3 Viele Hintergrundinformationen und Interpretationshilfen liefert Gerber Täufertum

(mit Hinweisen auf weitere Literatur). Als Überblick über das bernische Täufertum
und die antitäuferischen Massnahmen der bernischen Obrigkeit dienen vor allem die

Kapitel II und III (S. 168 ff.) des genannten Aufsatzes. - Als ältere breite Darstellungen

seien genannt: Müller Geschichte, Artikel «Bern» in: ML I 168ff.
4 Gerber Täufertum 177.
5 Ibid. 177 f.

15



6 Die Akten des Gesprächs mit Pfistermeyer und der Disputation in Zofingen sind

ebenfalls in QGTS IV enthalten.
7 Gerber Täufertum 177.
8 Zur Einordnung der Disputation von 1538 in die bernische Reformationsgeschichte

vgl. den Beitrag R. Dellsperger i.d.Bd.
9 QGTS IV 261.

10 Vgl. die vollständige Liste der Disputanten QGTS IV 263 ff.
11 QGTS IV 261.
12 Ibid.
13 QGTS IV 271 f.
14 QGTS IV 261 f.
15 Zur Rolle des Eides in der Auseinandersetzung zwischen Täufertum und Obrigkeit

vgl. den Beitrag A. Holenstein i.d.Bd.
16 Den Fragen der «Ekklesiologie» war, wie gesagt, im speziellen der dritte

Disputationsgang gewidmet. Da wir es hier aus meiner Sicht mit dem Grunddissens zwischen

Prädikanten und Täufern hinter dieser Disputation zu tun haben, versteht es sich von
selbst, dass die im dritten Disputationsgang aufgeworfenen Aspekte auch schon bei

den vorangegangenen Kontroversen (stark beim zweiten Traktandum), wie auch im
weiteren Verlauf der Disputation immer mitschwingen und mehrfach aufgerollt werden.

17 QGTS IV 293 («Wie eine Rose unter den Dornen»),
18 Der stereotype Vorwurf an die Adresse der Prädikanten lautet dementsprechend, trotz

Abschaffung der Messe und Beseitigung der Bilder habe sich bei den Prädikanten

keine wirkliche Bussfertigkeit und Abkehr vom früheren lasterhaften Leben eingestellt

(so zum Beispiel Hotz, QGTS IV 282). - Zu der täuferischen Forderung nach

einer «Einheit von Lehre und Leben» vgl. die Darstellung bei Gerber Täufertum 181 ff.
19 QGTS IV 259.
20 QGTS IV 317.
21 QGTS IV 316.
22 Zum Beispiel ibid. 319 (Erasmus Ritter). - Zur Abstützung der unterschiedlichen

Sichtweise von Täufern und Prädikanten auf verschiedene hermeneutische Ansätze

vgl. Gerber Täufertum 183 ff. - Zu Schriftgebrauch und Beweisführung anlässlich der

Disputation von 1538 vgl. den Beitrag H.R. Lavater i.d.Bd.
23 Gerade die Prädikanten versuchen immer wieder, ihr Gegenüber auf den früheren

gemeinsamen Ausgangspunkt anzusprechen (vgl. zum Beispiel Erasmus Ritter, QGTS IV
343 f.).

24 Zu den radikal-zwinglianischen Anfängen der (späteren) Täuferbewegung in der
Schweiz vgl. Stayer Anfänge, Haas Weg, Fast Reformation und Goertz Bauern. Als
umfassende Darstellung vgl. Goertz Täufer.

25 Oberman Quellen Nr.71 (Lit.; vgl. zur Deutung auch die entsprechenden Abschnitte
in der Anm. 24 genannten Literatur).

16


	Die Disputation zwischen bernischen Prädikanten und Täufern vom 11.-17. März 1538

