
Zeitschrift: Marchring

Herausgeber: Marchring, Kulturhistorische Gesellschaft der March

Band: - (2009)

Heft: 50

Artikel: 30 Jahre Marchmuseum : 100 Gegenstände

Autor: Diethelm-Zollinger, Brigitte / Michel, Kaspar / Wyrsch, Jürg F.

Kapitel: Kirche und Volksfrömmigkeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

Kirche und Volksfrömmigkeit

Älteste Skulptur des Museums ist die thronende Maria mit Kind
der Sammlung Wyrsch. Sie stammt vermutlich aus Nidwaiden
und steht im Museum gleichsam als Fragment eines ursprünglich

religiösen Gesamtzusammenhanges. Die hieratisch wirkende

Erscheinung belegt, dass der streng frontale, romanische

Madonnentyp als kultisches Repräsentationsbild noch langefortlebt.
Sakrale Bildwerke hatten damals eine andere Funktion. Vor
allem die Madonnenstatuen wurden verehrt, denn die Mutter Gottes

galt als wichtigste Fürbitterin. Ihre Figur wurde von den

Gläubigen als wundertätig angesehen und diente bisweilen auch

als Reliquienbehälter.

Das Spätmittelalter bedeutete für die March eine Zeit reger
sakraler Bautätigkeit und Neuausstattung. Erinnert sei beispielsweise

an die schmucken Altäre in St. Johann in Altendorf oder

an die beiden Hegner-Altäre der Jostenkapelle in Galgenen. In
der Sammlung befinden sich zwei interessante, spätgotische
Beispiele, nämlich ein fein geschnitzter Krüzifixus aus der Pfarrkirche

Schübelbach und ein Grablegechristus, der Teil der
Karfreitagsliturgie der Lachner Pfarrkirche war.

Zur Zeit der Gegenreformation entsprachen die festlichen
Neuausstattungen der katholischen Gotteshäuser einer triumphierenden

Kirche. Ihre Bildwerke veranschaulichten katholische

Glaubenswahrheiten. Gemälde und Skulpturen appellierten
deshalb an Sinne und Gefühle des Betrachters. Mit ihrer Farbigkeit

und ihren theatralischen Effekten befriedigten sie das

Schaubedürfnis des einfachen Volkes. Solcher Gestaltungswille
äussert sich beispielsweise bei der Figur des Heiligen Sebastian

des Museums, beim Altargemälde des einheimischen Malers

Martin Leonz Zeüger (1702-1776) oder beim Krippenbild aus

der alten Pfarrkirche von Nuolen. Zum barocken sakralen

Gesamtkunstwerk gehörten auch die liturgischen Geräte und
Textilien. Mit der Kreuzpartikelmonstranz aus der Pfarrkirche
Nuolen, einem prunkvollen Schaugefäss, und der reich dekorier¬

ten Bassgeigenkasel besitzt das Museum zwei charakteristische

Beispiele der barocken, theatralischen Liturgie.

Noch bis weit ins 19. Jahrhundert war die aufSchwyzer Gebiet

liegende Gegend am Oberen Zürichsee eine beinahe ausschliesslich

katholische Gegend. Das Marchmuseum besitzt deshalb

zahlreiche Objekte der volkstümlichen, katholischen Frömmigkeit.

In barocker Zeit lebte auch in der March das Wallfahrtswesen

und damit verbunden das Votivbrauchtum auf. Vor allem
die Nahwallfahrt wurde propagiert. So entstand im Lachner

Riedland die Kapelle der Schmerzhaften Muttergottes. Aus dieser

stammen kleinformatige Votivtafeln. Eigentliche Raritäten
bilden überdies die Hinterglasgemälde, die Pfarrer Dr. Eduard

Wyrsch in Galgener Bauernstuben erwarb. Sie hingen einst in
den Herrgottswinkeln dieser guten Stuben. Sie hatten nicht
ästhetischen Bedürfnissen zu genügen, sondern sie dienten der

frommen Andacht. Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurden sie

von Stahlstichen, Lithographien und Öldrucken abgelöst. Zu
den charakteristischen Objekten religiöser Volkskunst zählen

zudem die vielfältigen Klosterarbeiten, welche hier durch ein

Fatschenkind und ein Totenandenken vertreten sind.

Die ausgewählten Gegenstände sollen verschiedenste Aspekte
der sakralen Kunst und des religiösen Lebens in der March
aufleben lassen. Deshalb werden nicht nur herausragende
Gegenstände vorgeführt, sondern auch bescheidenere Exemplare. So

zählen das Kreuzigungsbild von Johann Melchior Wyrsch

(1732-1798) oder die in die St. Jostkapelle von Galgenen gestiftete

Wappenscheibe von Tobias Müller (1595/1600-1629) zu den

beachtlichen Werken, während das Heilige Grab von Nuolen

gleichsam das Serienprodukt einer Werkstatt des späten
19. Jahrhunderts vertritt. BD



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Thronende Maria mit Kind

Vermutlich 14. Jahrhundert
Künstler unbekannt

Holzskulptur, rückseitig abgeflacht, ursprünglich gefasst
H 67 cm

Sammlung Wyrsch, W 149

Als beliebtestes Bild der mittelalterlichen Kirche galt
neben dem Kruzifix die Madonna. In der Romanik war es vor
allem die feierlich thronende Muttergottes mit dem Kind
auf dem Schoss oder schräg auf dem Knie, die beinahe in
jeder Kirche anzutreffen war. Vermutlich wurde die

Bedeutung der thronenden Madonna noch durch die theologische

Auffassung, Maria sei der Thron des Jesuskindes,
gesteigert.

Bei der ältesten Holzfigur der Sammlung Wyrsch handelt
es sich um den Typ der so genannten «Hodegetria», benannt
nach dem Prototyp im Hodegon-Kloster in Konstantinopel.
Bei diesem Gnadenbild trägt Maria das Kind auf dem
linken Arm. Gemäss Notizen von Pfarrer Dr. Eduard Wyrsch
soll die Statue aus dem Besitz einer Galgenerin stammen,
die auf einem Nidwaldner Pfarrhof als Pfarrköchin gedient
hatte. Folglich weiss man bis heute nicht, wo die Muttergottes

ursprünglich aufgestellt war. Vielleicht gehörte sie

einst zu einem Altar. Auf einer Fotografie von 1937 präsentiert

sich die Madonna verstümmelt und zeigt starken
Wurmbefall. Ihre maskenähnliche ältere Fassung und die

Verstümmelung gehen vermutlich auf die Verwendung als

barocke Bekleidungsmadonna zurück. Bei einer letzten

Restaurierung erhielt die Skulptur zudem einen braun

pigmentierten, vereinheitlichenden Überzug über Resten

einer nicht ursprünglichen blauen und roten Fassung.

Maria trägt wie ihr aufdem linken Knie sitzender Sohn ein
loses Kleid. Dieses legt sich in röhrenartigen Falten über

100

ihren Oberkörper. Dessen geringe plastische Tiefe und steife

Haltung lassen die Madonna trotz des milden
Gesichtsausdrucks unnahbar und romanisch majestätisch erscheinen.

Diesen Eindruck verstärkten die Kronen, die einst die

Köpfe von Mutter und Kind schmückten. Das eng anliegende,

gelockte Haar unter dem Schleier oder die schweren,

schüsselartigen Falten des Umhangs sowie die Knickfalten
des Untergewandes über den schwarzen, spitzen Schuhen

hingegen weisen in die Zeit des 14. Jahrhunderts.

Mutter und Kind zeichnet eine gewisse Ähnlichkeit aus.

Beinahe ebenso feierlich wie die Mutter präsentiert sich

der Jesusknabe, der als kleiner Erwachsener dargestellt ist.

Doch im Laufe des 13. und 14. Jahrhunderts wandelte sich
die teilnahmslose Beziehung. Das Kind wandte sich fortan
der Mutter zu, griff nach ihrem Kinn, spielte mit ihrem
Schleier oder bewegte sich.

Es handelt sich folglich bei obiger Madonna um ein
provinzielles, romanisierendes Beispiel. Solche Exemplare
zeigen, dass der streng frontale, romanische Typ noch lange
nachlebt und als kultisches Repräsentationsbild
bedeutungsvoll bleibt. BD

Literatur:

Abzug Negativ-Glasplatte, Negativ 32690, Schweizerisches Landesmusctim,
Zürich.

Jahn Johannes, Wörterbuch der Kunst, Stuttgart 1975, S. 453.

Marbach F., Das älteste Marienbild Nidwaldens, in: Nidwaldner Kalender,
Stans 1942, S. 73.

Wyer Peter, Konservator und Restaurator, Schweizerisches Landesmuseum,
Zürich.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

101



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Grablegungschristus

Um 1500

Holzskulptur, rückseitig abgeflacht
H 122 cm

Sammlung Wyrsch, W 87

Seit dem 10. Jahrhundert gibt es Schriftquellen, die belegen,

dass man in der Karfreitagsliturgie das Sterben und

Begraben von Jesus Christus mittels eines Kreuzes

nachempfand. Gemäss den ersten Zeugnissen um 970 verehrte

man am Karfreitag das Kreuz (Adoratio) und trug es

anschliessend zu Grabe (Depositio). Vor dem Ostergottes-
dienst holte man es als Zeichen der Auferstehung wieder
heraus (Elevatio).

Vermutlich wurden schon in der zweiten Hälfte des

12. Jahrhunderts Grabchristusfiguren an Stelle eines Kreuzes

beigesetzt. An einigen Orten bestand im 14. Jahrhundert

das Heilige Grab aus einer Ostergrabtruhe, in die ein
Grabchristus oder ein Kruzifix mit beweglichen Armen
samt Hostie beigesetzt wurde (beispielsweise Ostergrabtruhe

aus St. Martin/Baar um 1430). Ein solches Grab stand

dann bis am Abend des Ostersamstags zur Andacht offen.
Am Ostersonntagmorgen erhob man ein Kreuz aus dem
Grabe und stellte es auf den Kreuzaltar oder ersetzte die

Grabfigur durch einen Auferstehungschristus.

nen liegenden Leichnam mit über dem Schoss gekreuzten
Händen, paralleler Beinstellung und deutlich sichtbaren
Wundmalen. Die liegende Holzfigur des Museums besitzt
ausserdem angestückte Füsse. Ihr Oberkörper wird durch
Rippen und Rippenbogen gegliedert. Sie ist auf Rechtssich-

tigkeit angelegt, denn der Kopf ist leicht nach links
gedreht. Die zahlreichen Blutspuren weisen aufeine barocke

Fassung, die aber im 20. Jahrhundert überfasst wurde. Es

handelt sich um eine qualitätvolle, spätgotische Figur mit
gut ausgearbeiteten seitlichen Haarsträhnen und mit
ausdrucksstarkem Antlitz. Solch expressive Mimik sollte die

Gläubigen in das Geschehen einbinden (vgl. auch Mimik
der spätgotischen Pietä um 1500 vom Hochaltar in Innerthal).

Deshalb sind die Köpfe der Passionsfiguren oft
schmerzlich gedreht oder geneigt, die Augen und Brauen

schräg nach unten gesetzt, der Mund klagend beziehungsweise

in Todesstarre geöffnet oder schmerzlich nach unten
gelegt. So ermöglichten die in den liturgischen Zeremonien

eingesetzten Figuren den Menschen, sich gefühlsmäs-
sig an der Heilsgeschichte zu beteiligen. In diesem Sinne

erzählt die Mimik der Grablegefigur des Museums in
übertriebenem Naturalismus von der erlittenen Pein. BD

Oft sind von den Heiligen Gräbern nur die Grablegefiguren

erhalten geblieben. Vermutlich besass aber im
ausgehenden Mittelalter beinahe jede Dorfkirche ein figürliches
Heiliges Grab. Aus dieser Spätzeit stammt auch das

Bildwerk der Sammlung. Es soll zum Heiligen Grab der
spätgotischen Kirche in Lachen gehört haben. Während bei
den früheren Beispielen die Holzfigur in ein Leichentuch

eingelegt war, wurde sie später nur noch mit dem Lendentuch

bekleidet dargestellt. Normalerweise zeigte man ei-

Literatur:

Bildersturm - Wahnsinn oder Gottes Wille? Katalog der Ausstellung in
Bern, Historisches Museum, Zürich 2000, S. 234 f.

Gentsch Otto, Verzeichnis der Pfr.-Wyrsch-Sammlung von 1966, Archiv
Marchmuseum S. 16.

Kern P., Heiliggräber im Bistum St. Gallen, Basel 1993, S. 22 ff.

Reinle Adolf, Die Kunst der Innerschweiz von 1200 bis 1450, in:
Innerschweiz und frühe Eidgenossenschaft. Jubiläumsschrift 700 Jahre
Eidgenossenschaft, Band 1, Ölten 1990, S. 319.

102



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Vier Evangelisten

Mitte 17. Jahrhundert (Sockel zu Attributen neu)

Holzskulpturen, ursprünglich gefasst

H 110 bis 115 cm

Sammlung Wyrsch, W 60-63, 78-81

Bereits in frühchristlicher Zeit gehörten die Evangelisten

zum Bildprogramm des Kirchenraumes. Sie wurden durch
ihre Symbole gekennzeichnet, die auf die Visionen des

Ezechiel (1,1-28) und auf die Apokalypse (4,6-8) zurückgehen.

Dem Matthäus wurde der Engel zugeordnet, denn er
schilderte das menschliche Sein Christi, Markus mit dem
Löwen hob die Kraft der Auferstehung und Todesüberwindung

hervor, Lukas mit dem Stier betonte am meisten den

Opfertod und Johannes mit dem Adler die Himmelfahrt.

Die Evangelistenfiguren des Museums bilden ein frühbarockes

Ensemble aus der Mitte des 17. Jahrhunderts. Sie sind
110 cm und 115 cm hoch und aus Laubholz geschnitzt.
Ihre farbige Fassung wurde entfernt und durch einen

pigmentartigen Überzug ersetzt. Damit büssen sie an Dynamik

und Lebendigkeit ein. Nach Otto Gentsch stammen sie

aus der Umgebung der Kirche Galgenen. Bildwerke der

Evangelisten in dieser Grösse sind im Barock beispielsweise

im Umkreis des Altares, in den Zwickeln der Vierungskuppeln,

als Glieder von Apostelzyklen und gemeinsam
mit Kirchenvätern oder Propheten anzutreffen.

Matthäus wird durch die dynamisch gerafften Falten des

Umhangs belebt. Mit seiner ausgreifenden Gestik wirkt er
dreidimensional bewegt.

Meist vertraten die vier Evangelisten die verschiedenen
Lebensalter. Lukas wurde als Greis, Markus als Mann in
mittleren Jahren, Matthäus als junger Mann und Johannes als

Jüngling dargestellt. Dies traf vermutlich auch für die

Figuren des Museums zu.

Die Skulpturen muten eher provinziell an, sie orientieren
sich an Werkstätten der Innerschweiz oder des süddeutschen

Bereichs. Mit Gestik, Haltung oder Ausdruck wurde

jedoch versucht, ihre Eigenart zu erfassen. Markus, mit
geteiltem Bart und in reiferem Alter, erweist sich als reger
Lehrer, der aus seinem geöffneten Evangelium argumentiert.

Ebenso der ältere Lukas mit Spitzbart, der die rechte
Hand im Rednergestus erhebt und in der linken seine offene

Schrift hält. Der junge Matthäus mit Vollbart wirkt mit
seiner dynamisch erhobenen Rechten als besonders eifriger

Lehrer. Johannes hingegen ist der mit göttlichem Geist

begnadete jugendliche Seher, dessen Blick in die Ferne

schweift. BD

Die Gestalten des Markus und des Lukas wirken altertümlicher

und sind rückseitig gehöhlt. Ihre Kleidung ist
differenzierter und feiner drapiert. Lukas trägt einen gegürteten

Rock, der oben mit einer Knopfreihe besetzt ist und
einen Umhang. Der Rocksaum des Markus ist ornamental
geschmückt. Die Skulpturen des Johannes und des

Matthäus hingegen sind vollplastisch ausgebildet und runder,
ihre Drapierung ist weniger detailliert. Der Körper des

104

Literatur:

Gentsch Otto, Verzeichnis der Pfr.-Wyrsch-Sammlung von 1966, Archiv
Marchmuseum, S. 15.

Keller Hiltgart L., Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestal¬

ten, Stuttgart 1984, S. 218 f.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

Evangelist
Matthäus

Evangelist
Markus

Evangelist
Lukas

Evangelist

Johannes

105

'vi



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Hl. Wendelin

18. Jh.

Holzskulptur, rückseitig gehöhlt, ursprünglich gefasst

H 75 cm

Sammlung Wyrsch, W 232

Das 17. Jahrhundert gilt als eigentliche Blütezeit der
Wendelinsverehrung. Der hl. Wendelin gehört zu den beliebtesten

Bauernheiligen und ist beinahe in jeder barocken
Landkirche Süd- und Westdeutschlands sowie der katholischen

Deutschschweiz anzutreffen.

Wendelin wurde gemäss der Legende als iroschottischer
Königssohn geboren. Er diente im ausgehenden 6.

Jahrhundert in der Gegend von Trier bei einem Edelmann als

Hirte und pflegte das Vieh jeweils zu einem weit entfernten

Berg zu führen, wo er gerne betete. Als sein Herr eines

Tages unversehens dort vorbeikam, geriet er in Zorn, weil
er glaubte, dass Wendelin die Tiere nicht rechtzeitig
zurückbringen würde. Doch als der Edelmann zurückkam,
war Wendelin bereits dort. Tief beeindruckt liess der Adelige

dem Heiligen in der Nähe eines Klosters eine Einsiedlerzelle

bauen.

Das Bildwerk des hl. Wendelin der Sammlung wurde
abgelaugt und mit einem pigmentartigen Überzug übergangen.

Die farbige Fassung spielte zur Zeit des Barock und
Rokoko eine wichtige Rolle. Die bunten Figuren bildeten
wirksame Farbakzente in den stuckierten hellen Kirchen.
Sie gehörten zur Bühne für das Theatrum Sacrum, das

sich in den Kulthandlungen abspielte. So wirkte die gefass-

te Skulptur des jugendlichen Wendelin mit braunen Haaren

und Vollbart, lebhaftem Blick und dunklem, nuanciertem

Umhang vitaler. Charakteristisch für die spätbarocke
Dynamik sind zudem die ausgreifende Gestik, die wallende

Drapierung des umhangartigen Mantels und die leichte

Drehbewegung des Körpers. Die Figuren des hl. Wendelin
und des hl. Antonius Eremita des Marchmuseums gelten
als Pendants. Es handelt sich bei diesen beiden Statuen der

Bauernheiligen nicht um Meisterwerke, sondern um
ländliche Abwandlungen, die der volkstümlichen barocken

Frömmigkeit entsprachen. BD

Das Grab Wendelins in St. Wendel bei Trier entwickelte
sich zu einer wichtigen Wallfahrtsstätte. Seinen Kult
verbreiteten die nach ihm benannten Bruderschaften. In

Wangen errichtete man beispielsweise um 1841 eine
St. Wendelins-Bruderschaft und in Innerthal wurde 1638

eine Sennenbruderschaft unter dem Patronat der Heiligen
Katharina, Magdalena, Hilarius, Fridolin und Wendelin
erneuert. Wendelin gilt als Patron der Hirten, Sennen und
Älpler, wird aber auch gegen Viehseuchen angerufen. Im
Rokoko ist er meist als Hirte mit Hirtentasche und kurzem
Rock, Mantelumwurf und Hirtenschippe wiedergegeben.
Zu seinen Füssen steht oder liegt ein Schaf.

106

Literatur.

Henggeier Rudolf, Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der
Innerschweiz, Einsiedeln 1955, S. 109/153 f.

Keller Hiltgart L., Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestal¬

ten, Stuttgart 1984. S. 573 ff
Kirschbaum Engelbert u. Braunfels Wolfgang, Lexikon der christlichen Iko¬

nographie, Bd. 8, Rom 1976, S. 593f.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

107



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Hl. Antonius, der Eremit

18. Jh.

Holzskulptur, rückseitig gehöhlt, ursprünglich gefasst

H 75 cm

Sammlung Wyrsch, W 234

Zur Zeit der Gegenreformation spielte die Heiligenverehrung

bei der katholischen Landbevölkerung erneut eine

grosse Rolle. Zu den beliebtesten Heiligengestalten gehörte

der hl. Antonius, der älteste christliche Eremit und
Gründervater des Mönchtums. Gemäss der Überlieferung
lebte er als Einsiedler in Ägypten und widerstand verschiedensten

Dämonen. Deshalb galt er als Wundertäter gegen
Krankheiten und Seuchen. Träger seines Kultes waren im
Mittelalter die Antoniusbrüder, die zahlreiche Spitäler
gründeten und sich der Krankenpflege widmeten. Als

Gegenleistung für diese karitative Tätigkeit durften die Brüder

Schweine frei laufen lassen.

nochrome Statuen. Zudem zieht sich ein langer Sprung
über die rechte Gesichtshälfte und der Körper zeigt starken

historischen Wurmbefall. Es handelt sich um ein
volkstümliches, aber qualitätvolles Bildwerk, wie man es

damals in den barocken Dorfkirchen anzutreffen pflegte.
Der zierliche Heilige mit langem Vollbart trägt einen
gegürteten Rock mit schmalem, bandartigem Skapulier und
einen weiten, umhangähnlichen Mantel. Die geringe
Torsion und die leicht geschwungene Drapierung des

Umhangs lassen etwas von rokokoartiger Dynamik anklingen.
Vergleicht man die Figur mit der Gestalt des hl. Antonius
in der Pfarrkirche von Freienbach, die dem bedeutenden
Bildhauer Johann Baptist Babel zugeschrieben wird, denkt
man an eine schlichte, volkstümliche Umsetzung des

Beispiels des grossen Meisters, der im Raum Einsiedeln,

Schwyz, Luzern, Solothurn und Zürich das Feld
beherrschte. BD

Zu den Attributen des heiligen Einsiedlers zählen deshalb
neben der Bibel das Schwein, ein Glöckchen als Abwehr

gegen Dämonen und der Taustab. Der hl. Antonius gilt
zudem als Patron der Bauern und ihrer Nutztiere, der
Schweinehirten und Metzger. Von den Innerschweizer
Bauern wird er deswegen auch als «Saütoni» verehrt.

Die 75 cm hohe, rückseitig gehöhlte Holzfigur des hl.
Antonius bildet das Pendant zur Statue des hl. Wendelin.
Vermutlich gehörten sie einst zu einem Altar. Die beiden
Heiligen wurden einander oft als Pendants zugeordnet, denn
beide gehören zu den volkstümlichsten Patronen der Bauern,

Hirten und Sennen. Auch das Bildwerk des heiligen
Einsiedlers wurde 1982 abgelaugt und mit einem pigmentartigen

Überzug übergangen. In der ersten Hälfte und
teilweise bis weit in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts
wurden viele Skulpturen freigelegt, man bevorzugte mo-

108

Literatur:

Felder Peter, Johann Baptist Babel 1716-1799, Ein Meister der schweizerischen

Barockplastik. Basel 1970, Abb. 135.

Seedamm-Kulturzentrum (Hg.), Ausstellungskatalog: Allerheiligen,
Namens- und Kirchenpatrone. Schutzheilige, Nothelfer, Pfaffikon, 1998,
S. 182.

Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. S. 198 f.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

109



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Hl. Sebastian

Ende 17. Jh./Anfang 18. Jh.

Aus dem Pfarrhaus Innerthal
Holzskulptur, gefasst

H 48 cm

Sammlung Marchring, MR 831

Der hl. Sebastian wurde im Mittelalter vor allem als

Nothelfer und Pestheiliger verehrt. Gemäss der Legende stand

er als ritterlicher Anführer der Leibwache Kaiser Diokletians

seinen christlichen Glaubensgenossen in den

Gefangnissen Roms bei und bekehrte weitere Römer. Er wurde

jedoch beim Kaiser denunziert, auf dessen Befehl an
einen Baum gebunden und von den Pfeilen numidischer
Bogenschützen durchbohrt. Den vermeintlich Toten pflegte

eine fromme Witwe wieder gesund. Wiederhergestellt
warf Sebastian Diokletian die sinnlose Christenverfolgung
vor. Der Kaiser Hess ihn daraufhin zu Tode schlagen und in
die Cloaca Maxima werfen, den grössten Abwasserkanal
Roms. Sein Leichnam wurde jedoch von Christen geborgen
und in den Katakomben bestattet.

die Pfeile mit den Wappenschildchen der Schützenmeister

resp. Bruderschaftsvorsteher fehlen. Das Figürchen könnte

aber auch in einer kleinen Kapelle gestanden haben, wo
der Heilige als Beschützer gegen die Pest und Viehkrankheiten

verehrt wurde. Zur Zeit des Kraftwerkbaus (1922/

1923-1926) war es im Besitze von Pfarrer Julius Diet-

zendanner in Innerthal. Es handelt sich nicht um ein
qualitativ hoch stehendes Bildwerk, primär ist seine religiöse
Funktion. So gibt seine barocke Fassung in beinahe
magischem Verismus die nackte Körperhaut mit Sehnen und
Adern wieder. Solche Detailtreue unterstreicht die Realität
des Martyriums. Zwar versuchte der Meister die nur mit
einem goldenen Lendentuch bekleidete Figur kontra-

postisch zu gestalten, doch ist sie nicht barock-dynamisch
bewegt und mutet mit dem langen, statischen Körper und
dem kleinen Kopf provinziell an. Die stark retuschierten

Augenpartien vermitteln mit den himmelwärts gerichteten

Pupillen in theatralisch übertriebener Weise, woher
der Heilige seinen Mut und seine Gelassenheit erhält. BD

Seit dem späten Mittelalter wurde der Heilige meist als

nackter, jugendlicher Märtyrer dargestellt, der an einen
Baum gebunden und von Pfeilen durchbohrt ist. Die Pfeile
seines Martyriums wurden nämlich mit den Pfeilen der Pest

verglichen, die der strafende Gottvater sandte. Durch dieses

Pfeilbogenmartyrium wurde er überdies zum Patron der
Schützen und deren Bruderschaften. Dies trifft vor allem
für die zahlreichen Schützengesellschaften der
Innerschweiz zu, die ihre Standbilder als Schützenbaschi bezeichneten.

Solche Schützenbaschi wurden jeweils auf einem
Gestell mit zwei Stangen bei Prozessionen mitgetragen.

Vielleicht diente die Statuette der Sammlung als

Schützenbaschi. Wie diese ist sie als Vollfigur ausgebildet, doch

110

Literatur.

Henggeier Rudolf. Die kirchlichen Bruderschaften und Zünfte der
Innerschweiz. Einsiedeln 1955, S. 140 ff.

Keller Hiltgarl L., Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestal¬

ten. Stuttgart 1984, S. 507.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Kruzifixus

Um 1500

Vermutlich aus Schübelbach

Holzskulptur, ursprünglich gefasst

H 73 cm

Sammlung Wyrsch, W 66

Die Kreuzigung Christi gilt als wichtigstes Thema des

christlichen Bilderkreises. Autonome monumentale Kruzifixe

sind seit dem 8. Jahrhundert nachweisbar. So bezeichnet

man isolierte Kreuze mit dem daran gehefteten Christus.

Der Name ist vom lateinischen Wort «Cruzifixus», der

Gekreuzigte, abgeleitet. Solche Kruzifixe waren als
monumentale Kult- oder Andachtsbilder in vielen mittelalterlichen

Kirchen anzutreffen. In kleineren Ausmassen

wurden sie beispielsweise als Altar-, Brust-, Grab- oder
Vortragekreuze verwendet.

Der romanische Christus wird am Kreuz lebend dargestellt,

als Siegesgott, der den Tod überwunden hat. Eine

tief greifende Änderung bezüglich der Kreuzigung bahnt
sich mit Bernhard von Clairvaux an. Nun tritt das Mit- und
Nacherleben in den Vordergrund. Der Gottessohn wird
zum gemarterten Erlöser mit geneigtem Haupt und
leidenden Zügen, dessen Leib gekrümmt ist und dessen Füsse

mit einem Nagel durchbohrt sind. Die ergreifenden
Bildwerke, die sich im Einflussbereich mystischer Strömungen
ausbildeten, wichen im Laufe des 15. Jahrhunderts einer
gemilderten, strafferen und edleren Form. Zu diesem neuen

Typus zählt der Kruzifixus des Marchmuseums.

Die 73 cm hohe Figur haftet an einem neuen Kreuz. Es handelt

sich um eine besonders feine Schnitzarbeit, die
vermutlich um 1500 entstanden ist. Gemäss Überlieferung
stammt sie aus der Pfarrkirche Schübelbach. Von der
ursprünglichen Fassung ist beinahe nur noch die Grundie¬

rung vorhanden und die Arme sind angesetzt. Der Leib

Christi hängt nicht am Kreuz durch. Arme und Beine sind
beinahe gestreckt, so dass eine S-Schwingung kaum mehr
wahrnehmbar ist. Der schlanke Körper ist unter dem Thorax

stark eingezogen. Seine zarten Gliedmassen entsprechen

der spätgotischen Vorliebe für feine, zierliche
Durchbildung. Beherrschend wirkt das Haupt mit der mächtigen,
geflochtenen Dornenkrone und den beidseits bis auf die
Schultern fallenden, reichen Lockensträhnen. Der Kopf ist

leicht nach rechts vorne geneigt. Schmerz und Leid sind

nur zurückhaltend angedeutet, denn das Gesicht mit dem
leicht geöffneten Mund und den weitgehend geschlossenen

Augen wirkt friedlich und gelöst. Man wird an Kruzifixe

erinnert, wie sie in Schwaben anzutreffen sind. Dort
begegnet man Bildwerken von einer hoheitsvollen
Selbsthingabe, die an die letzten Worte Jesu im Johannes-Evangelium

erinnern. «Es ist vollbracht» ist nicht der Schrei eines

von Gott Verlassenen, sondern es ist der kurze Satz des

siegreichen Erlösers. Dem entspricht, dass er darauf das Haupt
wie zum Schlafen neigte und freiwillig verschied. BD

Literatur:

Fink Josef, Kreuz und Kruzifix, Zeichen und Bild, Freising 2005, S. 57 ff.

Jahn Johannes, Wörterbuch der Kunst, Stuttgart 1975, S. 398 ff.

Michel Erhart & Jörg Syrlin d. Ä., Spätgotik in Ulm, Ausstellung Ulmer
Museum, 8. September bis 17. November 2002, hrsg. vom Ulmer Museum,
Stuttgart 2002, S. 71.

Schulz Siegfried, Das Evangelium nach Johannes, Das Neue Testament
Deutsch, Teilband 4. Göttingen 1987, S. 236.

112



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Marienkrönung

1760

Martin Leonz Zeüger (1702-1776)
Öl auf Leinwand, rentoiliert (brüchige Leinwand ersetzt)
140 x 85 cm

Sammlung Marchring, MR 805

Das Thema der Marienkrönung gehört zur Verherrlichung
der Gottesmutter, es folgt auf die Himmelfahrt und be-

schliesst Marias Aufnahme in den Himmel. Die vom
einheimischen Barockmaler Martin Leonz Zeiiger (1702-1776)

um 1760 gemalte Tafel stammt aus der Nuoler Pfarrkirche
und gehörte vermutlich zu einem reich geschnitzten,
spätbarocken Altar mit fleischroter Marmorierung. Das Schema

der Nuoler Marienkrönung verwendete Martin Leonz

Zeüger zudem für das Hochaltargemälde gleichen Themas
in der Kirche Schübelbach.

Der Lachner Martin Leonz Zeüger gehörte neben seinem
Sohn, dem Porträtisten Martin Anton Zeüger ("1734), Leonz

Fridolin Düggelin (1666-1746) und Martin Rotlin (1719—

1765) zu den angesehensten Märchler Malern des 18.

Jahrhunderts. Neben Deckengemälden in den Pfarrkirchen
von Tuggen, Schübelbach, Schattdorf, Seelisberg, Sonnenberg

und Bad Ragaz malte er Altartafeln und arbeitete als

Porträtist in Schwyz, Einsiedeln, Pfäfers sowie in den
heutigen Kantonen Basel Landschaft, Uri und Solothurn. Er

darf als handwerklich talentierter Künstler betrachtet
werden.

hälfte reichende Wolkenbank wird von Putten und
Engelsköpfchen begleitet. Nach oben öffnet sie sich in die helle,
himmlische Sphäre. Vor dem umhüllenden, hellblauen
Mantel Mariens hält ein Putto den weissen Lilienzweig.
Dieser gilt als Zeichen ihrer Jungfräulichkeit und Reinheit,

die zur Zeit der Gegenreformation von der katholischen

Kirche besonders betont wurden. In der unteren
Bildhälfte knien auf einer zweiten Wolkenbank fünf
Heiligengestalten: Die anbetende Maria Magdalena mit Kruzifix

und Totenkopf, Stephanus mit Märtyrerpalme, Jakobus
der Ältere, durch Pilgerkleidung und Muscheln als Patron
der Pilger und Wallfahrer gekennzeichnet, und schliesslich

die Geschwister Felix und Regula, die in Zürich
enthauptet wurden und zur legendären Thebäischen Legion
gehörten.

Das Krönungsbild Zeügers wirkt leichter und farbenfroher
als die Dtiggelinsche Himmelfahrt. Mit solcher Aufhellung
und der leichteren Bildgestaltung weist Zeügers Tafel in
das Rokoko. In seiner schlichten Komposition wird weitgehend

auf eine tiefenräumliche Staffelung verzichtet,
vielmehr wird die Mittelachse betont und harmonische
Symmetrie angestrebt. BD

In seinem Krönungsbild übernimmt er das übliche barocke

Schema: Christus mit dem Kreuz und Gottvater mit
Szepter über dem Globus halten gemeinsam die Krone
über das Haupt der Maria, die demutsvoll anbetend etwas
tiefer auf der Wolkenbank erscheint. Über der Krone
schwebt die Taube des heiligen Geistes. Die bis zur Bild-

114

Literatur:

Jörger Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz NA Bd. II, Basel
1989, S. 27/291.

Jörger Albert, Martin Leonz Zeüger (1702-1776), in: March-Anzeiger vom
1.10.1976.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Anbetung der Hirten

Um 1700
_

Aus der alten Pfarrkirche Nuolen
Öl auf Holztafel mit geschweiftem Umriss

133 x 90 cm

Sammlung Wyrsch, W 250

Die Darstellung der Geburt Christi hat sich im Laufe der
Zeit verändert. Abbildungen der altchristlichen Kunst

zeigen das Kind in einem Korb oder auf einem Gestell liegend.
Ochs und Esel sind ihm zugewandt, Maria sitzt unbeteiligt
daneben. Seit der 2. Hälfte des 14. Jahrhunderts liegt das

Kind am Boden und wird von Maria, Engeln, Hirten und

Königen verehrt. Man versteht nun die Geburt Christi als

Nachtszene, als heilige Nacht im eigentlichen Sinne. Das

Christuskind wird jetzt vor dunklem Grund zur zentralen

Lichtquelle, es ist das Licht der Wahrheit, das sich am
Heiligabend unter die Menschen begibt.

liebevoll lächelnd zum Christkind. Auf einer Wolkenbank
schwebt über dem offenen Dach ein lieblicher Putto. Das

Schriftband in seinen Händen bekundet «GLORIA IN EX-

CELSIS DEO».

Das stimmungsvolle, nächtliche Geschehen ist in beinahe

übernatürliches Licht getaucht, wie es schon bei Correg-

gios Anbetung der Hirten in Dresden anzutreffen ist. Dessen

Bildgestaltung war von epochaler Bedeutung und wird
auch von Schweizer Barockkünstlern aufgenommen. Cor-

reggios religiöse Werke zeichnen sich überdies durch
Innigkeit und zarte Gefühle aus. Dies gilt auch für die
Dresdener heilige Nacht, in der Zärtlichkeit und freudige
Ergriffenheit überwiegen. So ist auch die schlichte Nuoler

Anbetungsszene nicht dramatisch angelegt, vielmehr
erzählen Gesten und Mimik in stiller, heiterer Ergriffenheit
vom wundersamen Geschehen in dieser heiligen Nacht.

BD

Die «Anbetung der Hirten» aus der alten Pfarrkirche Nuolen

wurde dort vermutlich zur Weihnachtszeit als

Krippenbild verwendet. Pfarrer Wyrsch erwarb sie 1939 für die

Sammlung. Die Tafel aus Tannenholz ist unten und seitlich

mit Ohren versehen und oben dreifach geschweift. Sie

wurde in den 90er Jahren neu gefirnisst.

Im dunklen Stall ist das auf Windel und Stroh liegende
Kind in zentrales Licht getaucht, das auf die dargestellten
Personen übergeht. Ein zarter Lichtschein umgibt wie ein

Heiligenschein den Kopf der Gottesmutter. Noch tief
ergriffen vom Geschehen präsentiert sie den späten Gästen

ihr Kind. Ein kniender Hirte liebkost das lächelnde
Neugeborene, ein zweiter steht mit Hirtenschippe und abgehobenem

Hut demütig vor der Krippe, ein dritter mit Bart im

Hintergrund greift ehrfurchtsvoll nach seinem Hut. Hinter

Rind und Esel blickt der auf seinen Stab gebückte Josef

116

Literatur:

Heim Johannes, Kleine Geschichte der March, Bd. I, Wangen. Nuolen 1985,
S. 160.

Jahn Johannes. Wörterbuch der Kunst, Stuttgart 1975, S. 237.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

117



KIRCHE UND VOLKSFROMMIGKEIT

Christus am Kreuz

1774

Johann Melchior Wyrsch (1732-1798)
Öl auf Leinwand (doubliert)
Schwarzer Holzrahmen mit goldfarbener Innenleiste
81 x 48 cm o. R. /91 x 59,5 cm m. R.

Sammlung Marchring, MR 1562

Zu Johann Melchior Wyrschs populärsten religiösen
Bildmotiven zählt das Kruzifix. Die Darstellung der Kreuzigung

hatte sich bereits im 17. Jahrhundert vom erzählerischen,

personenreichen Schema der Spätgotik gelöst. Die

Ansicht mit dem einsamen Kruzifix wurde nun zum barocken

Betrachtungsbild. Diesem Typus entspricht der
einsame Gekreuzigte vor nachtdunklem Hintergrund aus der

Sammlung.

Der Buochser Johann Melchior Wyrsch (1732-1798) ist den

Künstlern von nationaler Bedeutung zuzurechnen. Er

zählt neben seinem Schüler Felix Maria Diogg (1762-1834)
und dem Winterthurer Anton Graff (1736-1813) zu den

führenden schweizerischen Porträtisten des 18. Jahrhunderts.

Als Kirchenmaler vertrat er zur Zeit des

aufkommenden aufklärerischen Gedankenguts gegenreformatori-
sche Werte, die in den katholischen Orten bis zum
endenden 18. Jahrhundert populär blieben.

zifixdarstellungen zurück, die im süddeutschen Raum

durch Stiche verbreitet waren. So entspricht der noch
lebende Christus am Kreuz Rubens Antwerpener Fassungen.
Wie dort ist Christus mit vier Nägeln ans Kreuz geschlagen,

fällt der Kopf etwas zur Seite mit gegen den Himmel
gewandten Augen und der Oberkörper hängt in einer
leichten Drehung mit steiler Armhaltung am Querbalken.
Ebenso ist der Titulus des Königs der Juden in Hebräisch,
Griechisch und Latein auf einem Pergament an der Oberseite

des Stammes befestigt. In der vorliegenden Fassung
lässt sich zudem erkennen, dass der seit 1773 als Direktor
der Maler- und Bildhauerakademie in Besançon wirkende
Meister anatomische Studien betrieb. Die kraftvoll sich

wölbende Brust und die plastisch ausgearbeiteten
Bauchmuskeln veranschaulichen das Aufbäumen des gepeinigten

Körpers. In barocker Gesinnung wird der nackte Körper

bei Wyrsch zum Träger menschlicher Empfindung.
Dieser gepeinigte Leib erinnert an ein letztes Aufleuchten
einer erlöschenden Flamme. Doch die beinahe starr nach
oben gerichteten, blutunterlaufenen Augen und der leicht
geöffnete Mund weisen aus dieser dramatisch verdichteten

Atmosphäre bereits in eine andere Welt. BD

Die Darstellung der Kreuzigung im Marchmuseum stammt
aus dem Besitz des Landammanns J. A. Winet (1827-1905)
von Altendorf und wurde gemäss einer Quittung von
Kunstmaler Franz Vettiger restauriert. Sie gehört zu den

frühesten Varianten des Themas bei Wyrsch. Motivisches
Vorbild war das Hochaltargemälde von Franz Anton Kraus

für den oberen Chor in Einsiedeln, bei dessen Vollendung
Johann Melchior Wyrsch seinen Lehrmeister unterstützte.
Der Typus geht aber letztlich auf Peter Paul Rubens Kru-

118

Literatur:

«Gepudert und geputzt», Johann Melchior Wyrsch 1732-1798, Porträtist
und Kirchenmaler. Basel 1998, S. 229/235/289.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

119



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Maria Himmelfahrt

1722

Leonz Fridolin Düggelin (1666-1746)
Öl auf Leinwand
135 x 69 cm

Sammlung Wyrsch, W 239

Vom 16. bis ins 18. Jahrhundert findet sich die Himmelfahrt

Mariens in zahlreichen Kirchen mit den
entsprechenden Patrozinien am Hochaltar oder in Deckenfresken

abgebildet. Das qualitätvolle Mariä-Himmelfahrts-Gemäl-
de des Marchmuseums malte gemäss einer Signatur auf
der Bildrückseite «L.F. Düggelin, Altstathalter pinxit, 1722».

Der Originalrahmen wurde leider in den 1980/1990er Jahren

entfernt, die Leinwand neu aufgespannt und gefir-
nisst.

Leonz Fridolin Düggelin (1666-1746) stammte aus einer
angesehenen Galgener Familie, die seit dem 17. Jahrhundert

in Lachen das so genannte «Büeler Haus» bewohnte. Er

war der Sohn des Baumeisters Fridolin Düggelin-Guggel-
berg, Bauherr der Lachner Riedkapelle. Die Ausbildung
des Kavaliersmalers und Politikers Leonz Fridolin liegt
weitgehend im Dunkeln, doch verfügte er über ausgezeichnete

Beziehungen. Ein jüngerer Bruder hatte in Rheinau
das Amt des Vestiarius, Küchenmeisters und später des

Bauinspektors inne. Ein weiterer Bruder war Pater im Kloster

Einsiedeln. Unter den Märchler Barockmalern des

18. Jahrhunderts gilt er als herausragende Gestalt.

Petrus mit weissem Bart und heiligem Buch leicht über
den Sarkophag. Rechts von Thomas kniet betend vermutlich

die hl. Magdalena. Staunend blicken einige Apostel
nach oben oder drücken ihre Betroffenheit durch nach
oben weisende Gebärden aus. Andere neigen sich ergriffen
über den leeren Sarkophag. In der oberen Hälfte schwebt

Maria auf einer Wolkenbank, von Engeln und Putten
umgeben, mit ausgebreiteten Armen ihrem himmlischen Ziele

zu. In der unteren Mitte stechen der rote Umhang des

Thomas und das weisse Leinenluch vor tonigem Grund
hervor. Oben gleitet die Jungfrau mit wallendem, blauem
Mantel in das helle, glutvoll leuchtende Licht der überirdischen

Sphäre.

Die Komposition erinnert an die vorbildlichen
Himmelfahrtsdarstellungen des Annibale Carracci (1560-1609)
und seines Schülers Guido Reni (1575-1642). Düggelins
Komposition ist handwerklich gekonnt gefertigt, seine
Variante besticht durch die klare Komposition, durch die vor
dunklem Hintergrund leuchtenden Farben und die kraftvolle

Wiedergabe der Apostelfiguren. Mittels bühnenartiger

Inszenierung, sprechender Gestik und Mimik gewinnt
seine Himmelfahrt den Anschein einer realen Begebenheit.

BD

In seiner Himmelfahrtstafel weitet sich der Blick von der
irdischen in die himmlische Sphäre. Im unteren Teil dominiert

die Figurenkette der Apostel, die um den Sarkophag
gruppiert sind. Im Vordergrund, kniend und in Rückenansicht,

entdeckt der zu spät gekommene Thomas das

Leichentuch Mariens. Links von ihm neigt sich der würdige
120

Literatur:

Jörger Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz NA Bd. II, Basel

1989, S. 27/260/278.

Kirschbaum Engelbert, Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2, Rom
1970, S. 276 ff.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

121



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Wappenscheibe

1624

Tobias Müller (1595/1600-1629)

50,4 x 38,8 cm im Licht

Sammlung Marchring, MR 800

Die Wappenscheibenschenkung entwickelte sich zu einer
charakteristisch schweizerischen Spezialität. Beim
Neuoder Umbau von Kirchen, Rathäusern, Zunftlokalen,
Schützen- und Wirtshäusern, Tavernen oder Wohnbauten
einflussreicher Persönlichkeiten pflegten Stände, Städte

und Orte, Würdenträger oder private Personen für Fenster

und Schild (in Fenster integrierte dekorierte Scheibe)
aufzukommen. Schon die Glasfenster der mittelalterlichen
Kirchen sind auf Spenden zurückzuführen. Diese jahrhundertealte

Tradition war auch in nachreformatorischer Zeit
sehr beliebt. So ist es denn nicht erstaunlich, dass

Pfarrherren und politisch führende Persönlichkeiten die
Wappenscheiben und Fenster um 1622-24 in der umgestalteten

St. Jostkapelle in Galgenen bezahlten. Im Zuge des sich
wandelnden Geschmacks wurden 1835 die ursprünglich
mindestens neun Scheiben kurzerhand verkauft. Fünf
davon wurden 1843 an einer Pariser Auktion veräussert. Zwei

dieser trefflichen Glasgemälde befinden sich heute in New

Jersey, eine in Luzerner Privatbesitz, eine im Marchmuseum,

die fünfte aber bleibt unauffindbar.

Donatoren ein ewiges Denkmal, denn Wappen und auf sie

bezogene Inschriften künden noch heute von ihrem einstigen

Ansehen und ihrer Gebefreudigkeit. So gehörte Johannes

Gangyner, Sohn des Hans Gangyner und der Elisabeth

Züger, zu den wichtigsten Amtsträgern der Landschaft
March. 1589-1610 amtete er als Landschreiber, 1610 als

Statthalter und 1612-1614 als Landammann. Er starb Ende

der 1620er Jahre und war in dritter Ehe mit Margareta Göl-

di von Lachen, Tochter des Balthasar Göldi und der Magdalena

Schreiber, Witwe des Samuel Störi, verehelicht.

Die Gangyner-Wappenscheibe zeichnet sich durch die

prächtig leuchtenden Farben aus, die durch Schwarzlot
nuanciert sind. Die Jostener Glasgemälde werden dem

hervorragenden Zuger Glasmaler Tobias Müller 1595/1600—

1629) zugeschrieben, der durch seinen hoch stehenden

Figurenstil hervortritt. Müllers Werk ist letztlich dem

Einflussbereich der Lingg-Werkstatt in Strassburg
zuzuweisen. BD

Bei den sakralen Figuren- oder Bildscheiben steht im
Mittelfeld meist eine Heiligenfigur oder biblische Szene, hier
eine von Engeln bekrönte Madonna mit Kind auf Mondsichel

im Strahlenkranz. Diese Mittelfigur wird von einer
rahmenden Arkade begleitet. In den Bogenzwickeln
erscheinen die Namenspatrone des Stifterpaares und am
Fusse steht, begleitet von den Stifterwappen, eine Kartusche

mit Inschrift, die neben der Datierung die Schenkenden

und deren Ämter erwähnt. Solcherart setzten sich die

Literatur:

Bergmann Uta, Die Zuger Glasmalerei des 16. bis 18. Jahrhunderts, Bern
2004, S. 96.

Jörger Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz NA Bd. II, Basel

1989, S. 134.

Jörger Albert. Die Wappenscheiben der St. Jostkapelle Galgenen und die
Gangyner-Scheibe im Marchmuseum, in: Marchringheft 18, Lachen
1976, S. 40.

122



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

123



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Liturgische Gewänder

Kasel:

2. H. 18. Jh.

Schenkung Pfarrer Dr. Wyrsch
97,5 x 63 cm

Sammlung Marchring, MR 690

Pluviale:
19. Jh.

Schenkung Kollegium Nuolen
296 x 136 cm

Sammlung Marchring, MR 828

Üblicherweise waren die liturgischen Obergewänder der
Geistlichen in nachmittelalterlicher Zeit aus teuren
Seidenstoffen gefertigt, die im 18. und der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts vorwiegend aus Lyon stammten. Oft
handelte es sich bei diesen kostbaren Damasten und Brokaten

um Geschenke von hochgestellten Wohltätern. Die Farben
dieser geistlichen Kleider richteten sich im Grundton nach
den fünf Farben des «Missale romanum» von 1570: Weiss,
Rot, Grün, Violett und Schwarz. Grün wurde gewöhnlich
an Sonn- und Werktagen verwendet, Weiss vorwiegend an
Festtagen, Rot an Apostel-, Märtyrerfesten und Pfingsten,
Violett in der Advents- und Fastenzeit oder bei Bittgängen,
Violett oder Schwarz bei Totenmessen.

Die Kasel (lat. casula «Häuschen») ist das liturgische
Obergewand der Priester und Bischöfe bei der Messfeier.

Ursprünglich war sie ein fusslanger, glockenförmiger und
völlig geschlossener Radmantel, den man immer mehr
beschnitt, bis die barocke Bassgeigenform entstand. Die

Bassgeigenkasel der Sammlung ist aus kostbarer, damastartiger

Seide gefertigt, die durch bunte Blumenranken
bereichert wird. Blumenmuster waren in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts äusserst beliebt, generell ist der orna-

124

mentale Dekor im Barock und Rokoko vorherrschend.
Goldfarbene Bordüren und Zierstreifen verleihen überdies
den liturgischen Gewändern zusätzlichen Glanz, der
den Gläubigen in den Bann der priesterlichen Handlung
zieht.

Das Pluviale, auch Rauchmantel genannt, trägt der Priester

oder Bischof bei feierlichen Handlungen ausserhalb
der Messe wie bei Prozessionen, Segnungen oder Weihen.
Dieses Gewand entwickelte sich aus der mönchischen Cap-

pa des 8. und 9. Jahrhunderts, einem Mantel, der sich von
der Glockenkasel durch eine Kapuze unterschied. Aus dieser

ursprünglichen Kapuze entstand im Laufe der Zeit ein
immer grösserer Zierbesatz, das so genannte Pluvialschild.
Ein solches ziert auch den Rücken des Mantels der Sammlung.

Dessen rotgrundiger Seidenstoff wird zudem von
einem frohen Dekor geschmückt. Kleinere Blumenbouquets,
begleitet von seitlich angebrachten, wellenartigen Ranken

mit Rosen, Trauben, Ähren, grünen Blättern und kleineren,

weissen Blüten zieren ihn. Solche Motive entsprechen
den Stoffmustern des 19. Jahrhunderts, die nun leichter
und naturalistischer anmuten. Die Broschierung des Stoffes

mit goldenen und silbernen Metallfaden, die Verzierung

mit Fransen am Saum des Gewandes und am Schild,
die prächtige Schildquaste am Rücken oder die versilberte
und ziselierte Schliesse auf der Vorderseite verleihen dem
Mantel überdies die Würde eines kostbaren liturgischen
Kleides. BD

Literatur:

Braun J., Die liturgischen Paramente in Gegenwart und Vergangenheit,
Freiburg 1924, S. 120 ff.

Ducret Madeleine, Schätze des Glaubens. Kostbarkeiten aus dem Besitz der
thurgauischen Kirchgemeinden, Frauenfeld, 1999, S. 488 ff.

Strauss Gerhard. Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. III. S. 675.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

125



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Pyxis (Hostiendose)

17. Jh.

Silber, vergoldet, ohne Marken
H 7 cm, D 5,7 cm

Sammlung Wyrsch, W 46

Seit dem 9. Jahrhundert bezeichnet man Behältnisse, die

zur Aufbewahrung und Spende des eucharistischen Brotes

dienen, als Pyxiden. Bis zum 13. Jahrhundert handelte es

sich dabei vor allem um kleine runde, ovale oder polygonale

Gefässe mit 6 bis 10 cm Durchmesser. Diese waren
mit einem flachen, zeitdach-, pyramidenförmigen oder

turmartigen Deckel versehen. Meist fertigte man sie aus

Silber, Kupfer oder Gold. Um die kleinen Gefässe besser

halten zu können, wurden sie seit dem 13. Jahrhundert
mit Fuss und Schaft versehen und erhielten so die Form
eines Kelches mit Deckel. Solche Speisekelche bezeichnet

man als Ziborien. Dosenartige Pyxiden wurden aber auch
in nachmittelalterlicher Zeit noch verwendet. In diesen

wurden nicht geweihte Hostien aufbewahrt. Zudem wurden

so genannte Kranken-Pyxiden mit geweihten Hostien

zu den Krankengängen mitgenommen.

Bei der Pyxis des Marchrings handelt es sich um eine kleine,

vergoldete Silberdose, die von einem kegelförmigen
Deckel mit Knopf bekrönt wird. Dieser Scharnierdeckel ist

mit einem Dorn am Kettchen verschliessbar. Die glatte
Innenseite der Dose ist durch feine Hammerschläge strukturiert,

was ihr einen eigentümlichen Reiz verleiht. Das un-
geschmückte, glatte und mit Achat polierte Blech lebt
wesentlich von der Schönheit seiner das Licht reflektierenden

Oberfläche. Auch wenn man dieses Hostiengefäss
keinem bestimmten Meister zuschreiben kann, bezeugt die
feine Hämmerung, dass es von einem versierten
Goldschmied gefertigt wurde. Die kegelartige Formgebung des

Deckels ist noch der gotischen Sakralarchitektur
nachempfunden. Vor allem bei kirchlichen Arbeiten hielt sich
der gotische Stil noch weit bis ins 17. Jahrhundert. Vermutlich

hat die Verwendung alter Formen bei solchen Geräten
auch mit dem Festhalten am alten Glauben zu tun. BD

Die eigentliche Funktion des Hostiengefässes des Museums

lässt sich nicht mehr feststellen, da es keine bildlichen

Darstellungen trägt und auch kein Tellerchen
dazugehört. Zudem sind keine entsprechenden schriftlichen
Quellen vorhanden. In Hostiendosen aus vergoldetem
Silber, Metall oder Holz mit einem Durchmesser obigen Aus-

rnasses werden üblicherweise die nicht geweihten
Christushostien aufbewahrt, die später in der Lunula, einem

halbmondförmigen Halter im Schaugefass der Monstranz,
ausgestellt werden. Ebenso schlichte vergoldete Silber-Py-
xiden lassen sich beispielsweise in den Kirchenschätzen
der nahen Pfarrkirchen von Rapperswil und Schänis
nachweisen.

Literatur:

Rittmeyer Dora Fanny, Die Kirchenschütze im St. Galler Linthgebiet, Uz-
nach 1948, S. 48/106.

Sonnberger Betty, Denkmalpflege des Kantons Thurgau.
Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. 5, S. 813 f., Bd. 7,

S. 915.

126



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Chrismarium (Heilig-Öl-Gefäss)

17. Jh.

Silber, getrieben, graviert
H 14 cm

Sammlung Wyrsch, W 45

Chrismarium, vom griechischen chrisma «Salböl»

stammend, bezeichnet ein Gefass, in dem die im katholischen
Ritus verwendeten, geweihten Salböle aufbewahrt sind.

Salbungen werden in der katholischen Kirche beim
Eintritt in die Glaubensgemeinschaft (Taufe, Firmung), bei

schwerer Krankheit beziehungsweise vor dem Tod, bei der

Übertragung geistlicher Weihen (Diakonen-, Priester- und
Bischofsweihe) und bei der Konsekration gottesdienstlicher

Geräte und Räume (Altarweihe) vorgenommen. Die

dafür benutzten Öle sind aus naturreinem Olivenöl
zubereitet, nur dem Chrisamöl (Taufe, Firmung und Weihe) ist
Balsam beigemischt.

zur seelischen Erstarkung, zum Sündenerlass und zur
körperlichen Gesundung verabreicht.

Beim Einzelgefäss der Sammlung steht auf einem einfachen

Ständer mit Kugelnodus und profiliertem, dekoriertem

Rundfuss ein zylinderförmiges Büchslein mit
kegelförmigem Deckel, der mit einer Kugel bekrönt ist. Dieser

Scharnierdeckel ist mit einem Stift am Kettchen ver-
schliessbar. An der Zylinderwandung ist in gotischen
Buchstaben «Ol» für Öl eingraviert. Das schlichte, zierliche
Werk kann keinem Meister zugeschrieben werden, spricht
aber von handwerklich guter Qualität. Es ist stilistisch der

gotischen Kathedralarchitektur nachempfunden, deren
Formen alle Kunstgattungen durchdrangen und nördlich
der Alpen auch in nachmittelalterlicher Zeit noch verwendet

wurden. Ähnlich gestaltete Chrismaria zählen zu den

Kirchenschätzen der katholischen Pfarrkirchen von
Innerthal, Lachen und Rapperswil. BD

Liturgische Geräte werden aus möglichst edlen Materialien

gefertigt und entsprechend ausgeschmückt. In der
katholischen Liturgie unterscheidet man zwei Kategorien
von Gefassen, die Vasa sacra und die Vasa non sacra. Zur
ersten gehören vor allem Kelch, Patene, Ziborium und
Monstranz, zur zweiten all jene Geräte, die mit dem Aller-

heiligsten nicht in Berührung kommen. Deshalb sind auch
die Chrismaria den Vasa non sacra zuzurechnen. Bei diesen

Heilig-Öl-Gefässen handelt es sich normalerweise um
drei Behälter, welche die drei verschiedenen Arten von Öl

enthalten. Üblicherweise sind die Büchslein für das Chri-
sam- und Katechumenöl miteinander verbunden, während

das Öl für die Krankensalbung separat aufbewahrt
wird. So benutzte man das silberne Ölgefäss des Marchmuseum

vermutlich bei der Krankenölung. Dieses Sakrament
besteht in der Salbung der fünf Sinne. Dazu spricht der
Priester die Spendeformel. Es wird dem Schwerkranken

128

Literatur:

Anderes Bernhard, Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, Bd. IV.
S. 298.

Braun Joseph, Das christliche Altargerät in seinem Sein und in seiner Ent¬

wicklung. München 1932.

Jörger Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz NA Bd. II, Basel
1989, S. 168/198

Kotzur Hans-Jürgen und Lütkenhaus Hildegard, Der Frankfurter
Domschatz, Bd. II, Die Gold- und Silberarbeiten, Frankfurt am Main, 1994,
S. 35 f.

Premm Matthias, Katholische Glaubenskunde, 3. Bd. 2. T., Wien 1960,
S. 159 ff.

Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. 1, S. 836.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Messkännchen und Tablett

Tablett: um 1800? 32,5 x 33 cm

Kännchen: 19. Jh. 12,5 x 6 cm

Zinn, gegossen, ohne Marken

Sammlung Wyrsch, W 47-49

Messkännchengarnituren bestehen aus einem Tablett und
zwei Kännchen. Eines von diesen enthält den für die Messfeier

verwendeten Wein, das andere beinhaltet das Wasser,

das dem Wein beigegeben wird. Der Wein bedeutet das

Blut Christi, das Wasser steht für die menschliche Natur.
Vor der Wandlung werden diese in den Kelch gegossen
und vermischen sich untrennbar. Zudem wäscht der Priester

vor der Wandlung Daumen und Zeigefinger beider
Hände, dazu werden Kännchen und Platte benutzt. Ein
weiteres Mal wird Wasser benötigt, um den Kelch nach der
Kommunion zu reinigen. Um Verwechslungen zu vermeiden,

sind die Kännchen mit entsprechenden Buchstaben
«A» für Aqua und «V» für Vinum gekennzeichnet. Viele

Messgarnituren waren aus Edelmetall, aber auch zinnerne
gebrauchte man bis ins 19. Jahrhundert. Denn das silbrig
glänzende Zinn galt als brauchbare Alternative zum teuren

Silber und wurde von Kirchen ärmerer Gemeinden im
deutschsprachigen Raum bevorzugt.

Aus Zinn hergestellte Ampullen haben jeweils Kännchen-
form. Die Kännchen stehen auf einer Schüssel, welche das

beim Händewaschen abfliessende Wasser auffängt. Diese

ist oft nicht mehr vorhanden. So gehörte auch das Tablett
der Sammlung nicht zu den beiden Ampullen. Denn die

Standringe der Schüssel passen nicht zu den runden Känn-
chenfüssen. Zudem ist diese reicher geschmückt und von
oval geschweifter Form. Die üppigen, vereinzelt mit
Blumen besetzten Girlanden lassen den Klassizismus erahnen,

die Muschelmotive hingegen erinnern an spätbarockes

Empfinden. Das Tablett wird deshalb um 1800 datiert.

130

In Anbetracht der ungewöhnlichen Oberflächenbehandlung

und der fehlenden Marke könnte es auch aus dem
19. oder 20. Jahrhundert stammen.

Die formal ruhigeren und spärlich ornamentierten Kännchen

hingegen sind dem Klassizismus zuzuweisen. Der
äusserste Fussrand der Ampullen ist mit einer feinen
Perlschnur geschmückt. Über ihrem mehrfach gestuften,
leicht gewölbten Fuss erhebt sich ein kurzer, runder
Schaft. Die Unterseite des Gefässkörpers ist gerippt, die
Oberseite hingegen bleibt ungeschmückt. Aus letzterer
treten schnabelartige Ausgüsse hervor. Der Klappdeckel ist

analog zum Fuss abgetreppt, oben gewölbt und mit
gleichen Motiven wie unten geschmückt. In die Scharniere
sind die Halter mit den Buchstaben «V» und «A» integriert.
An erstere schliessen sich volutenförmige Henkel an.

Diesen sparsam geschmückten, einfachen Kännchen wäre
eine entsprechende Schüssel beizugeben. Wenn das Paar

und die Schüssel auch nicht übereinstimmen, veranschaulichen

sie doch die wichtige Funktion einer Messgarnitur.
BD

Literatur:

Braun Joseph, Das christliche Altargerät in seinem Sein und in seiner
Entwicklung, München 1932, S. 48.

Gar köstlich Ding, Die Kunst der Eichstätter Gold- und Silberschmiede,
Ausstellung des Domschatz- und Diözesanmuseums Eichstätt, 20. September

bis 3. November 2002, Lindenberg 2002, S. 44

Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. 4, S. 700 f.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

131



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Messkelch

1640-1650

Marx Müller (Meister 1621, gest. nach 1641)

Silber, vergoldet, getrieben, ziseliert, Beschau Zürich
H 22 cm

Sammlung Marchring, MR 942 L

Von zentraler Bedeutung für die Eucharistie ist der
Messkelch. Es handelt sich dabei um das älteste und wichtigste
liturgische Gefäss. Es nimmt den Wein auf, der während
der Messfeier in das Blut Christi verwandelt wird. Deshalb
wurde der Kelch aus möglichst kostbarem Material gefertigt

und oft mit aufwendigem Dekor versehen. Die ältesten
bekannten Bestimmungen über das Material stammen aus

dem 9. Jahrhundert. Sie besagen, dass dieser ausschliesslich

aus Edelmetallen, im Falle äusserster Armut aus Zinn
gemacht werden dürfe. Vorzugsweise werden Kelche seither

aus vergoldetem Silber gefertigt. Ist dies aus
Kostengründen nicht möglich, soll wenigstens die Kuppa aus
Silber sein.

Die eigentliche Grundform des Kelches hat sich im Laufe

der Jahrhunderte kaum verändert. Sie besteht aus Fuss,

Kuppa und Schaft mit Knauf, um den sich die Hand zum
Halten legt. Erst unter gotischem Einfluss setzten sich
bedeutende stilistische Veränderungen durch. Denn der
Schaft verlängerte sich, die Kuppa wurde becherförmig
und der Fuss häufig sechslappig. Im 17. Jahrhundert traten
weitere Wandlungen auf. Der Standring wurde gekurvt
und ausschwingend, der Knauf ei- oder birnenförmig und
die Kuppa nahm oft tulpenartige Gestalt an. Die einzelnen
Teile gingen immer mehr ineinander über, Schaft und
Knaufwaren kaum mehr unterscheidbar und glichen dem
Bild einer Vase. Zudem wirkte der Kelch höher und die

Kuppa schlanker.

All dies gilt auch für den Messkelch der Pfarrkirche Nuo-

len. Dieser ist aus vergoldetem Silber gefertigt und relativ
schlicht gestaltet. Der sechspassige, geschweifte Fuss ist in
Spätrenaissancemanier mit Beschlagwerk geschmückt.
Volutenrahmen legen sich um drei Füllungen mit je einem

geflügelten Engelskopf. Knauf und Schaft sind zu einem
vasenähnlichen Gebilde verwachsen, dessen Bauch

birnenförmig anmutet. Zwischen Reliefvoluten sind in
Grossbuchstaben «IHS» und «MARIA» sowie ein Osterlamm mit
Siegesfahne eingraviert. Letzteres weist auf den Opfertod
und die Auferstehung Christi hin. Über einem kurzen Hals

erhebt sich eine unverzierte, hohe, glänzende und lulpen-
artige Kuppa. Die qualitätvolle Arbeit ist laut Meisterzeichen

Marx Müller aus Zürich zuzuschreiben. Das zwing-
lianische Arbeitsethos brachte der Stadt im i6. und
17. Jahrhundert einen steigenden, bürgerlichen
Wohlstand, und auch das Gold- und Silbergewerbe erlebte
damals einen bemerkenswerten Aufstieg. Deshalb ist es nicht
erstaunlich, dass neben Meistern aus Lachen und dem
nahe gelegenen Rapperswil vereinzelt auch geübte
Goldschmiede aus Zürich in der March beauftragt wurden. BD

Literatur:

Braun Joseph, Das christliche Altargerät, München 1930, S. 131 ff.

Kolzur Hans-Jürgen und Lütkenhaus Hildegard, Der Frankfurter
Domschatz. Band II, Die Gold- und Silberarbeiten, Frankfurt a.M. 1994,
S. 34.

Lenssen J., Domschatz Würzburg, Museumsschriften der Diözese Würzburg.

Band 1, Regensburg 2002, S. 71.

Lösel Eva-Maria, Zürcher Goldschmiedekunst vom 13. bis zum 19. Jahrhundert,

Zürich 1983, S. 263.

132



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

133



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Kreuzpartikelmonstranz

Um1700
Aus der Kirche von Nuolen

Silber teilvergoldet, Messing, ohne Marken
H 49 cm

Sammlung Marchring, MR 940 L

Ein Kreuzpartikel im Schaugefäss der Monstranz weist
daraufhin, dass diese für den Wettersegen gebraucht wurde.
In den süddeutschen und schweizerischen Diözesen wurde

der Wettersegen zwischen dem Fest der Kreuzauffindung

(3. Mai) und dem Fest der Kreuzerhöhung (14.

September) im unmittelbaren Anschluss an die Pfarrmesse

gespendet. Dieser beinhaltete ein Bittgebet und den Segen

für eine gute Ernte mittels des Partikels des heiligen Kreuzes.

Als wertvollste Reliquie der Christen gilt das Holz vom
Kreuz Christi. Gemäss der Legende fand Helena, die Mutter
Kaiser Konstantins, das heilige Kreuz in Jerusalem. Seither
wurden Teile davon, ja oft winzige Splitter, als kostbarste
Vermächtnisse bewahrt und in reich geschmückten Reli-

quiaren gehütet. Zu den geläufigsten Reliquiarformen zählen

das Ostensorium oder die Reliquienmonstranz (vom
lateinischen monstrare «zeigen»). Solche Monstranzen
enthalten statt der geweihten Hostie eine oder mehrere
Reliquien. In der Gotik war die Turmmonstranz verbreitet, seit
dem Barock bevorzugte man die Scheiben- oder
Strahlenmonstranz. Das meist ovale, runde oder herzförmige
Schaugefäss umgab man nun oft mit vergoldeten Strahlen.

Solche Gebilde bezeichnete man als Sonnenmonstranz.

Sie sind mit der Vorstellung von Christus als der
wahren Sonne verbunden.

Gemäss der Tradition hat Nuolen die frühere Wettersegenmonstranz

aus dem Stift von Schänis erhalten. Es handelt

sich um ein qualitätvolles, schönes Beispiel des beginnenden

18. Jahrhunderts. Bereits der längliche Vierpass-Fuss
ist mit Blattranken, aufgeschraubten, vergoldeten
Fruchtgruppen und gefassten, farbigen Glassteinen reich dekoriert.

Über einem Balusterschaft erhebt sich nun eine

spitzovale Strahlenscheibe aus Messing. Vor dieser steht

silbernes, durchbrochenes Rankenwerk, auf das gefasste,

farbige Glassteine aufgesetzt sind. Den oberen Abschluss

bildet ein Kreuz. Im zentralen Oval mit Strahlen befindet
sich das von reichem Filigrandekor umgebene Gehäuse

mit dem Kreuzpartikel. Als Identitätsausweis für die Echtheit

der Reliquie dient ein versiegeltes Zettelchen.

Im Barock wird die Monstranz zum prunkvollen Schaugefäss.

Dieser repräsentativen Funktion entspricht die reich
dekorierte Scheibenform. Zudem steigern die goldfarbenen,

glänzenden Partien das Funkeln der bunten Glassteine

im silberfarbenen Rankenwerk. Steigerung, Pracht und
Pathos decken sich mit barockem Geltungsbedürfnis, das

sich im sakralen wie im profanen Bereich auch bei den

kleinsten Gerätschaften manifestiert. BD

Literatur

Braun Joseph. Liturgisches Handlexikon. München 1993, S. 371. - Hanspeter

Lanz, Silberschatz der Schweiz, Gold- und Silberschmiedekunst aus
dem Schweizerischen Landesmuseum, Karlsruhe 2004, S. 54.

Ducret Madeleine, Margrit Früh. Markus Landert, Alfons Raimann, Schütze
des Glaubens. Kostbarkeiten aus dem Besitz der thurgauischen
Kirchgemeinden, Frauenfeld 1999, S, 189f.

Rittmeyer Dora Fanny, Die Kirchenschütze im St. Galler Linthgebiet, Uz-
nach 1948, S. 83/A.5.

Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. 4, S. 822.

134



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

135



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Opferstock

17.ll8.Jh.
Aus der Kirche von Nuolen

Holz, aufsieht grau gefasst, Eisen geschmiedet
H 96 cm, D 16 cm

Sammlung Marchring, MR 807

Die erste schriftliche Quelle zu einem verschlossenen
Sammelbehälter, in den durch eine kleine Öffnung Gaben
gesteckt wurden, stammt aus dem Alten Testament. So heisst
es in 2. Könige 12,10 über die Ausbesserung des Tempels
unter König Joas um 800 v. Chr.: «Da nahm der Priester Jo-

jada eine Lade und bohrte oben ein Loch hinein und stellte
sie auf zur rechten Hand neben dem Altar, wo man in das

Haus des Herrn geht. Und die Priester, die an der Schwelle
wachten, taten alles Geld hinein, das zu dem Hause des

Herrn gebracht wurde.» Solche Opferkästen zählten
damals zur üblichen Ausstattung von Heiligtümern.

Bekannter ist wohl das schriftliche Zeugnis aus der
Geschichte «Das Scherflein der Witwe» (Mk 12,41-44), die
erzählt, wie Jesus gegenüber einem Gotteskasten zusah, wie
das Volk Geld einlegte.

Opferstöcke oder Gotteskästen gehörten seither zur
Ausstattung der mittelalterlichen Kirchen. Die Spenden wurden

nicht nur zum Unterhalt der Geistlichkeit und Gotteshäuser

verwendet, sondern kamen auch den Armen,
Kranken und Siechen zu. Die Opferstöcke des ausgehenden

Mittelalters fertigte man meist als hochformatige
Gebilde aus Holz, Metall oder Stein, die mit Eisenbändern

geschmückt wurden und durch massive Vorhängeschlösser

gesichert waren. Einen solchen Holzstock stellte man
auch in der Kirche Nuolen auf. Es handelt sich bei diesem

um einen achtseitigen, säulenartigen Holzbehälter, der
mit Eisenbändern verstärkt und dessen Eisendeckel mit
136

einem Münzenschlitz versehen ist. Das oben eingeworfene
Geld fiel in ein Sammelgefäss, das sich hinter der
verschlossenen eisernen Tür verbarg, die zusätzlich mit
einem Riegel und Vorhängeschloss gesichert war. Auf diese

Weise wollte man zweifellos Diebstählen vorbeugen. Dank
des eisernen Tragbügels konnte der Stock herumgetragen
werden. Vermutlich stand er jedoch beim Ausgang der
Kirche, wie dies bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts üblich
war (vgl. auch seitliche Öse). Das Beispiel aus Nuolen ist

zudem eines der wenigen noch erhaltenen im Kanton
Schwyz.

Auf eine Blechkarlusche des Behälters liess der witzige
Nuoler Dichterpfarrer Paul Henggeier (1774-1864) noch

folgenden von ihm verfassten Sechszeiler anbringen:

Einst heisst es zu der Milden Preise:

«Ich hungerte, ihr gabt mir Speise»

Empfanget aun himmlischen Genuss!

Auch ich, als Jesu Opferkasten,

Muss in dem armen Kirchlein fasten.

Speisst mich von eurem Uebetfluss!

Seine Verse gemahnen in schalkhafter Art an die wichtige
Funktion des Opferstockes als Armenkasten, denn bis zum
19. Jahrhundert kam vorwiegend die Kirche für sozial
Schwache auf. BD

Literatur:

Neugebauer Werner, Von alter lübschcr Sparsamkeit. Geldkisten, Opferstöcke

und Spardosen, Lübeck 1959, S. 31 ff.

Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. V. S. 2891'.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

137



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Taufstein

Um 1620-1630

Aus der spätgotischen Kirche von Nuolen

Sandstein

H 136 cm, D Becken 35 cm

Sammlung Marchring, MR 806

Die Taufe ist das erste und wichtigste Sakrament der christlichen

Kirchen. Sie gilt als Aufnahmeakt in die christliche
Gemeinde. Im Urchristentum war für die Taufe noch keine

spezielle Vorrichtung erforderlich, denn gemäss Matthäus
liess sich Jesus im Jordan taufen. So wurde die Taufe in
einem fliessenden Gewässer vollzogen. Zur Zeit der
Christenverfolgung dienten Vertiefungen in den Katakomben
als Taufbecken. Seit dem 4. Jahrhundert begegnet man
neben den Gemeinde- oder Bischofskirchen gesonderten
Taufräumen, so genannten Baptisterien. Vorbilder dieser
zentralen Anlagen waren die römischen Bäder. In deren
Mitte war ein vertieftes Becken eingelassen, in das der

Täufling zur Taufe hinabstieg. Als häufigste Grundform ist
bei diesen Baptisterien das Oktogon anzutreffen, denn die
Achtzahl spielt auf Beschneidung und Auferstehung an,
die beide am achten Tag vollzogen wurden.

Der Taufstein aus der katholischen Pfarrkirche von Nuolen

ist aus Sandstein gehauen. Es handelt sich vermutlich
um den ältesten noch erhaltenen Taufstein der March. Im
1967 abgebrochenen, neuromanischen Bau stand er auf
der Epistelseite vor der Choreinfassung nach dem Altar
der hl. Margareta. Gestiftet wurde er von Hans Hegner auf
Egglen (Galgenen) und den Gebrüdern Jakob Melchior und
Matthias Vogt um 1626. Er besitzt eine aussergewöhnlich
hohe, schmale Form und ist äusserst schlicht, beinahe
rustikal. Aus einem quadratischen, profilierten Sockel mit
Spätrenaissance-Blattvoluten steigt ein schlanker,
achteckiger Schaft empor. Dieser trägt über einem Wulst eine

achtseitige, steilwandige Kuppa, die innen kreisrund
ausgehoben ist. Stilistisch weist der schlanke Schaft mit der
hohen, schmalen Kuppa noch auf gotisches Empfinden.
Die messkelchartige Gestalt hingegen ist symbolisch
aufzufassen. Denn der Kelch gemahnt an Opfertod und
Auferstehung Christi. Er nimmt das Blut Christi auf, welches die
Menschen erlöst. Wer folglich getauft ist, der hat teil an
der Verheissung des ewigen Lebens. BD

Mit der Kindertaufe verbreitete sich das Übergiessen oder
die Besprengung mit Wasser, und aus der Piscina entstand
das Taufbecken, das in der Kirche aufgestellt wurde. Da

dieses meist aus Stein war, übertrug sich der Name auch
auf Exemplare aus anderen Materialien. In der Romanik
und Gotik nahm dieses Taufbecken immer mehr kelch-
formige Gestalt an, man unterschied Sockel, Schaft und
Kuppa. Noch bestehende mittelalterliche Taufsteine der
ländlichen Kirchen der Ostschweiz waren sehr schlicht
und erhielten erst im 17. und 18. Jahrhundert reicheren
Schmuck.

Literatur:

Ambrosius, De sacramentis (Über die Sakramente), De mysteriis (Über die
Mysterien), übersetzt und eingeleitet von Josef Schmitz, Freiburg i. Br,

1990, S. 151.

Ducret Madeleine et al„ Schätze des Glaubens, Kostbarkeiten aus dem Be¬

sitz der thurgauischen Kirchgemeinden, Frauenfeld 1999, S. 125 ff.

Jahn Johannes, Wörterbuch der Kunst, Stuttgart 1975, S. 7161'.

Jörger Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz NA Bd. II, Basel
1989, S. 289.

Strauss Gerhard, Lexikon der Kunst, Leipzig 2004, Bd. 7, S. 223f.

138



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Heiliges Grab

Um 1887

Gebrüder Kraft, Freising/Oberbayern
Holzkonstruktion, 13 Leinwandbilder in Ölmischtechnik

380 x 250 x 120 cm

Sammlung Marchring, MR 3351.1-16

Die Jesuiten hatten in gegenreformatorischer Zeit in den

Karwochenheiliggräbern ein geeignetes Mittel erkannt,
den Gläubigen das Leiden Christi und das Wunder der
Auferstehung einzuprägen. Dieses Anliegen liess sich mit
kulissenartigen Heiligen Gräbern besonders eindringlich
verwirklichen. Denn die an Kulissen gemahnenden
Grabanlagen mit ihren anschaulichen Darstellungen vermochten

den Betrachter vor allem gefühlsmässig anzusprechen.
Eine solch bildhafte Veranschaulichung mittels Kulissen-

grab zusammen mit der Aussetzung des Allerheiligsten in
der Monstranz wurde in Nuolen in der Karwoche bis zu
den liturgischen Erneuerungen der 1950er Jahre gepflegt.
So wurde dort der auf einem Klappbrett dargestellte Grab-

lege-Christus in der Grabhöhle während des Gottesdienstes

am Karfreitagmorgen aufgestellt. Für die anschliessenden,

bis zur Abendmette dauernden Anbetungsstunden
(Rosenkranzgebete) hatte man die Monstranz vor die
Kartusche mit den Leidenswerkzeugen und der Inschrift
«Thuet dieses zu meinem Andenken!» gestellt. Zudem war
das Glaskreuz nun von hinten beleuchtet, die wachenden

Engel unten trugen auf ihren Ständern brennende Kerzen,
und die Flammen der von den anbetenden oberen Engeln

getragenen Kerzen wurden von Öllichtern gebildet. Die

einzelnen Familien zugeteilten Anbetungsstunden wurden

am Karsamstag nach dem morgendlichen Gottesdienst

wieder aufgenommen. Während der anschliessenden

Auferstehungsfeier wurde der Grablege-Christus
versenkt und vor dem beleuchteten Glaskreuz der gemalte
Auferstehungs-Christus hochgezogen. Kreuzesfahne und

kraftvolle Gestik verkündeten seinen Sieg, er erschien als

Triumphator, der den Tod überwindet.

Das Heilige Grab von Nuolen besteht aus 13 Leinwandbildern

in Ölmischtechnik, die kulissenartig in ein Flolzge-
stell montiert sind. Die handwerklich gute Malerei in spät-
nazarenischem Stil stammt gemäss Signatur aus der
Werkstatt der Gebrüder Kraft aus dem oberbayrischen
Freising. Beherrschend ist bei deren Karwochengräbern
die Grabkammer. Die Monstranznische hingegen, wenn
von einer solchen überhaupt gesprochen werden kann,
hat ihre Bedeutung weitgehend verloren, auch wenn sie

von zwei anbetenden Engeln begleitet wird. Die Grabanlagen

dieses Ateliers für kirchliche Kunst waren Ende des

19. Jahrhunderts äusserst beliebt, denn die in einfachen

Kompositionen gehaltenen Bilder mit ihren idealisierenden

Gestalten entsprachen offensichtlich dem
Zeitgeschmack. So belieferten die Gebrüder Kraft katholische
Pfarreien im Sankt Gallischen und in anderen schweizerischen

Gegenden, in der March die Kirchgemeinden von
Nuolen und Tuggen. BD

Literatur:

Feuchtmayr Andrea, Kulissengräber im Barock, Entstehung und Typologie,
München 1989, S. 22.

Kern Peter, Heiliggräber im Bistum St. Gallen, Basel 1993, S. 641'.

140



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

141



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Grabkreuz auf Sandsteinsockel

Schmiedeisenkreuz um 1800

Sandsteinsockel Ende 18. Jh.
Gesamthöhe 277 cm

Sammlung Marchring, MR 2661, MR 952

Das Kreuz als umfassendes Zeichen des Sieges Christi über
den Tod zur Erlösung der Menschen gehörte vor allem auf
dem Lande zum üblichen Grabschmuck. In nachmittelalterlicher

Zeit kennzeichneten vorwiegend schlichte
Holzkreuze den Ort der Beisetzung. Erst allmählich entwickelte

sich der Brauch, auf dem Friedhof Schmiedeisenkreuze
aufzurichten. Denn die gehobene ländliche Schicht trachtete

danach, wie der Adel oder die Geistlichkeit separate
Einzel- oder Familiengräber zu erstellen.

Auch beim Grabmal des Museums mit schmiedeisernem
Grabkreuz handelt es sich um ein Denkmal einer angesehenen

Familie. Auf einer Seite des einst reich geschmückten
Louis-XVI-Sandsteinsockels befindet sich nämlich eine von
Löwen gehaltene Wappenkartusche mit zwei gekreuzten
Degen. Unter dieser erinnern Vanitas-Symbole wie Schlange
und Totenkopf an die Vergänglichkeit des irdischen Lebens.

Auf der anderen Seite des stark verwitterten Sockels ist eine
Kartusche angebracht, die ein Chronogramm enthielt.
Vermutlich handelt es sich folglich um das Memorial der
ausgestorbenen Märchler Familie Degen. Dieses alte Schwyzer

Landleutegeschlecht aus dem Muotathaler Viertel zählte zu
den sozial aufgestiegenen Bauernfamilien. Im 17. Jahrhundert

wurde ein Zweig in der March ansässig und betrieb in
Lachen das Gasthaus zum Hirschen. Dreimal bekleideten

Mitglieder der Degen das Amt des Landammanns der March.
Im 18. Jahrhundert traten Nikolaus Degen (1700-1778) als

Abt des Klosters Fischingen und dessen Bruder Eusebius

(1699-1754) als Offizial des Abtes von St. Gallen, als apostolischer

Notar und als Stiftsstatthalter in Wil hervor.

Das Grabmal stand ursprünglich auf dem alten Friedhof
bei der Pfarrkirche Lachen und später auf der Lachner
Liegenschaft Post bzw. Drogerie Hug. Sein schmuckes
Grabkreuz wurde für die Grabstätte des Heinrich Hug-Risi

(1876-1945) wieder verwendet. Im Kreuzschnittpunkt dieser

Schmiedearbeit hängt ein gegossener Kruzifixus.
Goldfarbene Strahlenbündel heben dessen nimbiertes Haupt
hervor. In der Bekrönung aber wacht das Auge Gottes im
Strahlenkranz. Die lichte, symmetrisch-geometrische
Verzierung mit den eckigen Schneckenmotiven ist dem Stil
Louis XVI zuzuweisen, die zarten Rocaillen hingegen
lassen das Rokoko nachklingen. Die teilweise mit Goldbronze

gefassten Teile oder die in kräftigem Rot und Grün gehaltenen

Rosen und Blätter der Blattgirlande heben sich

wirkungsvoll vom schwarzen Vierkantstabwerk ab. Ein
solches Grabkreuz lässt die bunte Schönheit der regionalen
Friedhofkultur erahnen, wie sie auch Georg Anton Gangy-

ner auf seinem Gemälde «Beinhaus in Lachen» noch 1853

dokumentierte. BD

Literatur:

Gentsch Otto, 500 Jahre Kunst und Kunsthandwerk in der Landschaft
March, Siebnen.1976, S. 55.

Godet Marcel, Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz, Bd. II,
Neuenburg 1924, S. 679.

Hartinger Walter, Schmiedeiserne Grabkreuze - Renaissance einer alten
Friedhofkultur?, in: Volkskunst Jg. 5, München 1982.

Jörger Albert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz NA Bd. II, Basel
1989, S. 205 f.

142



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Grabkreuz

1750/1770 (Rokoko)
Aus Siebnen-Wangen
Schmiedeisen / Eisenblech

H 128,5 cm, B 58 cm

Sammlung Marchring, MR 1010

Das kanonische Recht schreibt vor, class die katholischen
Gotteshäuser ihre kircheneigenen Friedhöfe haben sollen.

Aufgrund dessen wurden die Begräbnisstätten der Gläubigen

«in umbra ecclesiae» - im Schatten der Kirche - angelegt.

Die Verlegung von Friedhöfen ausserhalb der historischen

Dorfkerne (z.B. Schwyz, Küssnacht, Lachen) ist ein
Phänomen der neueren Zeit. Erst die massive Zunahme
der Bevölkerung hat die für die Bestattungen zuständigen
Gemeinden gezwungen, neue Standorte zu suchen und
Gräber zeitlich zu befristen. Auf alten Ansichten sind die
Kirchen deshalb immer von zahlreichen Friedhofskreuzen
und Grabmälern umgeben. Da auch die Grabmalkunst
durchaus den jeweiligen Stilepochen unterworfen war,
sind Grabkreuze und -steine in vielgestaltiger Ausführung
zu finden. Hinzu kommen die oft sehr gut ablesbaren sozialen

Stellungen der Toten. Dies äussert sich in der Wahl
der Materialien, der Grösse und der künstlerischen Qualität

der Grabmäler.

Doch selbst vor der Zeit der reglementarischen Fristen für
Gräberaufhebungen wurden Grabsteine und -kreuze

erneuert, ersetzt oder gar entfernt und entsorgt. Einen
überraschenden Fall einer Wiederentdeckung eines historischen

Grabmals wird durch das Museumsobjekt mit der
Nr. 1010 dokumentiert. Im Zuge von Kanalisationsarbeiten
beim Stationsweg, einer Quartierstrasse südlich des Bahnhofs

in Siebnen-Wangen, entdeckten die Tiefbauarbeiter
ein schmiedeisernes Grabkreuz. Es fungierte als

Armierungseisen für eine Abdeckplatte des so genannten «Gül-

144

len-Kastens», welcher früher noch zu jeder Abwasserinfrastruktur

der Wohnhäuser gehörte. Gerhard Vogt-Knöbl,
Bezirksrat von 1974 bis 1990, Siebnen, überliess das Kreuz

dem Marchmuseum und liess es auf seine Kosten beim
Schweizerischen Landesmuseum restaurieren.

Die nicht sehr gehaltvolle Zweitverwendung des Grabkreuzes

als Verstärkung einer Betonplatte fügte dem Objekt
nachhaltigen Schaden zu. Trotzdem ist es deutlich als

Rokoko-Grabmal aus dem dritten Viertel des 18. Jahrhunderts
erkennbar. Das Kreuz stand ursprünglich auf einem Sand-

steinsockel. Wessen Grab das Kreuz einst schmückte, ist

nicht mehr rekonstruierbar, denn die Beschriftung auf
der Namenstafel ist gänzlich verschwunden. Naheliegend
ist, dass Steinbildhauer Emil Bruhin, bei dessen Haus das

Kreuz gefunden wurde, den Jauchedeckel mit einem
«ausgedienten» Eisenkreuz selber armiert hat. Als Hersteller

von Grabsteinen hatte er sicher etliche alte Grabdenkmäler

zu ersetzen und wird somit wohl auch in den Besitz

von historischen Grabkreuzen gekommen sein. Abgesehen

von einigen (Korrosions-) Schäden - es fehlt zum Beispiel
die Blätterkreuzranke am rechten Kreuzarm - ist das

schmiedeiserne Grabmal von Siebnen als qualitätvolle
Arbeit erkennbar. Man muss es sich in ornamentierender
Farbigkeit vorstellen. Auch wenn das Grabkreuz wieder
seinen Weg ans Tageslicht gefunden hat, wird es das

Geheimnis seines ursprünglichen Standortes wohl für
immer für sich behalten. KM



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Rosenkranz

18. Jh. _ _ _Rote Korallenperlen, Silberfiligran, Bronzegussmedaille

Gesamtlänge: 48 cm

Medaille: 4 x 3,2 cm

Sammlung Wyrsch, W 138

Beim Rosenkranz handelt es sich um die verbreitetste
katholische Andachtsform. Das noch heute gebräuchliche
Schema dieses Wiederholungsgebetes geht auf den Trierer
Kartäuser Dominikus von Preussen (gest. 1460) zurück.
Um sich beim Beten der 50 aneinandergereihten Avemaria
besser konzentrieren zu können, fügte er ihnen 50 Schlusssätze

aus den Betrachtungen des Lebens Jesu an. Später
erweiterte Dominikus die 50 Avegebete analog dem Psalter

auf 150. Schliesslich ist es den Dominikanern zu verdanken,

dass dieser Marienpsalter volkstümlich wurde, indem
sie ihn in Bruderschaften gemeinsam beteten. Sie gliederten

die 150 Ave mit 15 Vaterunser in Zehnergruppen.
Zudem reduzierten sie die Betrachtungen auf 15, welche sich

um drei Abschnitte aus dem Leben Jesu zentrierten:
Geburt, Leiden und Auferstehung. Gemäss diesen unterscheidet

man drei Teile zu je fünf Gesätzen und bezeichnet diese

als freudenreichen, schmerzhaften und glorreichen
Rosenkranz. Endgültig festgelegt wurde der Wortlaut des

Gebets erst 1568 im römischen Brevier. Dort wurde der

nun übliche Schlusssatz «Heilige Maria, Mutter Gottes, bitt
für uns...» hinzugefügt. Damit endete in gegenreformatori-
scher Zeit eine Entwicklung, die aus einer über zwei Mari-

engrüsse beginnenden Betrachtung des Lebens Jesu ein
Mariengebet schuf.

chen Einheit wird jeweils ein Ereignis aus dem Leben Jesu

betrachtet. Jeder Rosenkranz beginnt mit dem Credo am
Credokreuz, einem Paternoster an der grossen Perle und
drei Avemaria mit eingefügter Bitte um Glauben,

Hoffnung und Liebe an drei folgenden kleinen Perlen. Diesem

Schema entspricht die Gebetsschnur des Museums. Es

handelt sich dabei um ein eigentliches Prunkstück, das

einer Person von Rang gehörte. Denn die Aveperlen bestehen

aus kostbaren roten Korallen, bei den grösseren
Paternosterperlen handelt es sich um vergoldete, spiralförmig
gerippte Kugeln, flankiert von je einer vergoldeten
Silberfiligranperle. An die Kette angehängt ist das im 18. Jahrhundert

beliebte silberne Filigranzierwerk mit ebensolchem
Credokreuz. Oft wird nachträglich ein Anschlussanhänger
hinzugefügt, wie die schmucke, vergoldete Bronzegussmedaille.

Sie zeigt auf der einen Seite ein Brustbild der
hl. Margareta mit der Umschrift MARGARITA ORA PR[0)

NO[BIS] und auf der anderen Seite ein Brustbild des Christus

mit der Umschrift SPECIOSUS FORMA PRAE FILIIS HO-

MINUM (Psalm 44/45 Vers 3).

Solche Anhänger standen in besonderer Beziehung zu
ihrem Besitzer. Sie dienten beispielsweise als Namens- oder

Schutzpatron-Medaillons. BD

Die zu diesem Rosenkranzpsalter benutzte Gebetsschnur
umfasst 50 Aveperlen, unterbrochen von fünf Paternoster-

perlen. Ein Paternoster mit vorangehendem «Ehre sei dem
Vater» und zehn Avemaria bilden ein Gesätz. In einer sol-

Literatur:

Frei Urs-Beat und Bühler Fredy, Der Rosenkranz, Andacht - Geschichte -
Kunst. Bern 2003, S. 38 f, S. 186, S. 471.

146



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Exvotos

1 2 3 4 5

1751 1758 1762 1773 1831

Pfarrkirche Galgenen
Öl auf Holz

13,3 x 34,8 x 16 x 15,3 X 25,7 x
9,8 cm 26,5 cm 13,7 cm 12,8 cm 21 cm

Sammlung Wyrsch
W279 W282 W281 W280 W283

Unter einem Exvoto, lateinisch «ex voto» «aus einem Gelübde»,

versteht man ein Votiv- oder Weihebild oder ein
Objekt, das zusammen mit einer Fürbitte, Buss- oder
Dankeswallfahrt gestiftet wurde. Das Votivbild ist kleinformatig,
meist auf Holz gemalt, später auch auf Leinwand oder hinter

Glas. Das Exvoto wurde möglichst nahe am Gnadenbild

angebracht. Es finden sich auch Kerzen von
Gemeindewallfahrten, Fahnen nach einer glücklichen Heimkehr aus

dem Krieg oder Krücken nach der Heilung einer Gehbehinderung.

Auch plastische Exvotos wurden verwendet, welche

kranke Körperteile zeigen, um deren Heilung man
betete. Exvotos bedeuteten unseren Vorfahren viel. Aber
heute noch sind sie von grosser kultureller, religiöser,
volkskundlicher und kunsthistorischer, ja sogar
medizinhistorischer Bedeutung.

Das Votivbild besteht oft aus vier Elementen: 1. die überirdische

Macht, die angerufene Person, das Gnadenbild, 2. der

Votant, der sich empfiehlt, 3. der Votationsgrund, das

Geschehen also, wo auch eine Gebärde auf den Grund verweisen

kann und 4. der «ex voto»-Formel mit der Jahreszahl.

Vier der fünf Exvotos zeigen Maria mit dem Jesuskind als

angerufene Patronin. Im ältesten kniet eine junge Frau

mit ihrem Rosenkranz unter dem Wolkenvorhang vor dem
Gnadenbild «Maria-Hilf». (1)

Im Zweitältesten kniet ein Ehepaar in vornehmer Kleidung
mit zwei Knaben unter dem Vorhang in einer sehr ähnlichen

Darstellung. In Galgenen bestand seit 1690 eine
Bruderschaft und ein Altar zu Ehren U.L. Frau von der

Erlösung der Gefangenen. Das Gnadenbild, eine gekrönte
Maria mit Zepter und dem sitzenden Kind auf dem Arm,
zeigt eine starke Verwandtschaft mit der Darstellung der

Muttergottes in Niederrickenbach NW. (2)

Die dritte Darstellung weicht ab, da der Mann mit dem
Kreuz über seinem Kopf ohne Vorwand gegenüber dem
Gnadenbild im Wolkenkranz kniet. (3)

Im vierten Exvoto kniet eine junge Frau mit ihrem Wickelkind

vor Maria. Das Empfehlen totgeborener Kinder ist ein
bekanntes Motiv. Vor dem Marienbild wurde die Messe

gefeiert und um ein Lebenszeichen des Kindes gebetet, was
sich in einem Zucken oder Erröten des Gesichts zeigen
konnte. Sofort wurde das Kind getauft, und man hatte
einen Fürsprecher im Himmel. (4)

Das jüngste Exvoto dankt dem heiligen Josef und stammt
vom Josefsaltar der Pfarrkirche Galgenen. Der Bittsteller
fehlt. Im Wolkenkranz thront Josef mit dem Jesuskind im
Arm und die Inschrift erläutert: «Durch die Fürbilt des b:

Josephs ist geholfen worden, anno 1831». (5) JFW

Literatur:

Ronncr Christel: Ex Votos in der March. Marchringheft 17, Lachen 1978.

148



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

150



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

151



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Hinterglasgemälde

HJ. Joseph:

Um 1800

Evtl. aus südböhmischem Bereich

Ei-Tempera auf Glas, profilierter alter Holzrahmen (braun)
34,3 x 23,1 cm o. R.

Sammlung Wyrsch, W 98

Mater Dolorosa:

Um 1900

Vermutlich aus Schwarzwald/Elsass
Öltempera auf Glas, profilierter Originalholzrahmen (rot
übermalt)
31,2 x 23,5 cm o. R.

Sammlung Wyrsch, W 176

Eigentliche Raritäten bilden die acht Hinterglasgemälde,
die Pfarrer Wyrsch meist in Galgener Bauernhäusern
erwarb. Diese dienten in den Herrgottswinkeln der Bauernstuben

der frommen Andacht. Erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts,

vor allem aber in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts,
entstanden solch volkstümliche Hinterglasbilder. Damals

entwickelten sich Werkstätten, die in kurzer Zeit tausende

dieser Werke herstellten. Zu den Zentren zählten Bayerisch

Schwaben, Oberbayern und der Oberammergau, Niederbayern

mit Raimundsreuth, Schlesien, Böhmen, Österreich mit
Sandl, aber auch das benachbarte Elsass und der Schwarzwald.

Grossfamilienbetriebe und teilweise auch anonyme
oder berufstätige Maler fertigten die Mehrzahl der Bilder.

Hausierer setzten die Endprodukte im nahen Umkreis ab,

den weiteren Vertrieb bis in entfernte Gegenden übernahmen

Marktfahrer und Händler. Aus diesem Umfeld stammen

auch die Hinterglasgemälde des Marchmuseums.

Bei der Darstellung des hl. Josef mit Kind in ovalem Bildfeld

und mit ornamentartigen Rosengebilden in den Ecken

handelt es sich um das qualitativ schönste Beispiel.
Vermutlich stammt es aus dem südböhmischen Bereich. Der

hl. Josef, Nährvater Jesu, galt als beliebter Namenspatron
in den katholischen Ländern. Seit der barocken Zeit pflegte

man ihn mit dem Kind im Arm und mit der Lilie als

Keuschheitssymbol abzubilden. Das mit deckenden Farben

in umgekehrter Reihenfolge der Malschichten ausgeführte

Gemälde zeichnet sich durch gekonnt gemalte,
prägnante rötliche Konturen aus. Charakteristisch ist die

flächenbetonte, schematische Darstellung. Beeindruckend
sind die farblichen Nuancen wie das dominante Lachsrosa

oder die helleren und dunkleren Blautöne. Mit Goldbronze

und Muschelgold hervorgehobene Linien und Tupfen
oder das goldfarbene Krönchen und der Lilienzweig
unterstreichen den geheimnisvollen, ikonenartigen Zauber des

Bildes.

Häufig waren im Herrgottswinkel die beiden Pendants

Ecce Homo und Mater Dolorosa anzutreffen. Als deren

Grundvorlagen galten die Andachtsbilder des 17. Jahrhunderts

der italienischen Meister Guido Reni und Carlo Dol-

ci. Wie bei Carlo Dolcis Erfolgstafel in der Eremitage neigt
die leidgeprüfte Gottesmutter ihr Gesicht unter überhängendem

Kopftuch leicht zur Seite. Bei der Variante des

Museums handelt es sich zudem um eine auf alt gearbeitete

Nachbildung eines vermutlich elsässisch-schwarzwäldi-
schen Originals. Denn die medaillonarlige Formung des

beschrifteten Brustbildes und die bunte, biedermeierliche
Blumenzier vor schwarzem Hintergrund gehören zu den

prägenden Elementen dieser Gegend. BD

Literatur

Brückner Wolfgang, Elfenreigen - Hochzeitstraum, Die Öldruckfabrikation
1880-1940, Köln 1974, S. 83 ff.

Jolidon Yves, Hinterglasgemälde u. Glasmalereien in der Sammlung Dr. Ed¬

mund Müller. Kostbarkeiten aus dem Dolderhaus in Beromünster,
Heft 8. Beromünster 2006, S. 7.

152



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

Hl. Joseph mit Kind Mater Dolorosa

153



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Fatschenkind

Gegen 1900

Aus Siebner Bauernhaus
Kind: Wachs gegossen, bestickte Stoffbänder, Gaze

Spanschachtel: Holz, Papierüberzug
6,5 x 31,5 x 11 cm

Sammlung Marchring, MR 218

wurden zur Weihnachtszeit nicht nur in Klöstern, Kapellen

oder Pfarrkirchen aufgestellt, sondern fanden in den

Herrgottswinkeln der bäuerlichen Stuben ihren Platz. In
vielen alpenländischen Familien bildeten sie den Mittelpunkt

des weihnachtlichen Geschehens. Aus einer solch
bäuerlichen Umgebung stammt auch das Museumsbeispiel.

Zu den charakteristischen Objekten der religiösen Volkskunst

einer katholischen Gegend zählen die sog. «Schönen
Arbeiten». Dabei handelt es sich um Andachtsgegenstände,

die vorwiegend in Frauenklöstern entstanden. Die Nonnen

fertigten sie aus nicht kostspieligen Materialien wie
Stoff, Pergament, Papier, Draht oder Wachs. Doch schmückten

sie die zu verehrenden Objekte mit viel Phantasie. Sie

fassten diese beispielsweise mit glänzendem Gold- und
Silberschmuck aus Draht oder Papier ein. Bunte Perlen,
Pailletten, farbige Steine und Glasperlen erhöhten das Schimmern

und Glitzern der prächtigen Schaugebilde, die sie in
selbst gefertigte, rahmende Kästchen legten. Solche aus

inniger Frömmigkeit entstandenen Werke wurden an
Verwandte und Gönner verschenkt und in ärmeren Klöstern
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts auch zum Kauf angeboten.

Zu den beliebtesten Motiven dieser Klosterarbeiten
zählte das Jesuskind.

Bei diesem liegt das Christkind in einer einfachen, mit
Papier bezogenen, längs-ovalen Spanschachtel mit
Glasdeckel. Die Figur besteht aus einer gegossenen Wachsbüste.

Das Wachsköpfchen des Neugeborenen wird von einem

papiernen, goldfarbenen Strahlenkranz hinterfangen und
von Kunstblumen und -blättern umgeben. Das Fussende

umschliesst verhüllende Gaze. Der Körper ist in weisse

Bänder mit bunter Paillettenstickerei und Spitzenbesatz
gewickelt. Die glänzenden Pailletten heben sich wirkungsvoll

vom hellen Weiss der Bänder und ihrer reichen
Spitzenzierde ab. Mittels solcher Verschönerung wird aus dent
einfachen Schaugebilde ein liebenswertes Erzeugnis einer
volkstümlichen Frömmigkeit, die noch weit ins 20.

Jahrhundert hinein fortlebte. BD

Seit der Antike bis weit ins 19. Jahrhundert pflegte man
den Säugling so mit Bändern zu umwickeln, dass er sich
kaum bewegen konnte. Damit hoffte man ein ruhiges
Verhalten und einen ebenmässigen, geraden Körperwuchs zu
erreichen sowie das Kleinkind vor Stössen zu schützen.
Erst im 18. Jahrhundert erkannte man die schädigende
Wirkung dieser Methode und gab sie allmählich auf. Dieser

Wickelbrauch wurde bei der Darstellung des Christkindes

übernommen und man bezeichnete es als Fatschenkind

(ital. fasciare - umwickeln). Fatschen-Jesuskinder

Literatur:

Keller Rolf, Tobler Mathilde, Dittli Beat, Museum in der Burg, Bau, Sammlung,

Ausgewählte Objekte, Zug 2002, S. 57.

Tobler Mathilde, Klosterarbeiten, in: Kostbarkeiten alter Zeiten aus dem
Kloster Eschenbach, Separatdruck der Cistercienser Chronik, N. F.

157/158, Jg. 89, 1982-3/4.

154



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

155



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Totenandenken

Um 1869

31 x 36 x 5,5 cm m. R.

Sammlung Marchring, MR 498

Das Bedürfnis, die wichtigsten Lebensstationen wie
Geburt, Hochzeit und Tod in bleibendem Gedächtnis zu
behalten, äussert sich auch in volkskundlichen Arbeiten.

Der Tod war früher allgegenwärtig. Er bedeutete den

Endpunkt der irdischen Existenz und Durchgang zu einem

jenseitigen Leben. Man gedachte der Toten in vielfältigster
Weise, beispielsweise mit Epitaphien, Grabmälern und
Grabkreuzen, Sterbebildchen, Haarbildern oder mit von
Klosterfrauen oder selbst gefertigten Totenandenken.

Totengedenktafeln oder -kästchen hingen neben anderen

Erinnerungsstücken im Herrgottswinkel der Bauernstube.
Vermutlich handelt es sich beim Museumsbeispiel um
eine Klosterarbeit.

In einem mit blauem Papier ausgelegten verglasten
Wandkästchen mit vergoldetem Holzrahmen wird durch mit
Moos, vereinzelten Kunstblumen und Schneckenhäuschen
bereichertes grünes Knitterpapier eine Landschaft
evoziert. In dieser zelebrieren verschiedenste Objekte die

Erinnerung oder haben mit Tod und Auferstehung zu tun. Die

Efeuranke, der goldfarbene Anker sowie die gesenkte
Fackel oder die Trauerweide mit Blütenbusch aus Haargeflecht,

Wachstauben und gläsernen Tränengebilden sind

beispielsweise Symbole einer durch den Tod gelösten, doch

erinnerungswerten Freundschaft. Diese umgeben ein
Denkmal aus Porzellan, auf dem die tröstenden Worte
«Trennung / ist unser / Loos, / Wiedersehen / unsre / Hoffnung.»

vermerkt sind. Auf einem gedruckten Formular in Form
eines offenen Buches sind auf der einen Seite die Personalien

des Verstorbenen handschriftlich eingetragen: Kir-

156

chenvogt C. A. Donner (1791-1869), teilnehmend geweiht
von seinem Sohn u. Töchtern. Auf der anderen Seite steht
ein gedrucktes Abschiedsgedicht:

Nur Schlaf ist ja des Menschen Tod,

Erschaffet Ruh' dem Müden,

Befreiet ihn von jeder Noth,

Bringt ihn zum ew'gen Frieden.

Weint, Freunde, nicht! denkt: Wiederseh'n!

Die Todten werden auferstehn'.

Auf ein jenseitiges Leben verweist zudem das hochsteigende

Brückenwegchen mit weissem Porzellanengelchen.
Eine kleine weisse Kapelle bereichert die mit symbolischen
Anspielungen angereicherte Landschaft. Diese Symbole,
Motive und Verse sind gleichsam Kürzel einer Empfindsamkeit

beziehungsweise Leid- und Gefühlszeichen einer
Anteil nehmenden Verbundenheit, die den Menschen des

19. Jahrhunderts noch geläufig waren, und die man
damals in Stickbildern, Freundschaftsgraphiken,
Stammbuchblättern, Grabdenkmälern oder Sterbebildchen
eintrug. Auch Totengedenkbilder aus menschlichen Haaren

geformt, entstammen einer solch empfindungs- und
erinnerungsfreudigen biedermeierlichen Atmosphäre. Denn
die Haare eines geliebten Menschen im Andenkenbild
verknoten die Freundschaft, auch wenn der irdische Tod sie

auf Erden löste. BD

Literatur:

Metken Sigrid, Die letzte Reise, Sterben. Tod und Trauersitten in Oberbayern,

München 1984, S. 358 ff.



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

157



KIRCHE UND VOLKS FRÖMMIGKEIT

Jesus und die Kinder

3 807

Johann Heinrich Lips (1758-1817)

Kupferstich
Bild 40 x 29,5 cm, mit Holzrahmen 63,8 x 51 cm

Sammlung Marchring, MR 2621

Das Thema der Kindersegnung wurde um 1800 öfters
dargestellt und erreichte durch Repliken und Reproduktionen

der Bilder Friedrich Overbecks und der Marie Ellenrie-
der bisher unbekannte Popularität. Auch Johann Heinrich
Lips (1758-1817) hatte sich mit diesem biblischen Motiv in
unterschiedlichen Varianten beschäftigt. Der in Kloten
geborene, junge Künstlerdilettant begegnete Caspar Lavater,
der zu seinem eigentlichen Ziehvater wurde. Lips wurde
neben J. R. Schellenberger (1740-1806) der wichtigste
Mitarbeiter an Lavaters Seite und war auch an der Illustration
zu Lavaters berühmtestem Werk «Physiognomische
Fragmente zur Beförderung der Menschenkenntnis und
Menschenliebe» (1775-1778) beteiligt. Dieses Hauptwerk
begleiteten prominente Persönlichkeiten wie J. W. von Goethe
oder J. G. Herder. Es ging Lavater dabei hauptsächlich
darum, den Menschen zu erforschen und dessen Charakter
aus Gesichtszügen und Körperformen abzuleiten. Dabei

spielte das Christusbild eine zentrale Rolle, denn Lavaters

Physiognomik stand unter dem biblischen Motto, dass

Gott den Menschen sich zum Bilde schuf. Christus galt
ihm als Keim und Urbild jedes Menschen und in jedem
Antlitz trachtete er deshalb danach, dessen Spuren zu
entdecken. Jedoch traute er niemandem zu, ein wahres
Abbild dieses vollkommensten Urbildes herstellen zu können.

Bei den Versuchen, diesem Ziel näher zu kommen,
spielte das Profil eine wichtige Rolle. Auch Lips gab in den

Kindersegnungen den thronenden, segnenden Christus in
Profilansicht wieder.

Beim Museumsbeispiel, einer Schenkung von Klara Würm-
le-Hug, ist unter dem Titel «Jesus und die Kinder» der Vers

aus dem Matthäus-Evangelium (Mt 19,14) zitiert: «Lasset

die Kinderlein zu mir kommen und wehret es ihnen nicht,
denn ihrer ist das Reich der Himmel.» So sind denn bei

Lips Darstellung die Kinder in den Mittelpunkt gerückt.
Christus in Profilansicht hingegen erscheint erhöht
sitzend und mit segnender Gebärde als lehrende Autorität.
Dementsprechend wehrt Petrus mit erhobener Hand und
finsterem Blick die Mütter- und Kinderschar ab. Die

Gesichter der Kinder aber, vor allem jenes aufJesu Schoss,

widerspiegeln in romantischem Sirin vertrauensvolle
Unschuld. Ihre edlen und schönen Mütter sind durch
Haltung und Ausdruck individualisiert. Johann Heinrich
Lips brachte diesen Auftritt möglichst gross in den Vordergrund

und setzte ihn vor einen architektonischen Flintergrund.

Seine Grafiken gehörten einst zu den begehrtesten, sie

zeichnen sich durch virtuose Genauigkeit und gute
Komposition aus. Aus seinen Gesichtern und Porträts spricht
individuelles Sein. Er durchleuchtete seine Wesen und
begriff sie wie sein Mentor als individuelle Geschöpfe des

Herrn. BD

Literatur:

Ausstellungskatalog, Angelika Kaufmann (1741-1807) - Marie Ellenrieder
(1791-1863), Malerei und Graphik. Konstanz 1992, S. 109 ff.

Johann Caspar Lavater - das Antlitz, eine Obsession, Zürich 2001, S. 194.

Kruse Joachim, Johann Heinrich Lips (1758-1817), Ein Zürcher Kupferstecher

zwischen Lavater und Goethe, Coburg 1989, S. 132 f.

158



30 JAHRE MARCHMUSEUM | 100 GEGENSTÄNDE

159



KIRCHE UND VOLKSFRÖMMIGKEIT

Kreuzigung

2984

Mathias Rusch (1927-2003)

Radierung auf Büttenpapier, mit Aquatinta kombiniert
Épreuve d'artiste, Aufl. 39 Expl., handschriftlich signiert
Bild: 40,5 x 27 cm, Blatt: 53,7 x 37,2 cm

Sammlung Marchring, MR 2786

Der in Siebnen aufgewachsene Kunstmaler Mathias Rusch

(1927-2003) zählt zu den anerkannten Künstlern von
regionaler Bedeutung. Seine technischen Grundlagen holte
er sich bei den Kunstmalern Karl Theodor Huber (1889-
1961) und Georg Weber (1884-1978) und an der W. D.

Academy of Art in London. Erst in den 1970er und 1980er Jahren

glückte ihm der eigentliche künstlerische Durchbruch
mit Ausstellungen in Paris, London, den USA und der
Schweiz. Mathias Rusch erprobte unterschiedlichste
Techniken und Stile, dazu zählte auch der grafische Bereich.

Seine Radierungen bezeugen sein handwerkliches Können,

das er der Aussage entsprechend einsetzte.

Bei der mit Aquatinta kombinierten Radierung der Sammlung,

die der Künstler selbst fertigte, handelt es sich um
eine Épreuve d'artiste. Die Darstellung trug ursprünglich
den Titel «Über den Wolken». Als zentrale Gestalt schwebt
der gekreuzigte Christus hoch über den Wolken im ausser-

irdischen Bereich. Weitere Personen sind mit seinem

gekreuzigten Leib vereint. Im Bildvordergrund sind drei

Figuren erkennbar, in der Mitte ein Harlekin, umgeben von
einer Frauengestalt und einem Tänzer mit schwarz-weiss

gestreiftem Oberteil. Feine Linien überziehen das Bild,

einige zentrieren sich auf die weisse Sonnenscheibe oder
auf die durchbohrten Hände des Christus. Andere bilden
gleichsam die Verbindung zwischen oben und unten,
zwischen dem lichten, himmlischen Bereich und dem dunklen,

irdischen unter der kleinen Mondsichel am unteren

Rand des Bildes. Hinter diesem Liniengewebe schwebt in
kraftvoll expressiven Strichen der surrealistisch
überdimensionale Kruzifixus mit seinen ausgebreiteten Armen
und den von Nägeln durchbohrten Händen. Sein Körper
ist ohne Schattenpartien und der Kopf nach unten
gedrückt. Die Schulterpartie wird nach oben gepresst und
die Arme sind nach oben gezogen, wie wenn er auf ihnen
den Kosmos zu tragen hätte.

Die Kreuzesthematik und die Clownfigur sind immer wieder

in den Werken von Mathias Rusch anzutreffen. An
Harlekin, Gaukler und Clown haben Künstler im 20. Jahrhundert

ihre eigene konfliktreiche Existenz gespiegelt. Mathias
Rusch selbst formulierte diesen Sachverhalt mit folgenden
Worten: «Wir Menschen wollen immer das Grösste und
Beste und wollen von Höhepunkt zu Höhepunkt hüpfen.
Wir sind wie Artisten am Trapez, vollbringen die gewagtesten

Sprünge und hoffen, nicht zu fallen. Aber wir müssen
auch fallen können, auf Christus.» Solche Gedanken

widerspiegeln seine stete Auseinandersetzung mit dem
menschlichen Dasein und spielen zudem auf seine tiefe

Verwurzelung im christlichen Glauben an. BD

Literatur:

Rusch Mathias, in: Kulturschaffende im Kanton Schwyz. Eine Dokumentation

über Künstler und Künstlerinnen, Schwyz 1993.

«Zum Gedenken - Mathias Rusch, Siebnen», in: March-Anzeiger vom 27.
November 2003, Lachen 2003.

160




	Kirche und Volksfrömmigkeit

