Zeitschrift: Marchring
Herausgeber: Marchring, Kulturhistorische Gesellschaft der March

Band: - (1984)

Heft: 23: 300 Jahre Kapelle im Ried Lachen
Artikel: Zur bildlichen Ausstattung der Riedkapelle
Autor: Ronner, Christel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044363

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur bildlichen Ausstattung der Riedkapelle

CHRISTEL RONNER

Vorbemerkungen: Aus Platzgrinden ist es leider nicht moglich, alle hier besproche-
nen Bilder und Statuen in Bildern festzuhalten. Wir verweisen auf
die entsprechenden ganzseitigen Innenansichten und empfehlen
vor allem einen gelegentlichen Besuch an Ort und Stelle. Red.

lch gehe davon aus, dass heute der unmittelbare Zugang zu den Bildern der
Heiligen und das Wissen friherer Generationen um Geschichten und Legen-
den, die sich um die Mittler zwischen Gott und Menschen rankten, sowie auch
das Verstandnis der Intensitat des Trostes und der Lebenshilfe, die man
durch vertrauensvolles Gebet erhielt, nicht mehr vorausgesetzt werden kann.
Um eine Einsicht zu erhalten, was so eine kiunstlerische Ausstattung dem
Menschen des 17./18. Jahrhunderts bedeuten konnte, scheint es mir hilf-
reich, bei jedem Bildwerk, ob Skulptur oder Malerei, gerafft etwas inhaltlich
Charakteristisches Uber die Darstellung sowie eventuell etwas von der Legen-
de und der besonderen Verehrung des Heiligen mitzuteilen.

Jeder Kirchenbau und Altar erhéalt einen Patron (Schutzherrn) bei der Einwei-
hung. Die Riedkapelle hat die «<Schmerzhafte Mutter» als Patronin. Sie ist zu-
dem eine Wallfahrtskapelle, das heisst eine Statte, an der nach religidser
Uberzeugung Gott persénlich oder durch Vermittlung verstorbener Heiliger
oder symbolischer Dinge besondere Gnaden erweist. Wallfahrtsorte sind mit
einem Kultobjekt im Sinne eines frommen Verldbnisses (wovon die Ex Votos
Zeugnis ablegen) oder religidsen Aktes (z. B. Baden in einer Quelle wie Lour-
des) verknipft; die altesten waren in Jerusalem das Heilige Grab Christi und
Golgatha®). Schon friih sind Wallfahrten zu Grabern von Heiligen Uberliefert
z.B. nach Rom zu den Grabern der Apostelfursten Peter und Paul, die dort
den Martyrertod erlitten, und nach Santjago da Compostella zum Grab des
Apostels Jakobus des Alteren, dann zu beriihmten Reliquien z. B. zu den Hei-
ligen drei Kénigen im Kélner Dom oder zum Heiligen Rock in Trier2) und Bild-
wallfahrten wie z. B. zur Einsiedlermadonna. Ein sogenanntes Gnadenbild ist
durch seine besondere wundertatige Wirkung im Vergleich zu den (brigen
Heiligendarstellungen ausgezeichnet. Dabei kann eine Kopie des Gnadenbil-
des auch wieder wundertatig wirken, z. B. ist Maria Hilf in Passau eine Kopie
eines Gemaldes in Innsbruck.

Das Gnadenbild, das die Riedkapelle birgt und auch Anlass zu deren Bau
war, ist eine Holzskulptur der Mutter Christi mit ihrem Sohn auf dem Schoss,
der den Erlésertod vollzogen hat. Man nennt diesen Bildtypus Vesperbild
oder Pietad). Er ist zur Zeit der Mystik, wohl in der zweiten Halfte des 13. Jahr-

47



hunderts, wahrscheinlich als verselbstandigte Szene der Beweinung Christi
entstanden innerhalb der chronologischen Folge der Szenen: Menschwer-
dung (Inkarnation), &ffentliches Wirken, Kreuzestod, Kreuzabnahme, Bewel-
nung, Grablegung, Auferstehung und Himmelfahrt des Erlésers. «Mitgefthl»,
«Mitleid», auf italienisch «Pieta», war ein Schllsselwort der mystischen Schrif-
ten. Besonders ausgepragt wurde dieses innige Mitgefuhl in den Frauenklé-
stern dieser Zeit, z. B. bei den Dominikanerinnen in Toss bei Winterthur und
St. Katharinental bei Diessenhofen gelebt. Auch die Bezeichnung «Vesper-
bild» darf man sich von der privaten Betrachtung der Mutter, die den Men-
schen den toten Erlésersohn darbietet — in Kldstern mystischer Kreise — zur
Zeit der Vesperstunde am Karfreitag, ableiten. Eines der &ltesten Vesperbilder
aus der Zeit um 1300 ist im Besitz des Schweizerischen Landesmuseums.

Unser Vesperbild der Riedkapelle, aus dem beginnenden 16. Jahrhundert,
wurde besonders verehrt, weil sich bei dem Gebet davor besondere Erho-
rung einstellte. Die «Schmerzhafte Mutter» (so wird bei uns das Bild genannt)
auf dem Bild als &ltere Frau dargestellt, — mit dem kindhaft verkleinerten, dia-
gonal gelagerten, dem Betrachter in der Totenstarre mit seinen Wunden zu-
gewandten Sohn — versteht aus ihrer Situation die Not der Menschen nur all-
zu gut. Und sie vermag mit ihrer Firbitte an Gottes Thron durch ihren Sohn,
der ja leidender Mitmensch wurde, Gnade zu vermitteln. Darum wurde die
Muttergottes als die «Schmerzhafte Mutter» zur Patronin der Kapelle sowie
auch des Hochaltars erwahlt. Dort findet das Gnadenbild der «<Schmerzhaften
Mutter» den bevorzugten Platz Gber dem Tabernakel und dem Altartisch, wo
sich das Erldésungsgeschehen — nach katholischem Glauben — beim Mes-
sopfer immer wieder neu vollzieht.

In der Barockzeit wurde das Vesperbild, der damaligen Verehrung entspre-
chend, mit kostbaren Kleidern — die noch heute im Kapellschatz vorhanden
sind — beschenkt und bot sich dem Betrachter auf die Weise dar, wie es auf
den Ex Voto-Tafeln an den hintern Kapellwanden ersichtlich ist (vgl. die Ein-
siedlermadonna, unter deren Prunkgewand sich eine gefasste Holzskulptur
des 15. Jahrhunderts verbirgt).

Wallfahrt, Verehrung der Heiligen, sowie auch ihrer Bilder und Reliquien wur-
de am Konzil zu Trient (1545 - 1563) als sinnvoll gegendber der reformierten
Anschauung verteidigt. An das Tridentinum schloss eine Zeit katholischer Re-
form, genannt «Gegenreformation» an; in der Eidgenossenschaft wirkten vor
allem der Mailander Kardinal und Erzbischof Karl Borromédus (1538 - 1584),
der 1610 heiliggesprochen wurde und als einer der Nebenpatrone des nérdli-
chen Seitenaltars in der Riedkapelle verehrt wird, sowie die neuen Orden der
Jesuiten, die die Priesterausbildung Ubernahmen und der Kapuziner, die
durch Volksmissionen &ffentlich tatig waren. Religidse Auseinandersetzungen

48



der beiden Konfessionen gipfelten in Glaubenskriegen: Auch grassierte die
Pest. In der zweiten Halfte des 17. und besonders im 18. Jahrhundert erlebten
der Bau und die kunstlerische Ausstattung von Kirchen und Kapelien in den
katholischen Gegenden Osterreichs, Deutschlands und der Schweiz einen
Aufschwung und bluhten im Kunststil des Barocks und Rokokos. Hauptpatro-
nin der Barockzeit allgemein war Maria, die in vielfaltigsten Anliegen zu Hilfe
gerufen wurde; so wehrt sie beispielsweise auf verschiedenen Darstellungen
der Zeit die Pestpfeile ab. Es begann aber auch der Kult neuer Heiliger. Der
HI. Karl Borromaus wurde oben genannt. Als weitere Belege sollen die je zwel
Ovalbilder aus der Mitte des 18. Jahrhunderts an der Nord- und Sudwand der
Riedkapelle exemplarisch die neu kanonisierten (heiliggesprochenen) Heili-
gen vertreten.

Beide an der Nordwand dargestellte Heilige sind Mitglieder des Jesuitenor-
dens. Der mit dem weissen Chorhemd bekleidete HI. Franz Xaver héalt in der
Linken das Kruzifix und tauft eine reich mit Perlen geschmuckte schwarze
Person. Diese durfte trotz der ziemlich negroiden und fur unsern Begriff weib-
lichen Zigen ein indischer Flrst sein4). In der Regel ist jeder Heilige in der
pildlichen Darstellung nebst der Kleidung durch eine oder mehrere fir ihn
charakteristische Beigaben, die man Attribute nennt, gekennzeichnet. FUr
den 1622 heiliggesprochenen Franz Xaver, der von 1506 -1552 lebte und
Missionsreisen nach Ostindien, Japan und China (wo er unterwegs auf der In-
sel Sancian verstarb) unternahm, sind es das Kruzifix als Zeichen seiner Liebe
und die fremdlandische Person, die von inm getauft wird. Der HI. Franz Xaver
gehért zusammen mit dem HI. Aloysius — dem Pendant an der Nordwand
der Riedkapelle — zu den am haufigsten dargestellten Jesuitenheiligen. Er ist
Patron der Seefahrer, der Glaubensboten, der Weltmission usw.

Der im Jahre 1726 kanonisierte Aloysius von Gonzaga wurde 1568 geboren
und war wahrend zwei Jahren Page am Hof Philipps II. in Spanien$). Er holte
sich dreiundzwanzigjéhrig bei der Pflege von Pestkranken in Rom den Tod.
Er wird angerufen gegen Pest und Augenleiden. Besonders bekannt ist der
Heilige als Patron der Jugendlichen und Studenten. Der mit dem Chorhemd
Uber dem schwarzen Talar bekleidete HI. Aloysius halt das Kruzifix mit der Li-
lie in seinen Handen. Die Lilie ist das Attribut des jungfraulichen Lebenswan-
dels. Auf dem Tisch rechts liegt eine Krone auf einem Buch, den Verzicht auf
weltliche Karriere zugunsten des Evangeliums andeutend, wahrend ein Ro-
senkranz und die schuppige Geissel die Art der Frémmigkeit des Heiligen
versinnbilden. '

Der Brickenheilige der Barockzeit, Johannes von Nepomuk — dargestellt
durch den Lachner Maler Johannes Martin Rotlin an der Stidwand als Chor-
herr im Chorhemd mit pelzbesetztem Schultermantelchen, das Haupt von 5

49



Sternen umgeben — starb 1393 in Prag wegen Wahrung des Beichtgeheim-
nisses unter Koénig Wenzel den Maértyrertod®). Er wurde in die Moldau ge-
stirzt. Schon friih verehrt, wurde er 1729 kanonisiert, nachdem seine Gebei-
ne und Zunge unversehrt ausgegraben worden waren. Er schmuckt als Sta-
tue die Karlsbrlicke in Prag und ist nebst Kreuz und Maria eine der haufigsten
Sakraldarstellungen ausserhalb des kirchlichen Zusammenhangs.

Attribute des Heiligen sind die 5 Sterne, die den Leichnam bei seiner Auffin-
dung umstrahlten, das Kruzifix in der Rechten, die KanonikermUtze auf dem
Tischchen und die Blicher mit dem Palmzweig als Méartyrerzeichen.

Der HI. Johannes von Nepomuk ist u.a. Patron des Beichtgeheimnisses, ge-
gen Wassergefahren und Uble Nachrede. Sein Kult ist auch in Ubersee ver-
breitet.

Auch der HI. Nikolaus von Tolentino — dargestellt als Pendant zum HI. Johan-
nes von Nepomuk — zahlt in der Zeit des 16.-18. Jahrhunderts zu den meist-
verehrten Heiligen in Europa und Amerika’). Er lebte im 13. Jahrhundert als
Augustinereremit, dessen schwarze ledergeglrtete Tracht er tragt, wurde
1446 kanonisiert und wirkte auch nach seinem Tode noch viele Wunder. Ni-
kolaus von Tolentino gehort zu den Pestpatronen. Das Stern-Attribut auf der
Brust verweist auf einen Stern, der vor seinem Tod und jahrlich an seinem To-
destage am Grabe in Tolentino erschienen sein soll. Der Orden weihte Niko-
lausbrétchen, sogenannte Fieberbrétchen, die zum Teil wundertatig wirkten.
Unser Ovalbild ist wie eine Ex Voto-Tafel gestaltet. Die jugendliche Gottesmut-
ter erscheint in den Wolken; ein Vorhang trennt himmlische und irdische
Sphare. Wahrend Nikolaus von Tolentino in der Linken sein Lilienattribut tragt,
scheint er in der Rechten einen Gegenstand zu halten, der aussieht wie ein
Augenvotiv. Es ist zwar eine Blindenheilung durch den Heiligen Gberliefert,
aber unsere Darstellung ware nicht gebrauchlich. Bekannt sind als Attribute
Fieberbrotchen und von einem Teller auffliegende Rebhihner. Letztere geho-
ren zur Legende des asketischen Heiligen: seine Ordensmitglieder wollten
ihm am Krankenbett zwei gebratene Vogel zum Essen aufdrangen, die dann
lebend aufflogen. Auch eine Erscheinung der Gottesmutter ist Uberliefert.

Nach unserm Exkurs zu den Heiligen der Gegenreformation betrachten wir
die Altére und erkennen seit alters hochverehrte Patrone und Patroninnen der
vorreformatorischen Zeit.

Die beiden grossen Statuen zur Seite des Vesperbildes entstanden 1717 und
werden dem Lachner Bildschnitzer Josef Franz Bragger (1672 -1755)
zugeschriebens’). Es sind die Ritterheiligen Martin und Georg.

Der HI. Martin war im 4. Jahrhundert Bischof von Tours; als solcher ist er hier
mit Mitra und Stab dargestellt. Er hélt die Rechte Uber das Gefass des knien-

50



den Bettlers, der durch Pilgermutze und Pilgertasche ausgezeichnet ist. Uns
durfte die Darstellung des Heiligen in der Gestalt des noch heidnischen Legio-
nars, der mit dem Schwert aus Barmherzigkeit fir einen dem Pferd zu Flssen
liegenden Bettler seinen Mantel zerteilt, bekannter sein®). Der Martinstag am
11. November war allgemeiner Zinstag und Markttag. Durch das Martinsfeu-
er und die Martinsgans feierte man den Winteranfang.

Wahrend der HI. Martin, der Patron des merowingischen Kénigreiches und
unzahliger Kirchen Europas, dessen Grab in Tours zu den beliebtesten Fern-
wallfahrtszielen des Frankenreiches bis ins hohe Mittelalter zahlte, in der Ost-
kirche nur vereinzelt dargestellt wurde, ist sein Pendant am Altar — der von
Sagen umrankte Ritter und Drachentéter Georg — einer der populéarsten Hei-
ligen, auch im byzantinischen Bereich?). Die alteste Verehrung des HI. Ge-
org breitete sich in Aegypten, Kleinasien, den Héhlenkirchen Kappadoziens
und Georgien aus. In Rom ist sein Kult seit dem 7. Jahrhundert nachgewie-
sen. Einer lokalen bundnerischen Legende nach missionierte der HI. Georg
im 4. Jahrhundert Graubunden und hatte bei Rhazuns mit seinem Pferd den
Rhein Ubersprungen, um heidnischen Verfolgern zu entgehen. In den wun-
derbaren Wandmalerei-Zyklen aus dem 14. Jahrhundert in der dort auf dem
Hugel stehenden St. Georgskirche ist unter andern legendéren Erzahlungen
aus der Georgsvita auch das typische Motiv, der Drachenkampf dargestellt.
Der Drache als Sinnbild des Bdsen wird uns bei zwei weitern Heiligenstatuen
am nérdlichen Seitenaltar unserer Kapelle wieder begegnen. Die Skulptur des
HI. Georg am Hochaltar — wie Ublich mit der Ritterrlstung bekleidet — ist
durch die Attribute des Siegers Uber das Damonische gekennzeichnet: die
Lanze in der Rechten und der besiegte, zu Fussen liegende Drache. Georgs-
munzen wurden im Dreissigjahrigen Krieg (1618-1648: Konfessioneller Krieg;
von dem Gebiet der heutigen Schweiz war besonders der Freistaat Blinden
betroffen, vgl. Jurg Jenatsch, «BUundnerwirrens») als Kugelschutz getragen.
Der HI. Georg ist u.a. auch Patron der Bauern und wird angerufen gegen
Seuchen der Haustiere. Im Mittelalter wurde er schon frih gegen Pest, Aus-
satz, Siphilis, Giftschlangen, Hexen angerufen. Auch war er Patron von Spita-
lern und zahlt zu der Gruppe der «Vierzenhn Nothelfer»11).

Die drei Statuen, die den Hochaltar nach oben abschliessen, dirften wie die
Bildwerke der beiden Seitenaltare ungefahr in den Jahren 1680-1690 ent-
standen sein2).

Die Verehrung des frahchristlichen Heiligen Antonius Eremita (Einsiedler)
oder Abbas (Abt), im Volksmund auch «Sauli-Toni» genannt, — dargestellt in
der Statue Uber dem HI. Martin im Obergeschoss auf der linken Seite des
Hochaltars — ist eng an die Mutterkornkrankheit, das «Antoniusfeuer», ge-
bunden13). Wie der HI. Georg ist er den Vierzehn Nothelfern zugeteilt, und ein

51



Orden (Antoniter) war Trager einer Spitalinstitution, vgl. das Ténierhaus in Uz-
nach. Der HI. Antonius lebte als Asket in der agyptischen Wiste und gilt als
Vater des christlichen Monchtums. Im Abendland war Antonius beliebt als
Schutzherr der Armen und Kranken, der Haustiere, besonders der Schweine.
Die Statue des Heiligen weist zu Flissen als Attribut, neben dem Tau-Stab, ein
Schwein auf. Der Antoniterorden durfte im Mittelalter als Entgelt fir seine
Krankendienste die Schweine frei herumlaufen lassen. In vielen Gegenden
wurde mit dffentlichen Mitteln ein «Antonius-Schweinchen» grossgezogen; es
lief, mit einem Glécklein bezeichnet, frei herum und wurde am 23. 11. oder
17. 1. geschlachtet, gesegnet und an die Armen verteilt. Auch der HI. Antoni-
us Eremita wird als Pestpatron angerufen.

Mit dem HI. Wendelin, abgebildet in der Statue gegenuber, bleiben wir bei
den Vierzehn Nothelfern, hier besonders in Anliegen, die Vieh und Flur betref-
fen4). In unserer Darstellung tragt der Heilige die Hirten-Schaufel in der Rech-
ten; zu seinen Fussen blickt ein Lammchen zu ihm auf. Wendelin wurde vor
allem im frankisch-alemannischen Raum verehrt, ist aber durch Auswanderer
auch in Ungarn und Amerika bekannt. Er ist einer Legende des 14. Jahrhun-
derts entsprechend ein iroschottischer Kénigssohn, der Einsiedler, Hirt, Be-
nediktinerabt und Theologe wurde. Der HI. Wendelin lebte gegen Ende des
6. Jahrhunderts in den Vogesen als Eremit oder Monch. Seine Grabstétte
wird in St. Wendel im Saarland verehrt. '

Eine Statue des HI. Franziskus von Assisi bekront den Hochaltar15). Ein Strah-
lennimbus (Heiligenschein) umgibt sein Haupt. An Handen und linker Brust-
seite sind die Wundmale (Stigmata) sichtbar. In der Linken hélt der Heilige ein
lebensgrosses Kreuz. Franziskus ist mit einem durch den Strick geguUrteten
Rock mit Kapuze bekleidet, wie wir es von den Mitgliedern des sich auf ihn
berufenden Kapuzinerordens kennen. Franziskus wurde 1811 als reicher
Tuchhandlerssohn in Assisi geboren. Infolge einer Vision des armen Christus
(Christus pauper) bekehrte er sich zur Bettelarmut. Durch seine Predigttatig-
keit konnte er mit seinen Gefahrten und Gefahrtinnen (Franziskaner und Kla-
rissinnen) eine vor allem stadtische Bewegung, die gegen die reiche Kirche
protestierte und gefahrdet war, ins Sektiererische abzugleiten, auffangen und
betreuen. Er wirkte vor und nach seinem Tod viele Wunder und wird bis in die
Neuzeit verehrt, vgl. Sonnengesang des Heiligen. 1224 erschien ihm der Ge-
kreuzigte in Gestalt eines geflugelten Seraphs (hoher Engel mit 6 Fligeln) und
Ubertrug dem Heiligen seine Wundmale, die erst bei seinem Tod, der zwei

Riedkapelle Lachen, nordlicher Seitenaltar mit den hier beschriebenen Heiligendarstellungen.

Slg. «Kunstdenkmaler des Kantons Schwyz», Bildarchiv.

52



gzrec

L

i

53



Jahre spéter erfolgte, sichtbar wurden. Die Gebeine des 1228 kanonisierten
Heiligen werden in der unter Mitarbeit Giottos ausgestalteten Wallfahrtskirche
San Francesco in Assisi verehrt. In der Klosterkirche zu Konigsfelden bei Win-
disch ist ein berihmter Glasmalerei-Zyklus aus dem beginnenden 14. Jahr-
hundert mit Darstellungen aus der Vita des HI. Franz erhalten geblieben (be-
sonders beliebt ist das Fenster mit der Vogelpredigt). Der Heilige wurde vor-
zUglich von Blinden, Eingekerkerten, Lahmen und Schifforichigen angeru-
fen.

Das 1691 datierte Gemélde des nérdlichen Seitenaltars stellt eine Vision des
Altarpatrons, des HI. Antonius von Padua dar'®). Die vom Heiligen mystisch
verehrte Gottesmutter erscheint ihm mit dem Jesuskind. Auf dem Altar liegt
sein Lilienattribut. Der 1195 in Lissabon geborene portugiesische Adelige war
noch zu Lebzeiten des HI. Franziskus Mitglied von dessen Orden. Er predigte
u.a. in Frankreich gegen die Albigenser und in ltalien mit Erfolg gegen die
Freiheitsstrafe zahlungsunfahiger Schuldner. Antonius starb 1231 in der Néhe
von Padua und wurde 1232 kanonisiert. Seine 1263 nach Padua Ubertrage-
nen Gebeine liessen einen zuné&chst lokalen Wallfahrtskult entstehen. Doch
der Ruhm dieses «Santo» von Padua verbreitete sich im 16. Jahrhundert in
der gesamten Kirche. Er wird als Flrbitter der Liebenden, der Ehe, der Frau-
en und Kinder, in allen Noéten, bei Unfruchtbarkeit, Fieber, Damonen, Schiff-
bruch, Krieg und Pest, sowie fir das Wiederfinden verlorener Sachen angeru-
fen.

Das Oberblatt des Altars ist dem auch als Pestpatron verehrten HI. Franz Xa-
ver gewidmet7).

Die Bekronung des nérdlichen Seitenaltars bildet eine Skulptur des HI. Erzen-
gels Michael'®). Als Attribut dieses himmlischen Fursten der Kirche liegt der
besiegte Drache zu dessen Flssen, vom Schwert-Attribut ist gegenwartig nur
noch der Knauf in seiner Rechten. Mit der Linken tragt er die Seelenwage. Er
geleitet die Toten ins Gericht.

Seitlich des HI. Antonius von Padua werden zwei sehr berihmte Pestheilige
dargestellt. Der unbekleidete am Baumstamm stehende, jugendliche, von
Pfeilen durchbohrte Mértyrer Sebastian lebte gegen Ende des 3. Jahrhun-
derts9). Als Offizier der Leibwache des Kaisers Diokletian stand er den ver-
folgten Christen in Roms Gefangnissen bei und wurde auf kaiserlichen Befehl
von «numidischen Bogenschutzen» an einen Baum gefesselt und durchbohrt.
Tot geglaubt, aber durch eine christliche Witwe gesund geflegt, erschien er
wieder vor dem Kaiser, um ihn von der sinnlosen Christenverfolgung abzuhal-
ten, wurde aber mit Knuppeln tot geschlagen und in die «cloaca maxima» ge-
worfen. Sebastian erschien einer Christin im Traum und zeigte ihr den Ort, wo

54



sie ihn bestatten sollte. Seine Grabstatte unter der heutigen Kirche S. Seba-
stiano ad catacumbas zahlte zu den 7 fruhchristlichen Pilgerkirchen Roms.
Der HI. Sebastian war Patron der Schuitzenbruderschaften («Schit-
zenbaschi») und Nothelfer in Pestzeiten.

Der HI. Rochus von Montpellier erkrankte anfangs des 14. Jahrhunderts auf
der Rickreise einer Rompilgerfahrt bei der Pflege von Pestkranken?29). Im Spi-
tal weggewiesen, zog er sich in eine Waldhutte zurtick, wo er von einem En-
gel gepflegt wurde. Das Hindchen eines benachbarten Edelmannes brachte
ihm Brot. Unsere Skulptur stellt den HI. Rochus mit dem Pilgerstab dar. Seine
Rechte verweist auf die Pestbeule am Oberschenkel. Der Heilige wird angeru-
fen gegen zahlreiche Krankheiten und Seuchen bei Mensch und Vieh.

Die noch zu betrachtenden Skulpturen und Gemalde sind — ausgenAommen
die Bekronung des sudlichen Hochaltars — den HI. Jungfrauen gewidmet.

Der sudliche Seitenaltar wurde der HI. Cécilia geweiht21). Wir erkennen sie als
Orgelspielerin auf dem Gemalde des Oberblattes. Die rémische Martyrerin
des 3. Jahrhunderts wurde einem heidnischen Mann vermahlt. Bei ihrer
Hochzeit liess die Musik der Spielleute in ihrem Herzen andere Weisen er-
schallen. Sie bekehrte ihren Mann zum Christentum und fihrte mit ihm ein
jungfrauliches Leben. Die beiden bestatteten Martyrer der Christenverfol-
gung. Da Cécilia Goétzenopfer verweigerte, wurde sie in Dampfen im Bad ih-
res Hauses erstickt, und da sie Gott unversehrt erhielt, fand sie den Tod durch
Enthauptung. Aber Cécilia lebte noch drei Tage und Ubergab ihr Haus in Tra-
stevere der Kirche, wohin im 9. Jahrhundert auch ihre Gebeine Uberflhrt wur-
den. Die Heilige ist Patronin der Kirchenmusik, der Musiker und Instrumenten-
bauer.

Das Gemaélde der Bulsserin Maria Magdalena bezieht sich auf eine
Legende??). Nach dieser soll die reuige Stnderin des Evangeliums, der Chri-
stus die Damonen austrieb und die auch identisch sein soll mit der Schwester
von Martha und Lazarus von Bethanien und mit der Maria, der Christus am
Ostermorgen in der vermeintlichen Gestalt des Géartners erschien, von den
feindlichen Juden mit ihnren Gefahrten in ein steuerloses Schiff gesetzt worden
sein, das in Marseille landete. In einer Hohle in Ste-Baume in der Provence
soll sie dreissig Jahre als Busserin verbracht haben. Ihre Gebeine werden im
burgundischen Vezeley, das weltweiter Pilgerort war, verehrt. Am Grabe ge-
schahen Wunder, besonders bezuglich der Befreiung von Gefangenen. Ma-
ria Magdalena wird als Helferin bei Augenleiden, gegen Ungeziefer und Ge-
witter angerufen. Sie ist u.a. Patronin der reuigen BUsserinnen, Gefangenen,
Verfuhrten und Gértner.

Die beiden Statuen, die die BlUsserin rahmen, stellen in Gemeinschaft mit der
Heiligen zur linken Seite des HI. Franz Xavers am andern Seitenaltar die «drei

55



56



Heiligen Madeln» dar. Sie werden auch «Virgines capitales» genannt (zusam-
men mit der hier nicht dargestellien Dorothea). Die drei Méartyrerinnen der
frihchristlichen Zeit sind Nothelferinnen und Bauernpatroninnen. Ein alter
Merkspruch nimmt auf ihre Attribute Bezug:

«Barbara mit dem Turm,

Margareta mit dem Wurm (Lindwurm = Drache),

Katharina mit dem Radel,

das sind die drei Heiligen Madeln».

Die HI. Katharina von Alexandrien — unten links am sudlichen Seitenaltar —
war nach legendarer Vita Konigstochter von Zypern23). Anfangs des 4. Jahr-
hunderts, am Opferfest des rémischen Kaisers Maxentius beweist die HI. Kat-
harina, dass des Kaisers Gotter Abgotter seien. Dieser lasst 50 Philosophen
zur Disputation (wissenschaftliches Streitgesprach) mit Katharina kommen.
Da alle von ihr widerlegt und zum Christentum bekehrt werden, Gbergibt der
Kaiser die Manner dem Feuertod. Flr Katharina lasst Maxentius ein Rad mit
spitzen Messern und N&geln aufrichten, um sie daranzuspannen. Blitz und
Donner zerschlagen Rad und Henker; die Heilige wird mit dem Schwert ent-
hauptet. Engel tragen ihren Leib auf den Sinai (im dortigen Katharinenkloster
werden seit dem 10. Jahrhundert ihre Gebeine verehrt) und legen ihn in ein
Grab.

Unsere Skulptur mit der HI. Katharina ist nur mit dem Schwert als Attribut ihres
Martyriums gekennzeichnet. Haufig wird sie mit dem zerbrochenen Rad und
manchmal auch mit dem Kopf des Uberwundenen Kaisers Maxentius zu FUs-
sen dargestellt.

Die HI. Katharina wird als Nothelferin angerufen bei Krankheiten aller Art, be-
sonders aber bei schwerer-Sprache und Kopf- und Zungenleiden. Auch bei
Milchlosigkeit stillender Mutter und bei Suche nach Ertrunkenen sucht man
bei ihr Zuflucht. Sie ist Patronin aller Berufe, die mit Messer oder Rad arbeiten,
auch der Madchen und Jungfrauen allgemein, sowie der Anwalte, Philoso-
phen, Lehrer, Schuler, Theologen und Universitaten.

Die Hl. Barbara — dargestellt als Pendant zu Katharina — wurde von ihrem
reichen Vater, dem Dioscorus von Nikomedien im 3. Jahrhundert in einen
Turm eingeschlossen, um sie zu bewahren2#). Barbara empfangt einen Prie-
ster, den sie dem Vater als Arzt vorstellt und I&sst sich taufen. Zu Ehren der
HI. Dreifaltigkeit lasst sie im Badehaus ihres Turms ein drittes Fenster einbau-
en. Als sie dem Vater den Grund ihres Tuns mitteilt, |&sst er sie verurteilen.
Barbara flieht, ein Felsen o6ffnet sich, um sie zu verbergen. Von einem Hirten
verraten, wird sie gemartert und enthauptet; ein Blitz erschlagt den Vater.

Riedkapelle Lachen, sudlicher Seitenaltar mit den hier beschriebenen Heiligendarstellungen.
Slg. «Kunstdenkmaler des Kantons Schwyz», Bildarchiv.

57



Barbara ist Nothelferin in der Sterbestunde. Darauf weist das Kelch-Attribut
unserer Heiligendarstellung. Die Palme ist allgemeines Martyrerzeichen. Hin-
ter der Skulptur erblickt man den Turm. Die HI. Barbara wird als Beschitzerin
bei Unwetter und Feuergefahr, der Turme, Festungen, Baumeister, Maurer
und Artilleristen angerufen. Sie ist die Patronin der Bergleute.

Die HI. Margareta von Antiochien wurde anfangs des 4. Jahrhunderts unter
dem Kaiser Diokletian enthauptet, weil sie sich vom Stadtprafekten, der sie ob
ihrer Schoénheit heiraten wollte, nicht vom Glauben abbringen liess2%). Unsere
Statue — links oben am nérdlichen Seitenaltar — zeigt den Drachen zu Fus-
sen der Heiligen, der ihr im Gefangnis erschien und sie verschlang, der aber
auf ihr Kreuzzeichen hin zerbarst (vgl. das Handkreuz in der Rechten der Dar-
stellung). Margareta wird als Nothelferin bei einer schweren Geburt angeru-
fen.

Das Pendant zur Margareta stellt die rémische Martyrerin Agnes dar?®). Das
Lamme-Attribut zu ihren Fussen spielt einerseits auf ihren Namen an, anderer-
seits als Christussymbol bezieht es sich auf ihren Wunsch, mit Christus das
Verlébnis einzugehen. An der Stelle ihres Martyriums — auf der Piazza Navo-
na — steht heute die Barockkirche S. Agnese. Ihre Gebeine werden in S. Ag-
nese fuori le mure (das heisst ausserhalb der damaligen Stadtmauern, da die
Begrabnisstatten, z.B. auch die Katakomben, friher immer ausserhalb der
Stadtmauern angelegt wurden) verehrt. Die HI. Agnes ist Patronin der Jung-
frauen, Kinder, Verlobten und Gartner.

Eine beliebte Patronin wird in der HI. Agatha von Catania in Sizilien verehrt —
dargestellt in der Skulptur Gber der HI. Katharina am stdlichen Seitenaltar —
die unter dem Kaiser Decius das Martyrium erlitt2?). Weil die Heilige Antrage
des Stadtprafekten zurlickwies, schnitt man ihr die Briste ab und tétete sie
auf mit Scherben vermischten, glihenden Kohlen. Am Jahrestag ihres Todes
brach der Aetna aus; man trug der Lava den Schleier der Heiligen entgegen
und brachte den Ausbruch zum Stillstand. Agathenzettel schitzten am Ober-
und Niederrhein gegen Feuersbrinste und Erdbeben. Das gesegnete Aga-
thabrot und Agathazettel wurden im Mittelalter in die Flammen geworfen. Die
HI. Agatha ist Patronin der Hochofen- und Bergarbeiter, der Glocken- und
Gelbgiesser und auch der Weber. Sie wird als Beschutzerin bei Brustkrank-
heiten und Entzindungen angerufen und ist Schutzherrin der Ammen. In un-
serer Darstellung tragt die Heilige eine Kerze in der Rechten und ein Buch in
der Linken, mit 2 Kugeln (Brusten) drauf.

Mit der HI. Apollonia von Alexandrien, die als betagte christliche Jungfrau im
Jahr 249 das Martyrium erlitt, beschliessen wir unsern Zyklus der
HI. Jungfrauen2®). Der Palmzweig verweist auf das Martyrium, bei dem ihr die
Kinnlade zerschmettert wurde oder nach einer andern Version die Zahne ein-

58



zeln mit einer Zange ausgerissen wurden. Die Zange in der Linken unserer
Darstellung ist Hinweis auf Letzteres. Apollonia wird als Helferin gegen Zahn-
leiden angerufen und ist Patronin der Zahnarzte.

Die Bestimmung des HI. Bischofs, der den stdlichen Seitenaltar bekrént, gibt
uns ein Ratsel auf. Wenn ich das Attribut links unten richtig sehe, ware es ein
Grimassengesicht, das mit einer Schlange umwunden ist. Die kdnnte die per-
sonifizierte Haresie versinnbilden und somit ware der Bischof eine im Abend-
land sehr seltene, aber in der Barockzeit magliche Darstellung des byzantini-
schen Kirchenlehrers, des HI. Gregors von Nazianz?9).

ANMERKUNGEN ‘

Ich bedanke mich recht herzlich fir die freundliche Hilfe von Herrn Dr. Albert Jérger. Mein be-
ster Dank gilt auch Herrn Ernst Moser flr die grossartige Betreuung im Schweizerischen Archiv
fur Denkmalpflege in Bern. :

1) wvgl. LCI Bd. 4, Sp. 478 ff.

2) Uber die Art der Reliquien und ihrer Verehrung vgl. LCI Bd. 3, Sp. 538 ff.

3) LCI Bd. 4, Sp. 450 ff.

4) die Bezeichnung des Heiligen als «Ignatius» in Kunstfuhrer Lachen, p. 22, ist unzutreffend.

Naheres zu Leben und Darstellungstypus des HI. Franz Xaver vgl. LCI Bd. 6, Sp. 450 ff.

5) vgl. LCI Bd. 5, Sp. 100 ff.

6) vgl. LCI Bd. 7, Sp. 153 ff. Naheres Uber den Maler Johann Martin Rotlin (erwahnt 1738 -

1765) in Gentsch, Kunst und Kunsthandwerk, p.36 und Abbildung p. 38.

Die Bezeichnung des Heiligen als «Thomas von Aquin» in KunstfUhrer Lachen, p. 22, ist un-

zutreffend.

Uber den Bildschnitzer vgl. Gentsch, Kunst und Kunsthandwerk, p. 22.

vol, LGl Bd. 7, Sps. 272 0.

vgl. LCI Bd. 6, Sp. 365 ff.

seit dem 14, Jahrhundert ist das Zusammenflgen von besonders beliebten Heiligen zu der

‘Gruppe der Nothelfer bekannt. Ihnen ist auch eine barocke Wallfahrtskirche «Vierzehnheili-

gen» erbaut worden. Vgl. LCI Bd. 8, Sp. 546 ff.

12) wvgl. Kunstfahrer Lachen, p. 21 f.

13) wvgl. LCI Bd. 5, Sp. 205 ff.

14) vgl. LCI Bd. 8, Sp. 593 f. Die Bezeichnung des Heiligen als «Jodokus» in Kunstfihrer La-
chen, p. 21, ist unzutreffend.

15) vgl. LCI Bd. 6, Sp. 260 ff. ‘

16) vgl. LCI Bd. 5, Sp. 219 ff. und vgl. Bibl SS Bd. 1, Sp. 156 ff.

17) die Bezeichnung des Heiligen als «Aloysius» in KunstfUhrer Lachen, p. 22, ist aus folgen-
den Granden unzutreffend: fr Aloysius fehlt das fur ihn wesentliche Lilienattribut, mir be-
kannte Darstellungen zeigen den jugendlichen Heiligen mit unbartigem Gesichtstypus, das
Gemalde ware vor der Heiligsprechung entstanden.

18) vgl. LCI Bd. 3, Sp. 255 ff. ‘

19) vgl. LCI Bd. 8, Sp. 318 fi.

20) vgl. LCI Bd. 8, Sp. 275 ff.

21) vgl. LCI Bd. 5, Sp. 455 ff.

~J
~—

=S82.4809

—

a8



22)

23)
24)
25)
26)
27)
28)

29)

vgl. LCI Bd. 7, Sp. 516 ff. Nach Bernhard Anderes in ZAK Bd. 26, p. 211, kénnte das Ge-
maélde «in der gewandten Hell-Dunkel-Technik sehr wohl von Johann Michael Hunger ge-
malt worden sein». Naheres tber Johann Michael Hunger (1634 - 1714) in Gentsch, Kunst
und Kunsthandwerk, p. 15 f.

vgl. LCI Bd. 7, Sp. 289 ff.

vgl. LCI Bd. 5, Sp. 304 ff,

vgl. LCI Bd. 7, Sp. 494 ff.

vgl. LCI Bd. 5, Sp. 58 ff.

vgl. LCI Bd. 5, Sp. 44 ff.

vgl. LCI Bd. 5, 232 ff. Hier mdchte ich noch auf eine Anregung von Bernhard Anderes in
ZAK, Bd. 26, p. 211, aufmerksam machen, der die Seitenaltare der Riedkapelle in die Na-
he des Bildschnitzers Jakob Hunger (1647-1712) rickt: «Die Retabel sind sehr prazis und
ausgewogen gebaut und gemahnen an die 1710/12 angefertigte Ausstattung in der Uzna-
cher Josephskapelle. Die rahmenden Figuren (...) lassen gewisse Merkmale der Kunst Ja-
kob Hungers erkennen. Die verhaltene Kérperstellung, Gesicht, Haartracht und die Kostu-
me wlrden gut zu unserm Meister passen. Eine Zuschreibung bleibt indessen zu gewagt.
Die im 19. Jahrhundert abgelaugten Fassungen mussten anlasslich der Restaurierung
1966 erneuert werden.»

zu Jakob Hunger vgl. Gentsch, Kunst und Kunsthandwerk, p. 16 f.

Ilch méchte auf die stilistische Verschiedenheit der Augenpartie in Hungers Werken, wo der
Brauenstrich fast rechtwinklig zur Nase gezogen wird (vgl. auch Peter und Paul am rechten
Seitenaltar der Lachner Pfarrkirche) zur fast halbrunden Augenbraue unserer hl. Jungfrau-
en, besonders gut bei Katharina ersichtlich, aufmerksam machen. Ob der Stilunterschied
durch die Neufassung entstanden sein konnte, vermag ich nicht zu entscheiden.

Ein HI. Gregor ist Nebenpatron des sudlichen Seitenaltars; in der Regel wird im Abendland
jedoch der Papst Gregor der Grosse verehrt. Im Jahre 1580 liess jedoch der Papst Gregor
XllIl. Reliquien des hl. Gregor von Nazianz in die Vatikanbasilika Gbertragen. Vgl. Bibl SS
Sp. 202 und Uber westliche Darstellungen des die Haresie bekampfenden Heiligen
vgl. LCI Bd. 6, Sp. 446. Uber die Darstellung der Haresie als hassliches Weib mit Schlan-
gen vgl. Cesare Ripa, Iconologia, Venedig 1643, p. 255.

NACHSCHLAGEWERKE
Bibl SS = Bibliotheca Sanctorum, ed. Pontificia Universita Lateranense, Rom 1961 ff,

LCI = Lexikon der christlichen Ikonographie, hg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 1-8, Rom /
Freiburg / Basel / Wien 1668 - 1976.
LITERATUR

ANDERES, BERNHARD: Schweizerische Kunstfuhrer, Lachen, hg. von der Gesellschaft fir
Schweizerische Kunstgeschichte, 1971.

ANDERES, BERNHARD: Beitrage zum Werk des Rapperswiler Bildhauers Jakob Hunger, in:

ZKA (Zeitschrift fir Schweizerische Archéologie und Kunstgeschichte) Bd. 26, p. 202-216.

GENTSCH, OTTO: Kunst und Kunsthandwerk in der Landschaft March, Siebnen 1976.

60



	Zur bildlichen Ausstattung der Riedkapelle

