
Zeitschrift: Marchring

Herausgeber: Marchring, Kulturhistorische Gesellschaft der March

Band: - (1978)

Heft: 18

Artikel: Schwyzer Sittenmandate

Autor: Röllin, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwyzer Sittenmandate
Werner Röllin

«Sitte und Brauch», das ist für viele von uns eine Tautologie, ein sinngleicher

Doppelausdruck, ein überflüssiger Zusatz für ein und denselben
Sachverhalt. Die Wissenschaft der Volkskunde und mit ihr die Soziologie und
Kulturanthropologie haben im Laufe der letzten Jahrzehnte gewisse
Differenzierungen innerhalb dieses angeblich einheitlichen Doppelbegriffes
herausgearbeitet. Unter Brauch verstehen wir heute jene sozialen Verhaltensregel-
mässigkeiten, für die es keine besonderen Kontrollmechanismen gibt, durch
die ihre Einhaltung und Durchsetzung erzwungen wird. Die Sitte dagegen
umfasst im allgemeinen jene Verhaltensregeln, deren Einhaltung durch
Sanktionen kontrolliert wird, die gleichsam von «jedermann» verhängt werden
können. Man orientiert sich am Verhalten anderer, was Sitte ist. Sitte und
Brauch sind demnach kein Einheitsbegriff, weil beide in einer verschiedenartigen

psychologischen Tiefe verankert sind und über eine verschieden starke
moralische Kraft verfügen. Die Sitte hat viel mehr normative (massgebende)
Kraft. Sie beinhaltet soziale Gebote einer bestimmten sozialen oder territorialen

Gruppe, deren Nichtbeachtung als sittenwidrig, ja als unsittlich empfunden

werden kann und oft zur Ausstossung aus der sozialen Gruppe oder zum
Verlust von Rang und Namen führt. Eine Mutter, die ihre Kinder nicht erzieht,
handelt unsittlich. Die Sitte hat zwar keinen eigentlichen Strafapparat, aber
die Aberkennung von Rang und Ehre, vielfach verbunden mit beissendem
Spott und Boykott, ist oft härter als eine staatlich verordnete Strafe. Der
Brauch dagegen verfügt über viel weniger normative Kraft, was sich besonders

bei Brauch-Verletzungen zeigt. Ausdehnungsbreite und die Tiefe der
Durchsetzungskraft sind geringer. Bräuche sind zur Gewohnheit gewordene
und tradierte Formen des Verhaltens einer bestimmten Gruppe und bilden oft
nur den Rahmen zu einem Vorgang, deren Inhalt die Sitte ausfüllt. Ein
fasnächtliches Rügegericht ist Brauch und bildet den Rahmen zur eigentlichen,
die Unsitten verurteilenden Rüge, die nichts anderes als Sitte ist. Die Sitte
reguliert mit ihren Normen und Wertungen unser ganzes soziales Empfinden
und deren Erwiderung, z. B. bei der Geschenkpflicht oder bei der Arbeitsleistung;

sie diktiert aber auch unser Verhältnis zum Glauben und Jenseits. Der
französische Philosoph Charles de Montesquieu stellte 1748 fest, dass die
Sitten nicht von Gesetzen festgelegt seien, wohl aber das menschliche Leben
regeln, das Innere des menschlichen Verhaltens, die Bräuche dagegen das
Aeussere beim Menschen.

Die Sitte ist die Vorläuferin des Rechtes. Die Beachtung und Durchsetzung
ihrer Verhaltensmuster erfordern eine langgeübte «Eingelebtheit» und Ver-
innerlichung (Internalisierung) bei den einzelnen Gruppenmitgliedern. Inhaltlich

bezieht sich die Sitte auf nahezu alle Gebiete des sozialen Tuns, in der
Oeffentlichkeit und in den Intimbeziehungen. Das Recht dagegen beschränkt

49



sich auf die wichtigsten Normierungen, um das Gemeinschaftsleben einer
grösseren Menschengruppe zu garantieren. Anstelle des Sollens bei der
Sitte setzt das Recht das Müssen mit Hilfe der Staatsgewalt durch.

Am Uebergang von Sitte zum eigentlichen staatlich gebotenen, modernen
Recht stehen die Sittenmandate, die seit dem Mittelalter das sittliche
Verhalten ordneten und die Bürger und Untertanen auch im Lande Schwyz zu
einem gottgefälligen christlichen Lebenswandel anhalten sollten. Mit strengen
Mandaten versuchte man, allen Spannungen vorzubeugen, die sich zwischen
den regional überlieferten Sitten und den ins Land strömenden fremden
Einflüssen ergeben konnten. Als christliche Regierung fühlte sich die Schwyzer
Obrigkeit für alle Lebensbereiche ihrer Bürger und Untertanen verantwortlich,

für Frieden, irdische Glückseligkeit und Seelenheil. Leichtsinnige
Handlungen, Aufwand, Luxus und Eitelkeit bedrohten Familie und Staat und forderten

die Rache und Strafe Gottes heraus, was es zu verhindern galt. Sittenmandate

waren Verordnungen, die nur das äussere Verhalten der Menschen
bestimmten, nicht aber deren innere Einstellung wesentlich beeinflussen
konnten. Die dauernde Wiederholung der gleichen oder inhaltsähnlichen
Sittenmandate beweist, wie ohnmächtig die Obrigkeit beim Durchsetzen
gewisser Sittenvorschriften war. Sittenmandate als gesetztes Recht konnten
sich eben oft nur teilweise durchsetzen, weil die entsprechende innere
Einstellung bei den Betroffenen fehlte.

Nach dem reichlichen Schwyzer Quellenmaterial zur Sitten-Reglementierung
wurden zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert vor allem nachfolgende
Bereiche menschlichen Verhaltens mit Sittenmandaten (der Ausdruck als solcher
taucht nur selten auf) normiert: Arbeit, Aberglauben mit alchemistischen
Handlungen, Unholderei (Hexenwesen), Teufelsbeschwörungen, Glaubensabfall,

Geisterbeschwörungen, Schatzgräberei, Quacksalberei, öffentliches
Baden, Bettlerei und Landstreichertum, Beten, Besuchspflicht für Gottesdienst,

Ehrverletzen, Fluchen und Gotteslästern (teilweise mit Hinrichtungen
geahndet!), übermässiges Essen und Trinken (Völlerei und Trunksucht),
Erziehung der Kinder mit Gottesdienst- und Christenlehrpflicht und Aufenthaltspflicht

zu Hause nach dem Betglockenläuten, Fasnachtstreiben und
Fasnachtsfeuer samt Mittefastenfeuer, Feierabend, Feier-, Fest- und Sonntage
mit Arbeits- und Fuhrverboten und Alkoholausschankbeschränkungen,
Geschenke für Patenkinder und Brautleute, Haartrachten, Hochzeitsfeierlichkeiten,

Kilbenen, Kleidung und Kopfbedeckung, nächtliches Lärmen und
schlechtes Benehmen, Ladenöffnungszeiten, Maskengehen und Greifein,
Raufen, Schiessen an Hochzeiten und Hauseinweihungen oder Taufen,
Schlittenfahrten und Schlifern der Jugendlichen, öffentliche Schaustellungen,
Schmähreden und Schmähschriften, Spielen, Schneeballwerfen, Tanzen,
Theaterspielen mit Zensur, Tabakrauchen, Taufen mit Geschenken und Essen,
Tröhien und Praktizieren (Wahlerschleichung mittels Geschenken), Unsittlich-
keiten mit Dirnenwesen und Beischlaf mit Jugendlichen, Wirten während
dem Gottesdienst, Wucher usw. Besonders häufig mussten das Essen und
Trinken bei Gastmählern anlässlich der Bräuche des Lebenslaufes wie

50



Geburt, Taufe, Hochzeit und Tod eingeschränkt werden, weil dann Ueber-
bordungen bezüglich Teilnehmerzahl, Aufwand und Nachtstunde an der
Tagesordnung waren. Wenig nützten die Kleidermandate. Stellvertretend für die
übrigen Bereiche sollen sie hier die obrigkeitliche Ohnmacht gegenüber den
zahlreichen Uebertretungen der Sittenmandate chronologisch aufzeigen:

Am 11. August 1492 verbot Schwyz das Tragen von üppigen Kleidern mit mehr
als zwei oder drei Farben, ausser jenen, die hinten und vorn die Scham
bedeckten. Am 16. Dezember 1500 wurde das Tragen kurzer Kleider, «die in Hin-
den unnd vornen nit ein erbere gutte spang under der gürtell weychi bedecken
mag»,d.h. bis zurTaille gingen, untersagt. «Wer kurtze libröckly, blossewamsell
(Tschöpli) unnd der glichen trüge, Zu killchen, zu Merckt, zu tantzen» oder
sonstwo auf Plätzen des Treffens ehrbarer Leute, verfalle einer Busse von
5 Pfund. Im Jahre 1516 sprach der gesessene Landrat von Schwyz allen
Einwohnern das Recht ab, Hoheitszeichen ausländischer Fürsten auf Kleidern
zu tragen. Nicht nur das Tragen, schon das Einführen oder Anfertigen
verbotener Kleidungsstücke wurde mit Busse belegt. Am 29. November 1605
verordnete die Landsgemeinde, dass Schneider und Schneiderinnen, welche
neue Moden ins Land bringen, von jedem Stück eine halbe Dublone Busse zu
bezahlen hätten. Am 10. und 30. März und am 22. November 1681 wurde das
Tragen von Modekleidern und hoffärtigen Anzügen unter Strafe gestellt. In der
Kleiderordnung vom 30. September 1705 untersagte die Landsgemeinde das
Feilhalten von Silber- und Goldschnüren für Bekleidungsschmuck, am 13.
Oktober 1720 jedes unanständige Entblössen des Frauenhalses und jegliches
«Kröss» (Krausen) an den Kleidern. An der Landsgemeinde vom 1. Mai 1739
nahmen Regierung und Volk von Schwyz Stellung gegen das Tragen der
Reifröcke und das Ausgehen der Frauen ohne Halsmantel. Einer «Sünderin»
aus der Oberschicht von Schwyz wurde dagegen am 17. September 1740 die
Uebertretung des Reifrock-Verbotes nachgesehen. Schon am 18. Mai 1741

musste das Reifrock-Tragen in und ausser dem Hause erneut verboten und
Schneider und Schneiderinnen, die neue Moden ins Land brächten, unter
Strafe von einer halben Dublone gestellt werden. Reifrock-Verbote bei 50 Taler
Busse finden wir auch für den 7. Mai und 4. November des Jahres 1764, weil
das Tragen dieser Kleider «in Schwung gekommen» sei. Unmittelbar vor dem
Einbruch der Franzosen untersagte die Schwyzer Landsgemeinde am 18. April
«die französische Kleidung, die Juppe am Frauenzimmer und die hohen Hüte».
Die Landsgemeinde der March zog am 22. April desselben Jahres mit einem
Verbot der hohen Hutgüpfen, der kleinen Tschöpli und der langen Hosen nach.
Noch am 27. August 1803 meldeten die lllgauer Kirchenvögte die Verletzung
der Hoffahrtsgesetze durch «einige Weibspersonen» an den Rat nach Schwyz,
weswegen ein Streit mit dem Dorfpfarrer entbrannt sei. Die Damen wurden
zu anständiger Kleidung angehalten. Und noch 1864 verbot die Kirchgemeinde
Morschach am 5. Juni bei 1 Fr. Busse das Tragen der Krinoline (weit
abstehender bauschiger Frauen-Reifrock) in der Kirche.

Streng waren auch die Vorschriften für die Kopfbedeckung und die
Haartracht. Am 10. und 30. März 1681 wurde das Tragen der grossen Kappen

51



untersagt, am 7. September 1740 das Tragen der «Floren» beim Opfergehen
für die Frauen verordnet und am 17. September des gleichen Jahres «Käpp-
lenen» oder Schin- oder Wollhüte statt leere Hauben für die Damenwelt beim
Opfergang gefordert. Nach dem Mandat vom 21. Juli 1780 durfte niemand
während den Prozessionen den Hut auf dem Kopf tragen. Am 24. Juni 1804
erlaubte der Bezirksrat der March einer Bürgerin, ihre Zöpfe nicht mehr
hängend, sondern auf Wohlverhalten hin wiederum aufgebunden zu tragen,
gab ihr aber zugleich wegen übertriebener Kleiderpracht eine Rüge. Am 3.

April desselben Jahres nämlich ordnete die gleiche Bezirksbehörde an, dass
liederliche Weibspersonen ihre Zöpfe hängend zu tragen haben, ansonsten
ihnen solche abgeschnitten werden sollten.

Genaue Vorschriften gab es auch für die Amtstrachten. Die SchwyzerRäte hatten

nach dem Mandat vom 25. April 1740 mit Degen, Mantel und Kragen an der
Landsgemeinde aufzumarschieren und nach den Verordnungen vom 10. Juni
1760 und 30. Mai 1778 in derselben Aufmachung am Opfergang in der Kirche
und an Prozessionen teilzunehmen. Der schwarze Mantel war nach einer
Bestimmung vom 7. Juni 1723 die Bekleidung für alle Ratsversammlungen. Nach
der Ratsordnung vom 4. Februar 1793 hatten die Herren des Rates bei
Bestattungsfeierlichkeiten schwarz gekleidet und mit Degen, Mantel und Kragen
anzutreten. Degen, schwarzer Mantel und Kragen als Versammlungsgarderobe
für Ratsherren tauchen in einem Beschluss vom 21. März 1803 auf. Für den
16. Juni 1844 wurden die Mitglieder des Landrates in schwarzer Kleidung und
Mantel ins Klösterli nach Schwyz aufgeboten. Für Richter und Fürsprech
forderte das Märchler Landrecht am 5. April 1803 schwarze Mäntel und Kräg-
lein an den Gerichtssitzungen. Da der Bezirk March sich noch im Provisorium
befand, hatten die Ratsherren am 3. Juli 1803 in bürgerlichen Kleidern ohne
Mäntel an der Bezirksgemeinde anzutreten. Den Kirchenratsherren von
Schwyz wurde am 9. Juli 1816 das Tragen brauner Röcke und schwarzer
Beinkleider bei den Ratssitzungen erlaubt. Der Gemeinderat Galgenen verlangte
am 18. Dezember 1825 wegen Anstand und Ehre das Erscheinen der Ratsmitglieder

in schwarzem Mantel zur Vesper. Die zwei Landschreiber des Bezirkes
Schwyz erhielten laut Beschluss vom 29. Dezember 1834 alle sechs Jahre
einen neuen roten Mantel als Amtstracht. Auch die Sigristen von Schwyz und
diejenigen von Iberg, Morschach, lllgau, Lauerz, Ingenbohl und den andern
Kirchgängen im alten Kantonsteil samt alle Fahnenträger waren gemäss
Landratsakten aus den Jahren 1715 und 1776 mit roten Mänteln bekleidet.

Wer als stimmberechtigter Landsmann an der Schwyzer Landsgemeinde
teilnehmen wollte, musste nach den Landsgemeindebeschlüssen von 1755, vom
7. Mai 1764 und vom 14. November 1790 mit Mantel, Seitengewehr oder Degen
antreten. Nach einem Beschluss des zweifachen Landrates von Schwyz vom
9. April 1707 durften Friedbrecher nicht mit Degen, Mantel und Hut vor dem
Rat erscheinen. Wer als Tänzer auf Hochzeiten und an Sonntagen auftreten
wollte, musste nach einer Bestimmung vom 20. Dezember 1608 in Mantel und
Wehr (Degen) tanzen. So streng waren die Sitten in der «guten, alten Zeit»!

52



Auch das Oberallmeind-Gericht zu Schwyz verlangte anno 1828 das Erscheinen

im Rock. Den armen Studenten im Klösterli zu Schwyz vergabte der Rat
am 12. Januar 1669 «neue Mäntel oder Kleid I i » als Zöglingstracht. Zur Erhöhung

des Statusgefühls und der Statussymbolik stattete der Bezirksrat der
March mit Beschluss vom 30. August 1803 den Polizeiwächter mit geladener
Pistole, Stock und Degen, einem «möschenen Schild» samt Aufschrift
«Polizeiwache des Bezirkes March» und mit einem Rock samt rotem Kragen und
roten Aufschlägen aus.

Geistliche Herren in ungewohnter Kleidung wurden zum Garderobewechsel
aufgefordert. So am 10. November 1797 der französische Emigrantengeistliche
Soci, dem man auftrug, sich schwarz oder wenigstens dunkel zu kleiden, oder
am 4. März 1831 der Schwyzer Frühmesser Horat, den man aufforderte, nicht
mit «Kapüten», sondern in priesterlicher Kleidung in der Kirche zu erscheinen.
Im Laufe des 19. Jahrhunderts nahmen die Sittenmandate rasch ab, weil man
erkannte, dass sich christliches Leben nicht mit Zwang und Bussen schaffen
lässt. Der Lebensstil nach der Französischen Revolution stand in krassem
Gegensatz zur Ueberlieferungsgebundenheit früherer Zeiten. So fielen denn
die meisten sittennormierenden Schranken schon zur Zeit des beginnenden
19. Jahrhunderts dahin, ohne stark bedauert zu werden.

QUELLEN:

Schwyzerischer Geschichtskalender, erschienen 1899 -1934 in Druck und Verlag Triner,
Schwyz (Quellenmaterial).

M. KOTHING, Das Landbuch von Schwyz, Zürich und Frauenfeld 1850.

M. KOTHING, Die Rechtsquellen der Bezirke des Kanton Schwyz, Basel 1853.

MARTIN DETTLING, Schwyzerische Chronik oder Denkwürdigkeiten des Kantons
Schwyz, Schwyz 1860.

PETER ZIEGLER, Zürcher Sittenmandate, Orell Füssli Verlag Zürich 1978.

Lexikon der Soziologie, Westdeutscher Verlag, Opladen 1973.

Wörterbuch der deutschen Volkskunde, Alfred Kröner Verlag, Stuttgart 1974.

Wörterbuch der Völkerkunde, Alfred Kröner Verlag, Stuttgart 1965.

ARNOLD NIEDERER, «Bräuche des Jahreslaufes» und «Uebergangsriten im Lebenslauf»,

Vorlesungen an der Universität Zürich 1975/76.

53


	Schwyzer Sittenmandate

