Zeitschrift: Marchring
Herausgeber: Marchring, Kulturhistorische Gesellschaft der March

Band: - (1978)

Heft: 18

Artikel: Schwyzer Sittenmandate

Autor: Rollin, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schwyzer Sittenmandate

Werner Rollin

«Sitte und Brauch», das ist fur viele von uns eine Tautologie, ein sinnglei-
cher Doppelausdruck, ein Gberflussiger Zusatz fur ein und denselben Sach-
verhalt. Die Wissenschaft der Volkskunde und mit ihr die Soziologie und Kul-
turanthropologie haben im Laufe der letzten Jahrzehnte gewisse Differen-
zierungen innerhalb dieses angeblich einheitlichen Doppelbegriffes heraus-
gearbeitet. Unter Brauch verstehen wir heute jene sozialen Verhaltensregel-
massigkeiten, fur die es keine besonderen Kontrollmechanismen gibt, durch
die ihre Einhaltung und Durchsetzung erzwungen wird. Die Sitte dagegen
umfasst im allgemeinen jene Verhaltensregeln, deren Einhaltung durch Sank-
tionen kontrolliert wird, die gleichsam von «jedermann» verhangt werden
kénnen. Man orientiert sich am Verhalten anderer, was Sitte ist. Sitte und
Brauch sind demnach kein Einheitsbegriff, weil beide in einer verschiedenar-
tigen psychologischen Tiefe verankert sind und lber eine verschieden starke
moralische Kraft verfligen. Die Sitte hat viel mehr normative (massgebende)
Kraft. Sie beinhaltet soziale Gebote einer bestimmten sozialen oder territo-
rialen Gruppe, deren Nichtbeachtung als sittenwidrig, ja als unsittlich empfun-
den werden kann und oft zur Ausstossung aus der sozialen Gruppe oder zum
Verlust von Rang und Namen fihrt. Eine Mutter, die ihre Kinder nicht erzieht,
handelt unsittlich. Die Sitte hat zwar keinen eigentlichen Strafapparat, aber
die Aberkennung von Rang und Ehre, vielfach verbunden mit beissendem
Spott und Boykott, ist oft harter als eine staatlich verordnete Strafe. Der
Brauch dagegen verfligt Uber viel weniger normative Kraft, was sich beson-
ders bei Brauch-Verletzungen zeigt. Ausdehnungsbreite und die Tiefe der
Durchsetzungskraft sind geringer. Brauche sind zur Gewohnheit gewordene
und tradierte Formen des Verhaltens einer bestimmten Gruppe und bilden oft
nur den Rahmen zu einem Vorgang, deren Inhalt die Sitte ausflllt. Ein fas-
nachtliches Rigegericht ist Brauch und bildet den Rahmen zur eigentlichen,
die Unsitten verurteilenden Rige, die nichts anderes als Sitte ist. Die Sitte
reguliert mit ihren Normen und Wertungen unser ganzes soziales Empfinden
und deren Erwiderung, z. B. bei der Geschenkpflicht oder bei der Arbeitslei-
stung; sie diktiert aber auch unser Verhaltnis zum Glauben und Jenseits. Der
franzdsische Philosoph Charles de Montesquieu stellte 1748 fest, dass die
Sitten nicht von Gesetzen festgelegt seien, wohl aber das menschliche Leben
regeln, das Innere des menschlichen Verhaltens, die Brduche dagegen das
Aeussere beim Menschen.

Die Sitte ist die Vorlauferin des Rechtes. Die Beachtung und Durchsetzung
ihrer Verhaltensmuster erfordern eine langgeubte «Eingelebtheit» und Ver-
innerlichung (Internalisierung) bei den einzelnen Gruppenmitgliedern. Inhalt-
lich bezieht sich die Sitte auf nahezu alle Gebiete des sozialen Tuns, in der
Oeffentlichkeit und in den Intimbeziehungen. Das Recht dagegen beschrankt

49



sich auf die wichtigsten Normierungen, um das Gemeinschaftsleben einer
grosseren Menschengruppe zu garantieren. Anstelle des Sollens bei der
Sitte setzt das Recht das Miussen mit Hilfe der Staatsgewalt durch.

Am Uebergang von Sitte zum eigentlichen staatlich gebotenen, modernen
Recht stehen die Sittenmandate, die seit dem Mittelalter das sittliche Ver-
halten ordneten und die Blirger und Untertanen auch im Lande Schwyz zu
einem gottgefalligen christlichen Lebenswandéel anhalten sollten. Mit strengen
Mandaten versuchte man, allen Spannungen vorzubeugen, die sich zwischen
den regional Uberlieferten Sitten und den ins Land stromenden fremden Ein-
flissen ergeben konnten. Als christliche Regierung fuhlte sich die Schwyzer
Obrigkeit fliir alle Lebensbereiche ihrer Burger und Untertanen verantwort-
lich, fir Frieden, irdische Glickseligkeit und Seelenheil. Leichtsinnige Hand-
lungen, Aufwand, Luxus und Eitelkeit bedrohten Familie und Staat und forder-
ten die Rache und Strafe Gottes heraus, was es zu verhindern galt. Sittenman-
date waren Verordnungen, die nur das aussere Verhalten der Menschen
bestimmten, nicht aber deren innere Einstellung wesentlich beeinflussen
konnten. Die dauernde Wiederholung der gleichen oder inhaltsahnlichen
Sittenmandate beweist, wie ohnmachtig die Obrigkeit beim Durchsetzen
gewisser Sittenvorschriften war. Sittenmandate als gesetztes Recht konnten
sich eben oft nur teilweise durchsetzen, weil die entsprechende innere Ein-
stellung bei den Betroffenen fehlte.

Nach dem reichlichen Schwyzer Quellenmaterial zur Sitten-Reglementierung
wurden zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert vor allem nachfolgende Be-
reiche menschlichen Verhaltens mit Sittenmandaten (der Ausdruck als solcher
taucht nur selten auf) normiert: Arbeit, Aberglauben mit alchemistischen
Handlungen, Unholderei (Hexenwesen), Teufelsbeschwoérungen, Glaubens-
abfall, Geisterbeschwdrungen, Schatzgraberei, Quacksalberei, 6ffentliches
Baden, Bettlerei und Landstreichertum, Beten, Besuchspflicht flir Gottes-
dienst, Ehrverletzen, Fluchen und Gotteslastern (teilweise mit Hinrichtungen
geahndet!), Ubermassiges Essen und Trinken (Vollerei und Trunksucht), Er-
ziehung der Kinder mit Gottesdienst- urid Christenlehrpflicht und Aufenthalts-
pflicht zu Hause nach dem Betglockenlauten, Fasnachtstreiben und Fas-
nachtsfeuer samt Mittefastenfeuer, Feierabend, Feier-, Fest- und Sonntage
mit Arbeits- und Fuhrverboten und Alkoholausschankbeschrankungen, Ge-
schenke fur Patenkinder und Brautleute, Haartrachten, Hochzeitsfeierlich-
keiten, Kilbenen, Kleidung und Kopfbedeckung, nachtliches Larmen und
schlechtes Benehmen, Ladenoffnungszeiten, Maskengehen und Greifeln,
Raufen, Schiessen an Hochzeiten und Hauseinweihungen oder Taufen,
Schlittenfahrten und Schlifern der Jugendlichen, 6ffentliche Schaustellungen,
Schmahreden und Schméahschriften, Spielen, Schneeballwerfen, Tanzen, The-
aterspielen mit Zensur, Tabakrauchen, Taufen mit Geschenken und Essen,
Trohlen und Praktizieren (Wahlerschleichung mittels Geschenken), Unsittlich-
keiten mit Dirnenwesen und Beischlaf mit Jugendlichen, Wirten wahrend
dem Gottesdienst, Wucher usw. Besonders haufig mussten das Essen und
Trinken bei Gastmahlern anlédsslich der Brauche des Lebenslaufes wie

50



Geburt, Taufe, Hochzeit und Tod eingeschrankt werden, weil dann Ueber-
bordungen beziglich Teilnehmerzahl, Aufwand und Nachtstunde an der Ta-
gesordnung waren. Wenig nitzten die Kleidermandate. Stellvertretend fir die
ubrigen Bereiche sollen sie hier die obrigkeitliche Ohnmacht gegenuber den
zahlreichen Uebertretungen der Sittenmandate chronologisch aufzeigen:

Am 11. August 1492 verbot Schwyz das Tragen von dppigen Kleidern mit mehr
als zwei oder drei Farben, ausser jenen, die hinten und vorn die Scham be-
deckten. Am 16. Dezember 1500 wurde das Tragen kurzer Kleider, «die in Hin-
den unnd vornen nit ein erbere gutte spang under der gurtell weychi bedecken
mag»,d.h.bis zurTaille gingen, untersagt. «<Wer kurtze librockly, blosse wamsell
(Tschopli) unnd der glichen truge, Zu killchen, zu Merckt, zu tantzen» oder
sonstwo auf Platzen des Treffens ehrbarer Leute, verfalle einer Busse von
5 Pfund. Im Jahre 1516 sprach der gesessene Landrat von Schwyz allen Ein-
wohnern das Recht ab, Hoheitszeichen auslandischer Fursten auf Kleidern
zu tragen. Nicht nur das Tragen, schon das Einfuhren oder Anfertigen
verbotener Kleidungssticke wurde mit Busse belegt. Am 29. November 1605
verordnete die Landsgemeinde, dass Schneider und Schneiderinnen, welche
neue Moden ins Land bringen, von jedem Stick eine halbe Dublone Busse zu
bezahlen hatten. Am 10. und 30. Marz und am 22. November 1681 wurde das
Tragen von Modekleidern und hoffartigen Anztigen unter Strafe gestellt. In der
Kleiderordnung vom 30. September 1705 untersagte die Landsgemeinde das
Feilhalten von Silber- und Goldschniren fir Bekleidungsschmuck, am 13. Ok-
tober 1720 jedes unanstandige Entbléssen des Frauenhalses und jegliches
«Krdss» (Krausen) an den Kleidern. An der Landsgemeinde vom 1. Mai 1739
nahmen Regierung und Volk von Schwyz Stellung gegen das Tragen der
Reifrocke und das Ausgehen der Frauen ohne Halsmantel. Einer «Stinderin»
aus der Oberschicht von Schwyz wurde dagegen am 17. September 1740 die
Uebertretung des Reifrock-Verbotes nachgesehen. Schon am 18. Mai 1741
musste das Reifrock-Tragen in und ausser dem Hause erneut verboten und
Schneider und Schneiderinnen, die neue Moden ins Land brachten, unter
Strafe von einer halben Dublone gestellt werden. Reifrock-Verbote bei 50 Taler
Busse finden wir auch fiur den 7. Mai und 4. November des Jahres 1764, weil
das Tragen dieser Kleider «in Schwung gekommen» sei. Unmittelbar vor dem
Einbruch der Franzosen untersagte die Schwyzer Landsgemeinde am 18. April
«die franzdsische Kleidung, die Juppe am Frauenzimmer und die hohen Hiite».
Die Landsgemeinde der March zog am 22. April desselben Jahres mit einem
Verbot der hohen Hutgipfen, der kleinen Tschopli und der langen Hosen nach.
Noch am 27. August 1803 meldeten die lllgauer Kirchenvogte die Verletzung
der Hoffahrtsgesetze durch «einige Weibspersonen» an den Rat nach Schwyz,
weswegen ein Streit mit dem Dorfpfarrer entbrannt sei. Die Damen wurden
zu anstandiger Kleidung angehalten. Und noch 1864 verbot die Kirchgemeinde
Morschach am 5. Juni bei 1 Fr. Busse das Tragen der Krinoline (weit abste-
hender bauschiger Frauen-Reifrock) in der Kirche.

Streng waren auch die Vorschriften fiir die Kopfbedeckung und die Haar-
tracht. Am 10. und 30. Marz 1681 wurde das Tragen der grossen Kappen

51



untersagt, am 7. September 1740 das Tragen der «Floéren» beim Opfergehen
fur die Frauen verordnet und am 17. September des gleichen Jahres «Kapp-
lenen» oder Schin- oder Wollhite statt leere Hauben fir die Damenwelt beim
Opfergang gefordert. Nach dem Mandat vom 21. Juli 1780 durfte niemand
wahrend den Prozessionen den Hut auf dem Kopf tragen. Am 24. Juni 1804
erlaubte der Bezirksrat der March einer Burgerin, ihre Zoépfe nicht mehr
hangend, sondern auf Wohlverhalten hin wiederum aufgebunden zu tragen,
gab ihr aber zugleich wegen libertriebener Kleiderpracht eine Rige. Am 3.
April desselben Jahres namlich ordnete die gleiche Bezirksbehdrde an, dass
liederliche Weibspersonen ihre Zépfe hangend zu tragen haben, ansonsten
ihnen solche abgeschnitten werden sollten.

Genaue Vorschriften gab es auch fir die Amtstrachten. Die Schwyzer Rate hat-
ten nach dem Mandat vom 25. April 1740 mit Degen, Mantel und Kragen an der
Landsgemeinde aufzumarschieren und nach den Verordnungen vom 10. Juni
1760 und 30. Mai 1778 in derselben Aufmachung am Opfergang in der Kirche
und an Prozessionen teilzunehmen. Der schwarze Mantel war nach einer Be-
stimmung vom 7. Juni 1723 die Bekleidung flr alle Ratsversammlungen. Nach
der Ratsordnung vom 4. Februar 1793 hatten die Herren des Rates bei Bestat-
tungsfeierlichkeiten schwarz gekleidet und mit Degen, Mantel und Kragen
anzutreten. Degen, schwarzer Mantel und Kragen als Versammlungsgarderobe
fur Ratsherren tauchen in einem Beschluss vom 21. Marz 1803 auf. Fiur den
16. Juni 1844 wurden die Mitglieder des Landrates in schwarzer Kleidung und
Mantel ins Klosterli nach Schwyz aufgeboten. Fur Richter und Fursprech
forderte das Marchler Landrecht am 5. April 1803 schwarze Mantel und Krag-
lein an den Gerichtssitzungen. Da der Bezirk March sich noch im Provisorium
befand, hatten die Ratsherren am 3. Juli 1803 in burgerlichen Kleidern ohne
Mantel an der Bezirksgemeinde anzutreten. Den Kirchenratsherren von
Schwyz wurde am 9. Juli 1816 das Tragen brauner Récke und schwarzer Bein-
kleider bei den Ratssitzungen erlaubt. Der Gemeinderat Galgenen verlangte
am 18. Dezember 1825 wegen Anstand und Ehre das Erscheinen der Ratsmit-
glieder in schwarzem Mantel zur Vesper. Die zwei Landschreiber des Bezirkes
Schwyz erhielten laut Beschluss vom 29. Dezember 1834 alle sechs Jahre
einen neuen roten Mantel als Amtstracht. Auch die Sigristen von Schwyz und
diejenigen von Iberg, Morschach, llilgau, Lauerz, Ingenbohl und den andern
Kirchgangen im alten Kantonsteil samt alle Fahnentrager waren gemass
Landratsakten aus den Jahren 1715 und 1776 mit roten Manteln bekleidet.

Wer als stimmberechtigter Landsmann an der Schwyzer Landsgemeinde teil-
nehmen wollte, musste nach den Landsgemeindebeschlissen von 1755, vom
7. Mai 1764 und vom 14. November 1790 mit Mantel, Seitengewehr oder Degen
antreten. Nach einem Beschluss des zweifachen Landrates von Schwyz vom
9. April 1707 durften Friedbrecher nicht mit Degen, Mantel und Hut vor dem
Rat erscheinen. Wer als Tanzer auf Hochzeiten und an Sonntagen auftreten
wollte, musste nach einer Bestimmung vom 20. Dezember 1608 in Mantel und
Wehr (Degen) tanzen. So streng waren die Sitten in der «guten, alten Zeit»!

52



Auch das Oberallmeind-Gericht zu Schwyz verlangte anno 1828 das Erschei-
nen im Rock. Den armen Studenten im Kldsterli zu Schwyz vergabte der Rat
am 12. Januar 1669 «neue Méantel oder Kleidli» als Zdéglingstracht. Zur Erho-
hung des Statusgefiihls und der Statussymbolik stattete der Bezirksrat der
March mit Beschluss vom 30. August 1803 den Polizeiwachter mit geladener
Pistole, Stock und Degen, einem «m&schenen Schild» samt Aufschrift «Poli-
zeiwache des Bezirkes March» und mit einem Rock samt rotem Kragen und
roten Aufschlagen aus.

Geistliche Herren in ungewohnter Kleidung wurden zum Garderobewechsel
aufgefordert. So am 10. November 1797 der franzdsische Emigrantengeistliche
Soci, dem man auftrug, sich schwarz oder wenigstens dunkel zu kleiden, oder
am 4. Marz 1831 der Schwyzer Frihmesser Horat, den man aufforderte, nicht
mit «Kaputen», sondern in priesterlicher Kleidung in der Kirche zu erscheinen.
Im Laufe des 19. Jahrhunderts nahmen die Sittenmandate rasch ab, weil man
erkannte, dass sich christliches Leben nicht mit Zwang und Bussen schaffen
lasst. Der Lebensstil nach der Franzdsischen Revolution stand in krassem
Gegensatz zur Ueberlieferungsgebundenheit friherer Zeiten. So fielen denn
die meisten sittennormierenden Schranken schon zur Zeit des beginnenden
19. Jahrhunderts dahin, ohne stark bedauert zu werden.

QUELLEN:

Schwyzerischer Geschichtskalender, erschienen 1899 - 1934 in Druck und Verlag Triner,
Schwyz (Quellenmaterial).

M. KOTHING, Das Landbuch von Schwyz, Zirich und Frauenfeld 1850.
M. KOTHING, Die Rechtsquellen der Bezirke des Kanton Schwyz, Basel 18583.

MARTIN DETTLING, Schwyzerische Chronik oder Denkwirdigkeiten des Kantons
Schwyz, Schwyz 1860.

PETER ZIEGLER, Ziircher Sittenmandate, Orell Fussli Verlag Zlrich 1978.
Lexikon der Soziologie, Westdeutscher Verlag, Opladen 1973.

Woérterbuch der deutschen Volkskunde, Alfred Kroner Verlag, Stuttgart 1974.
Worterbuch der Volkerkunde, Alfred Krdoner Verlag, Stuttgart 1965.

ARNOLD NIEDERER, «Brauche des Jahreslaufes» und «Uebergangsriten im Lebens-
lauf», Vorlesungen an der Universitat Ziurich 1975/76.

53



	Schwyzer Sittenmandate

