Zeitschrift: Matieres
Herausgeber: Ecole polytechnique fédérale de Lausanne, Institut d'architecture et de

la ville
Band: 9 (2008)
Artikel: De la perception de I'espace : notes en vue d'une recherche a faire
Autor: Steinmann, Martin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De la perception de I'espace

Notes en vue d’une recherche a faire

Martin Steinmann

«L’espace n’existe que par I'homme qui le vit.»

Hans Scharoun

Le texte qui suit constitue la seconde partie de la lecon d’honneur que j’ai donnée le 31 mai
2007 a la fin de mon enseignement a ce qui reste pour moi le département d'architecture.
Pour des raisons développées dans la premiére partie, ma présentation portait le titre « Entre
deux chaises». J'ai choisi de ne pas publier cette premiére partie car elle est trop liée au
«moment» que représente une telle lecon. Le but de la seconde partie était alors d’esquisser
un projet qui étendra mes recherches dans le domaine de la perception sur ce qui est le plus
difficile a saisir: la perception de |'espace — un projet ambitieux.

Dans ma «Legon des choses», la legon que j'avais donnée au début de mon enseignement,
je parlais de la base théorique de ma «maniere de penser l'architecture», la sémiologie.
Une idée me passait alors par la téte: «Tu devrais lire les écrits de Rudolf Arnheim (1904-
2007), les relire, tu devrais penser l'architecture comme forme et non seulement comme
signe, comme Stimmung et non seulement comme signification.» Depuis, j'ai en effet passé
beaucoup de temps a étudier les écrits de ce représentant de la psychologie de la forme ou
Gestalt et les écrits de I'esthétique psychologique en général, qui traite de la relation que la
perception établit entre «moi» et les choses. Pour répondre a la critique possible qu’une tel-
le préoccupation de la forme était formaliste, je cite quelques passages d’une «Introduction
a l'atelier» que, pendant des années, j'ai distribuée a mes étudiants en début de semestre:

«La recherche menée dans notre atelier par des travaux pratiques aussi bien que théoriques
vise tout particulierement la forme des choses, mieux la perception — et la conception — de
leur forme. Ce qui sous-tend une telle recherche est la conviction qu’il faut penser la forme
des choses comme une fonction, au méme titre que ce que nous appelons habituellement
la fonction. »

«La maison est une machine a habiter, disait Le Corbusier. Notre atelier ne néglige pas la
maison comme quelque chose qui doit fonctionner a ce niveau, bien au contraire. Mais elle
doit aussi fonctionner au niveau des émotions associées aux activités qui se déroulent dans
ses piéces; avec un mot d’allemand [...], au niveau de la Stimmung des espaces destinés a
ces activités. »

73



Martin Steinmann

Et enfin: «Si nous proposons un tel retour a la forme ou mieux au débat sur la forme, nous ne
faisons rien d’autre que de postuler que Iarchitecture reprenne ce qui est une de ses respon-
sabilités fondamentales : celle de la forme et de I'effet qu’elle produit sur I'homme. »

L'effet que les choses — architecturales et autres — produisent sur «moi» me préoccupe de-
puis longtemps. Je parle de I'effet sur «moi», 'homme, parce que, avant tout conditionne-
ment socioculturel que je ne nie pas, il s'agit de quelque chose qui se passe entre un «moi»
et une chose, une chose comprise comme un «toi». Cette relation trouve une heureuse ex-
pression en frangais ol nous disons d’une chose qu’elle nous regarde... ou ne nous regarde
pas. C'est le mécanisme qui fonde cette relation, et qui me fonde dans cette relation, que je
cherche a comprendre. Si je me permettais un peu de pathos, je dirais qu'il s'agit pour moi
de comprendre le monde, les choses qui le constituent, en partant de ce premier instant ot
sujet et objet ne sont pas encore séparés, séparés par la connaissance.

Il s’agit d'une sorte d'instant paradisiaque. Vous vous rappelez les événements relatés par
la Genese, quand nous avons été chassés du paradis parce que nous avions go(ité du fruit
de la connaissance. Et ils se répetent: tout le temps nous sommes chassés du paradis que
constitue cette relation directe de nous aux choses. La seule possibilité qui nous reste, selon
Heinrich von Kleist!, est de continuer a goditer de ce fruit et de voir si s’ouvre ainsi une petite
porte qui nous permette de rentrer au paradis, par |'arriere. C'est un passage que j'aime et
que j'ai cité plus d’une fois parce qu'il résume ma propre recherche par une belle image: la
recherche d’une relation avec les choses fondée sur la perception de leur forme.

Espace ou rien

Depuis tres longtemps, je me sers de chaises pour parler de questions de forme et de signe.
Je pense en effet qu’aucun autre objet ne présente, par sa forme, une relation aussi étroite
avec le corps humain. En notre absence, une chaise nous représente comme comporte-
ment, comme forme qui exprime un comportement. Il suffit de penser au Stuttgart-Stuhl de
Mies van der Rohe, que I'architecte y soit assis — son cigare a la main — ou qu'il soit absent. Et
d’une certaine maniere, je dois le titre de cette conférence a Mies van der Rohe. A la radio,
en 1931, il remarquait que l'artistique s'exprimait dans les proportions des choses, et méme
dans les proportions entre les choses. Mais qu’est-ce qu'il y a entre les choses, entre les chai-
ses? rien? I'espace ? et qu’est-ce que I’espace autre que rien? Nous pouvons continuer avec
nos questions: comment percevons-nous «rien» ¢ Pour le dire simplement, nous percevons
la forme des choses, mais quelle forme a le «rien» entre deux chaises?

Il est important d’accepter que les sentiments que les choses éveillent par leur forme soient
une maniere de comprendre, et que ce que nous entendons habituellement par compren-
dre vise quelque chose que nous avons déja compris dans le sentiment?. Les considérations
que je vous propose dans ce qui suit se fondent essentiellement sur I"esthétique psychologi-
que développée en Allemagne deés les années 1870, c'est-a-dire une esthétique «d’en bas»
qui part de I'effet que les choses produisent. La notion d'«esthétique psychologique» couvre
diverses interprétations de cet effet. Le nom le plus connu du mécanisme — physiologique et
psychologique — a la base de cet effet est Einfiihlung, ou empathie en frangais. L'explication
fournie est pourtant controversée. Arnheim la refuse, sans que sa propre explication de ce
mécanisme en differe essentiellement.

La difficulté avec ce mot est probablement a chercher dans la vie de tous les jours. Se ressen-
tir dans un autre signifie comprendre ce qu'’il sent. Mais les choses ne sentent rien. Ainsi ce

74 matieres



De la perception de l'espace

sont nos propres sentiments que nous percevons dans les choses. «Ma subjectivité se fonde
sur 'objectivité de I'ceuvre», écrit Hans Heinz Holz dans sa Théorie philosophique des arts
visuels®, un livre important pour nos questions. Je prends mon impression pour |’expression
de I'ceuvre: «Je fais I'expérience de moi, pas en moi mais en autre chose, I'ceuvre.» Je ne
cherche pas a donner, dans ce qui suit, une présentation de I'histoire de I'Einfiihlung par
rapport a I'espace. Je ne suis pas historien; je me réfere a cette notion — entre autres — parce
que j'attends d’elle des éclaircissements sur ce qui me préoccupe le plus: notre relation
avec les choses et avant tout notre relation directe, la relation dans laquelle les formes ne
sont pas encore des signes.

S'il existe une vaste littérature sur la perception des choses comme signes — la sémiologie — il
n’en est pas de méme en ce qui concerne la perception des choses comme formes. Certes,
il existe une littérature qui traite de I'Einfiihlung, et elle est également vaste au tournant du
siecle. Mais elle reste théorique, hésitant a appliquer ses idées — dans le sens d’une esthé-
tique d’en bas — aux choses, a des choses ordinaires comme des chaises. Et cela est encore
plus vrai en ce qui concerne la perception de I'espace comme «room» dans la conception
de Louis Kahn. Ce theme manque largement dans ces livres, tout comme dans ceux d’Arn-
heim. En disant cela, je ne pense pas aux murs qui délimitent un espace : dans 'architecture
récente, qui est obsédée par les matériaux et leur mise en ceuvre, les murs sont considérés
porteurs de Stimmungen et de significations. Non, je pense a I'espace méme, le «rien» entre
ces murs, je pense a la forme de I'espace que j'ai appelée ailleurs «la forme intérieure»*.

Espace — mots et gestes

Cette notion concernait des réalisations des architectes Thomas von Ballmoos et Bruno
Krucker, qui représentent une tendance de I"architecture récente en Suisse allemande, mais
aussi en Suisse romande. Elle ne se borne pas a I'habitation, par ses restrictions spatiales,
I'habitation présente pourtant une difficulté particuliere a la discussion de la perception de
I'espace architectural. Les projets auxquels je me réfere ainsi se caractérisent par une diffé-
renciation des espaces de jour et de nuit, pour les nommer de facon conventionnelle. Cette
différenciation se réfere moins a 'usage des piéces — et aux meétres carrés correspondants
- qu’a leur forme et a I'effet que celle-ci produit. Les espaces individuels ou de nuit sont
de forme simple, des boites disposées de telle sorte que I'espace de jour en résulte comme
espace entre ces boites. De ce fait, il a une forme complexe; il est — dans le sens des années
1920 — un espace fluide.

Prenons un appartement dans la Siedlung Stockenacker a Zurich et décrivons notre chemin
a travers cet espace: nous partons de son bout, ol nous entrons dans I'appartement, I'es-
pace nous fait tourner a droite, nous le suivons, il s’élargit a gauche, fortement, il nous fait
tourner dans cette direction, une fenétre renforce ce mouvement, puis I'espace nous fait
tourner a droite, nous poursuivons notre chemin, nous atteignons I'autre bout, une fenétre
nous fait de nouveau tourner a droite, puis...

Ce que je décris ainsi maladroitement est plus facilement transmis par des mouvements du
corps, par des gestes qui imitent les mouvements de |'espace. lls prouvent que nous vivons
I'espace comme quelque chose qui se comporte. Quand nous disons qu’un espace devient
plus large ou mieux qu'il s’élargit, nous exprimons un fait qui na rien de métaphorique. Ce
qu’Arnheim écrit de la forme d’une chose vaut aussi pour celle de I'espace, a savoir que
nous la percevons comme structure de forces visuelles qui détermine son expression. Et le

Essais 75



Martin Steinmann

mot «forces» définit les formes — et aussi les couleurs — comme comportements: «ce que
nous percevons est alors le comportement expressif de forces visuelles», écrit-il°.

En plus des propriétés formelles de I'espace, des points particuliers sur lesquels notre regard
se porte dirigent notre mouvement, c’est-a-dire le mouvement de |'espace. Les fenétres sont
de tels points donnant d’une part de la lumiére et d’autre part quelque chose a voir. Avant
I'occupation de I'espace par des objets qui servent a différents usages, des éléments archi-
tecturaux structurent |'espace, car un espace, par sa forme, est déja une structure de forces
visuelles, et cet espace est restructuré par les objets d’usage. Nous percevons ainsi |’espace
comme couches de faits qui le structurent: 1. la forme, 2. les murs, portes, fenétres... et 3.
les meubles.

Espace comme forme

En 1929, Laszlo Moholy-Nagy regrettait qu’au-dela de son usage, on ne parle guére de |'es-
pace, et il demandait que 'homme vive |'espace d’un appartement comme espace, comme
quelque chose de vivant, «comme élément de la vie méme»®. L'espace fluide qui donne une
forme a cette idée trouvait, dans le domaine de I'habitation, sa plus belle réalisation dans
un appartement de Mies van der Rohe a la Siedlung Weissenhof, a Stuttgart, en 1927. Cet
espace n’était pourtant pas saisi théoriquement, sous I'angle de la perception — c’est ainsi
que je comprends Moholy-Nagy —, peut-étre a cause de la difficulté que cela présente: si
les éléments ont des propriétés qui se laissent décrire facilement, par exemple les cloisons
en contre-plaqué dans I'appartement de Mies van der Rohe, il est plus difficile de décrire
celles de I'espace, sa forme.

Marchons un peu dans cet appartement, empruntons son plan qui est mis sous tension par
deux seules cloisons. La tension que nous constatons en regardant le plan se transmet a
nous: nous la ressentons. Je suis persuadé que le propos d’Arnheim selon lequel tout a de

76 matiéres

Von Ballmoos, Krucker, Stockenacker,
Zurich, 2007-2002.



De la perception de I'espace

I'expression, une simple ligne aussi bien que le corps humain, s’applique aussi au plan d’un
appartement, et que nous percevons ses lignes comme nous percevons celles d’un tableau
abstrait.

Un architecte qui avait compris |'espace depuis son effet sur I'hnomme, malgré les diffi-
cultés que cela présente, fut Hans Scharoun. Donner une forme a I'espace signifiait pour
lui: donner une forme a son effet. «Scharoun ne construit pas les limites de I'espace, mais
I'espace méme, écrit Eckerhard Janofske dans son livre stimulant sur cet architecte, «c’est-
a-dire qu'il construit ce qui est percu comme sens de ['espace»’. L'espace nait de plans qui
le contiennent mais qui ne le constituent pas; la forme de I'espace, disait Scharoun, est la
Bewusstseinsform, la forme de notre conscience de |'espace.

A l'aide de quelques livres des années 1920, j'ai cherché a savoir comment I'architecture
nouvelle, le Neues Bauen, parlait de I'espace, dans une période ot la théorie de I'empathie
était définitivement formulée dans les trois volumes de I'esthétique de Johannes Volkelt
(1848-1930), publiés une premiere fois en 1905, puis une deuxieéme fois, retravaillés, en
1925. L'architecture nouvelle était pourtant occupée a d’autres problemes; elle ne pensait
pas |'espace depuis son effet — sinon avec des mots tels que «air, lumiére, ouverture» —; elle
le pensait depuis sa performance.

Correspondant a I'orientation de |'architecture vers |'usage, |'espace était regardé de manie-
re technique et économique selon I'enseignement de Frederik Taylor. «La question du mini-
mum d’habitation est la question du minimum d’espace, d‘air et de lumiere dont ’'homme a
besoin», disait Walter Gropius lors du deuxieme congrés des CIAM, en 1929, et «/’homme
a besoin de peu d’espace si celui-ci est bien aménagé du point de vue de son exploitation».
Ainsi est née une relation apparemment nécessaire qui nous fait associer espace et usage
dans des mouvements fonctionnels. Mais percevons-nous que les mouvements sont fonc-
tionnels? Je pense aux ouvriers dans le film Modern Times de Charlie Chaplin. Non, nous

Essais 77



Martin Steinmann

percevons des mouvements que nous vivons de maniere technique, tayloriste, ou de ma-
niere esthétique, dépendant de notre intentionnalité — pour employer un mot de la phéno-
ménologie. Dans une intentionnalité fonctionnaliste, nous vivons I'appartement de Mies van
der Rohe autrement que je I'ai décrit!

Espace et perception

Dans un des nombreux petits livres consacrés au nouveau logement, parus dans les années
1920, nous lisons que ce logement — bourgeois dans ce cas-la — disposait d’un grand espace :
«Cet espace aéré, éclairé de tous les cotés, est vraiment un espace: rien ne nous géne; nous
avons un plancher ol nous pouvons marcher, ot nous pouvons méme danser. Cet espace
éveille le sentiment d’une belle liberté. »® De tels passages ou il s'agit de la liberté de I'espace
— je renvoie aux paroles de Holz — se trouvent dans beaucoup d’écrits de la période. Mais

78 matiéres

Mies van der Rohe, Weissenhof,
Stuttgart, 1927.



De la perception de I'espace

dans le cas présent, elle est saisie de maniere plus précise comme liberté du mouvement
dans I'espace, qui peut glisser vers un mouvement non fonctionnel, la danse, ce qui sous-
entend le comportement de I'homme, mais aussi celui de I’espace.

Dans un espace, il faut distinguer deux effets, méme s'ils dépendent I'un de l'autre: I'un
part des murs et de leurs propriétés — matériaux et couleurs —, 'autre de I'espace méme
— dimensions et proportions. Ces deux effets ne coincident que dans la white box. Des
qu’un mur est peint en bleu clair, par exemple, il en résulte une tension qui se superpose
a l'espace et a la tension de sa forme. Les murs nus de la nouvelle architecture — ou de
I"architecture récente — posent la question de |’espace comme forme avec une clarté didac-
tique. L'espace ressemble a ces maquettes coulées en platre que Albert Erich Brinckmann
avait proposées dans les années 1920 pour rendre visible «|’évolution de la spatialité»
dans I'histoire de I'architecture®. Je doute pourtant que I'espace puisse étre rendu visible
par de tels «volumes spatiaux», car la perception du «plein» et celle du «vide» different
essentiellement.

Mais alors, comment percevons-nous |'espace ? Percevons-nous |'espace, le «rien» entre les
murs, ou percevons-nous les murs? Il s'agit de la question décisive, et la réponse est que
nous percevons les murs, il est vrai, mais pas pour ce qu'ils sont en eux-mémes: pour ce
qu'ils sont pour I'espace, ou mieux pour ce qu'ils font pour 'espace. Nous les percevons
comme des murs qui avancent, par exemple. En d’autres termes, nous les percevons dans
leur comportement relatif a |'espace.

La perception saisit I'espace corporellement, comme mouvement que nous ressentons com-
me effort orienté — ou comme absence d’effort. Nous devons de ce fait distinguer deux types
de mouvement qui ont lieu dans un espace: d’une part les mouvements réels, et d’autre
part les sentiments de mouvement, sentiments que |'espace éveille par sa forme, mouve-
ments que nous vivons par la voie de I'Einfiihlung.

Avant de poursuivre avec notre questionnement, il me semble utile d’expliciter a I'aide de
cas simples le mécanisme, physiologique et psychologique, qui est résumé par le terme
d'Einfiihlung ou empathie. Commencons avec Heinrich Wolfflin (1864-1945) qui avait ap-
pliqué le premier la théorie naissante de I'Einfiihlung a I'architecture, en 1886, dans sa thése
visant une «psychologie de I'architecture »'°.

Essais 79



Martin Steinmann

Corps et espace

Nous vivons les choses corporellement, comme effets qui se rapportent a notre corps. «Ainsi
pouvons-nous affirmer», écrit Wolfflin, «que des formes corporelles ne peuvent avoir du ca-
ractére que du fait que nous possédons nous-mémes un corps.» C'est notre corps qui nous
apprend ce que sont charges et forces, car «nous avons nous-mémes porté des charges»'".
La colonne, selon son ordre, porte lourdement ou légerement, et se dresse, disons-nous, dé-
signant ainsi un comportement en analogie avec notre corps; se dresser connote une force,
un mouvement et une direction.

Wolfflin ne traite guere de I'espace, a I'instar de beaucoup d'autres écrits sur l'esthétique
psychologique. Nous sommes de ce fait contraints d'y transférer des connaissances gagnées
au moyen d’objets. Tout comme la colonne, un espace produit en nous I'effet d’'un mouve-
ment; nous nous dressons avec un espace, nous nous étendons avec un autre. Ainsi, nous
vivons l'espace directement, avec notre corps, «nous ne le comptons pas avec nos yeux»,
comme |"écrit Wolfflin en faisant allusion a une explication mathématique des proportions,
a laquelle il oppose une explication physiologique courante en son temps. Des proportions
étroites, gothiques, par exemple, donneraient I'impression d’une respiration hative et par
la suite 'idée d'étroitesse ; «vivant dans ces formes, nous pensons ressentir comme elles se
serrent»'? — et nous nous serrons avec elles.

August Schmarsow (1835-1936) est le seul a s’étre occupé explicitement de la perception
de l'espace, et I'a également fait a 'aide de la respiration. Si nous passons d’un espace a
un autre, plus grand, et méme si nous le faisons seulement avec nos yeux, «nous respirons
[...] et nous jouissons de cette respiration [..] comme d’une faveur de I'espace», écrit-il'3.
L’espace est ainsi compris comme une extension de notre corps et nous parlons de lui avec
les termes correspondants. Quand nous disons d’un espace qu’il s’étend, nous signifions
que nous nous étendons en lui.

80 matieres

Diener & Diener, Warteck, Bale, 1993-
1996.



De la perception de I'espace

- il Y A

| ]

o= —
1 _
N B ]

Pour la théorie de I'Einfiihlung, une telle perception des formes comme mouvements est
fondamentale. En étendant le mouvement psychique que nous ressentons a un mouvement
physique, Schmarsow parvient a saisir l'espace, le «rien»: ce sont nos mouvements réels
ou du moins la possibilité de tels mouvements qui constituent I'espace. Et la dimension de
profondeur est la dimension déterminante : elle est «/a direction de notre mouvement libre,
écrit-il"4.

Ce mouvement est arrété par les murs. Theodor Lipps (1851-1914), le défenseur le mieux
connu de cette théorie, avait souligné ce point: puisque les murs arrétent notre mouvement,
nous ressentons leur comportement comme un mouvement inverse. «L’espace a la force de
s’étendrey, écrit Lipps, «et en s'opposant a cette force, les murs sont eux-mémes une force;
et I'équilibre de ces deux forces constitue I'espace», I'espace vécu, faut-il préciser!>.

Espace et sentiment

Comparons deux appartements pour illustrer cette réflexion, un plan de I'immeuble
Warteck a Béle de Diener & Diener (1993-1996) et un plan d’un immeuble a Opfikon de
von Ballmoos et Krucker (2003-2007). Pour les deux, les espaces de nuit sont disposés sur
un coté et I'espace de jour sur 'autre coté du plan. Dans le premier cas, cet espace tend
vers les fenétres avec un grand mouvement calme : comme I'eau dans un canal. Dans |'autre
cas, I'espace tend aussi vers la lumiere, vers les fenétres, mais des «boites» font obstacle a
ce mouvement, assez violemment, avec une force — pour reprendre les mots de Lipps -
que nous ressentons ainsi. Ces boites, entre autres la véranda, poussent vers l'intérieur et
elles amenent |'espace a pousser vers |'extérieur avec une force égale: comme I'eau d’un
ruisseau entre de grandes pierres, pour utiliser encore un fois une image qui se préte a la
description de I'espace fluide. Et 'il existe un équilibre de forces dans cet appartement, il est
cependant différent de I'appartement de Diener & Diener: il possede des tensions contrai-
res qui s'annulent mutuellement.

Je fais entrer en jeu un dernier architecte, August Endell (1871-1925), le seul que nous
pouvons rapprocher de la théorie de I'Einftihlung avec certitude. Il étudiait la philosophie a
Munich, ol Lipps enseignait; sous sa direction, il voulait écrire une these sur la «construction
du sentiment», mais ne la termina pas et commenca a construire réellement, sans avoir

Essais 81



Martin Steinmann

une formation d'architecte. Dans ses écrits, il postulait une attitude vis-a-vis de I'art qui part
de la perception directe : «c’est a travers les sens, a travers le tout simple voir et entendre que
nous atteignons ['art»'®. Sa position était fondée théoriquement, mais aussi politiquement:
montrer au peuple un chemin vers |'art qui ne demandait pas une formation, une Bildung
qu’il n"avait pas. Ce simple voir — qu'il appelait aussi un voir précis, annongant ainsi la phé-
noménologie — était en méme temps un ressentir : «voir et ressentir sont simultanés», écrit-il,
«et c’est le ressentir qui importe»'”.

La perception de |'espace — comme toute perception — nous met devant le probleme de dif-
férencier ce que I'on doit a I'expérience directe de ce que I'on doit a une expérience basée
sur des associations, donc indirecte. Dans le deuxieme cas, je ne vois pas ce qui est «lax,
mais ce que des choses que j'ai vécues ailleurs me font voir. La question qui se pose — et
qui ne manquera pas de m’étre posée — est de savoir comment les deux facteurs se laissent
séparer. Je ne la discute pas aujourd’hui, sauf sur un point. J'ai dit que nous vivons la forme
comme une maniére de se comporter. L’espace que nous ressentons comme serré devient
ainsi un espace qui nous serre. Mais la fagon dont nous le ressentons dépend aussi de son
usage, c’est-a-dire des sentiments que nous y associons. Il n’en va ainsi pas de méme s'il
s'agit d’un espace de nuit ou de jour, ou du bureau minuscule de Le Corbusier, 35 rue de
Sevres, 2.26 x 2.26 m. Dans ce dernier cas, |'étroitesse éveille un sentiment, une Stimmung
de concentration, «j’y suis comme dans une retraite», note Le Corbusier8.

Méme si nous ne pouvons pas faire abstraction d’expériences déja faites qui fournissent
des significations, la perception de I'étroitesse est la premiére chose, la question de ce que
signifie cette étroitesse seulement la deuxieme. La question de la signification est pourtant

82 matiéres

Von Ballmoos, Krucker, Clattpark, Op-
fikon, 2003-2007.




De la perception de I'espace

importante, car I'Einfiihlung ne se limite pas au seul sentiment. Le sentiment doit produire
un sens qui dépasse le corporel, et le sens se réfere a I'usage de I'espace.

Espace et vie de tous les jours

Un espace sert une fonction qui — dans la conception fonctionnaliste — détermine sa forme.
Mais elle détermine aussi la perception de sa forme. Une perception qui se limite a la
fonctionnalité est une perception technique. Jai parlé de l'intentionnalité qui nous fait voir
certaines choses et ne pas en voir d’autres. Et je pense que vivre esthétiquement un espace
qui est proche de notre vie de tous les jours demande un effort différent de celui de vivre un
espace rococo par exemple. Je pense que, presque mécaniquement, nous vivons |'espace
de jour d’un appartement de I'immeuble de Peter Markli a Zurich en partant des possibilités
de nous l'approprier — et en partant de la constatation qu'il n’est pas facile de I'aménager.

Une telle constatation est bien fondée, mais je parle d’autre chose, je parle de la perception
de I'espace comme forme, car la forme est déja sens, et le sens se révele dans la forme,
comme «fonction secondaire». Quel serait alors le sens de cet espace fluide dont j'ai parlé
en me référant a I'habitation récente ? Pour répondre, je fais un petit détour par la maniére
de penser I'architecture de Hans Scharoun, méme si les architectes des immeubles dont j'ai
parlé ne se réclament pas de celle-ci, pour autant que je le sache.

Dans les maisons que Scharoun pouvait encore construire apres 1933, il partait des fonc-
tions, mieux, des propriétés spatiales qui correspondaient a celles-ci. L'espace de jour enve-
loppait les différents «événements de la vie» — comme il appelait parfois les fonctions — et
les lieux qui leur étaient attribués dans cet espace. Ce procédé visait |'effet de I'espace et
se basait sur les Stimmungen qui correspondaient a ces événements. Pour cela, Scharoun
donnait a ces lieux une forme susceptible d'éveiller ces Stimmungen ou de «libérer» un
comportement qui leur répondait, comme il disait en pensant a un comportement psychi-
que aussi bien que physique!®.

Essais 83



Martin Steinmann

Quand les besoins sont connus comme dans le cas de ces maisons, une telle maniére de
penser est possible. Dans le cas d’appartements, les besoins ne sont pas connus, ou seule-
ment d’'un point de vue fonctionnel. Le projet doit alors prendre le chemin inverse: au lieu
de partir des événements et de créer des lieux, il doit créer des lieux qui, par leurs propriétés
spatiales, ameénent les habitants a les occuper avec les fonctions qui correspondent. Ainsi
I'appartement avec sa surface nécessairement limitée se transforme en une contrée, et c’est
ainsi que je comprends la remarque de Markli qu'il s'agirait de «donner a I'appartement une
géographie »20.

Pour terminer, je reviens encore une fois a Endell. Sans qu'il se réfere a Schmarsow — il ne
se réfere d"ailleurs a personne dans ses écrits —, nous reconnaissons chez lui I'idée que la na-
ture de I'architecture se révele dans |'espace et dans le mouvement que I’espace provoque
par la voie de I'Einftihlung. Cet espace est «quelque chose de tout a fait différent de I’espace
mathématiquey, écrit-il. L’espace méme est déterminant, pas la forme des murs: «Ce qui a
le plus grand effet, ce n’est pas la forme, mais I'espace [...], le vide qui s'étend entre les murs
et celui qui est capable de ressentir I'espace, ses dimensions et ses directions, celui pour qui
ces mouvements du vide sont de la musique, a celui-ci s’ouvre la porte d’un monde a peu
prés inconnu. »*!

84 matiéres

Peter Mérkli, Hohlstrasse, Zurich, 2004-
2005.



H
0

o Wil
Al

T

Notes

T Heinrich von Kleist, «Uber das
Marionettentheater» (1810), dans

Heinrich  von Kleist, Samtliche
Werke, ~ Munich-Zurich, 1959,
pp. 825-831.

2 Mikel Dufrenne, Phénoménologie
de l'expérience esthétique, Paris,
1953, p. 523. Voir Martin Stein-
mann, «Comprendre ce qui est
déja compris dans le sentiment»,
matiéres, n° 8, 2006, pp. 69-82.

3 Hans Heinz Holz, Philosophi-
sche Theorie der bildenden Kiinste,
Bielefeld, 1996, vol. Der dsthetische
Cegenstand, p. 29.

4 Martin Steinmann, «Die innere
Form», in von Ballmoos Krucker
Architekten, Zurich, 2007, pp. 76-
85.

5 Rudolf Arnheim, «Funktion und
Ausdrucky, archithese, n° 5, 1973,
p.12.

6 Laszlo Moholy-Nagy, Vom Mate-
rial zur Architektur, Passau, 1929,
p. 195.

Essais

7 Eckehard Janofske, Architektur-
Rdume — Idee und Gestalt bei Hans
Scharoun,  Braunschweig, 1984,
p. 115.

8 Gret und Walter Dexel, Das
Wohnhaus von heute, Leipzig,
1928, pp. 105-106.

9 Albert Erich Brinckmann, Plastik
und Raum, Munich, 1922, pp. 10-
11. L'idée était reprise par Luigi
Moretti dans les années 1950 et pu-
bliée dans Struttura e spazi...

10 Heinrich Wolfflin, Prolegomena
zu einer Psychologie der Architektur,
Munich, 1886.

" Heinrich  Waoilfflin, Psychologie
de [architecture, Edition Carré,
1996, p. 30.

2 Heinrich  Waolfflin, op. cit,
p. 62.

13 August Schmarsow, Unser Ver-
hiltnis zu den bildenden Kiinsten,
Leipzig, 1903, p. 111.

De la perception de I'espace

4 August Schmarsow, Das Wesen
der architektonischen Schopfung,
Leipzig, 1894, p. 16.

5 Theodor Lipps, Grundlegung
der Asthetik, Leipzig, 1903, vol. I,
p. 258.

16 August Endell, « Kunst und Volk»
(1905), in August Endell, Vom
Sehen, Béle, 1995, p. 117.

7 August Endell, op. cit.

18 Le Corbusier, Modulor I, Boulo-
gne (sans date), p. 155.

19 Cit. in Eckehard Janofske, op.
cit., p. 115.

20 peter Markli, cit. in Babara
Wiskemann, «Der Stidtebau an
der Ecke», werk, bauen + wohnen,
n° 10, 2006, p. 25.

21 August Endell, «Die Schénheit
der grossen Stadt» (1908), in August
Endell, op. cit., p. 200.

85



	De la perception de l'espace : notes en vue d'une recherche à faire

