
Zeitschrift: Matières

Herausgeber: École polytechnique fédérale de Lausanne, Institut d'architecture et de
la ville

Band: 3 (1999)

Artikel: Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre : essai de
mise en parallèle des poétiques de la dé-matérialisation et des
herméneutiques de la distanciation

Autor: Malfroy, Sylvain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Perception critique à l'œuvre et perception critique
de l'œuvre
Essai de mise en parallèle des poétiques de la dé-matérialisation et des

herméneutiques de la distanciation

Sylvain Malfroy

Jamais autant qu'aujourd'hui les architectes ne se sont interrogés sur les propriétés des

matériaux qu'ils mettent en œuvre: des propriétés qui vont bien au-delà de la performance
technologique pour embrasser le domaine des effets de réalité (ou d'irréalité), de remplis-
sement (ou de déception, ou d'émerveillement) des attentes sensibles. Diverses positions
d'auteurs, diverses poétiques, polarisent le champ de la création. Parmi celles-ci, on repère
notamment la tendance à la dématérialisation de l'objet architectural, à sa conversion en

un faisceau d'images fugitives qu'il incombe à l'usager de recomposer en permanence en

une représentation cohérente. Les œuvres récentes de Jean Nouvel sont emblématiques à

cet égard, produites à grand renfort de matières transparentes et réfléchissantes, verre,
treillis métalliques, surfaces polies ou laquées, ingénieusement éclairées. A l'opposé de

cette tendance, on trouve la volonté d'exalter la présence brute, pleine, silencieuse du
matériau architectural - la pierre, le bois, le fer, la tôle, le béton... - offerts à une expérience
sensible quasi fusionnelle (les œuvres récentes de Peter Zumthor illustrent bien ce pôle). Le

spectateur se trouve ainsi tiraillé entre des messages esthétiques qui l'exhortent à la
distanciation et d'autres qui l'invitent à l'empathie. Des modalités de perception différentes sont-
elles requises dans chaque cas, l'une plus cérébrale et lente, l'autre plus corporelle et
rapide? Faut-il céder à un dualisme du voir et du toucher, du cognitif et du sensible, de la

compréhension médiate et de l'appréciation immédiate? Cette problématique éminemment

philosophique, qui interroge la spécificité de chacun de nos sens, de leur propension
à susciter un sentiment d'évidence présente, ou au contraire une disposition à croire tournée

vers le futur, cette vaste question des transitions (ou au contraire des discontinuités) qui
permettent (ou interdisent) de passer progressivement de la matière à l'immatériel, du
sensible au non-sensible, du corps à l'esprit, concerne au plus haut degré la création architecturale

et artistique contemporaine.

Le temps de la perception tel qu'il est pris en compte dans l'œuvre à faire

Avant de me demander, du point de vue du récepteur (lecteur, spectateur, usager, public),
de quelle manière le temps affecte le processus de perception de l'œuvre faite1, conférant
à celui-ci le caractère d'une durée plus ou moins prolongée ou au contraire celui d'une
instantanéité fulgurante, je voudrais examiner comment se présente cette même question du

42 matières



Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre

point de vue du créateur aux prises avec les exigences de l'œuvre à faire. Si tous les artistes

ne se posent pas nécessairement la question des modalités temporelles de la perception, le

corpus des œuvres faites atteste amplement qu'un certain nombre d'entre eux l'ont thé-
matisée dans leur travail, dans un passé éloigné2 comme dans le passé le plus récent. Il

paraît ainsi légitime de mener l'enquête à partir des poétiques artistiques, c'est-à-dire des

propos que tiennent les artistes à titre personnel ou en tant que groupe réuni par un
certain nombre de convictions, sans ambition d'énoncer des vérités esthétiques générales.
Quels artistes ou courants artistiques se sont montrés sensibles à la temporalité de la

perception au point d'intégrer cet aspect parmi les matériaux de leur travail créateur? Qu'en
ont-ils dit et quelles répercussions ce qu'ils en ont pensé a-t-il eu sur ce qu'ils ont produit?
L'intérêt d'affronter notre problème par le biais des poétiques consiste à vérifier
empiriquement qu'il y a, de fait, un large éventail de conceptions du rapport entre perception et
durée et que l'absence d'une vérité «définitive» sur ce point n'empêche personne de créer,
bien au contraire.

Couverture du livre de Laszlo Moholy
Nagy, Vision in Motion, op. cit. à la

note 3.

Margaret Roth, 1939 : modulateur de
lumière en papier contrastant avec la

veinure d'une plaque de contre-plaqué
(LaszloMoholy Nagy, Vision in Motion,
op. cit. à la note 3, p. 203).

Moholy-Nagy et la vision en mouvement

Lazslo Moholy-Nagy est sans doute l'un des artistes modernes qui a théorisé le plus
explicitement la prise en compte du temps dans le processus de communication visuelle. Les

dernières conceptions de l'artiste sur ce sujet, puisées dans près de vingt ans d'expérience
pédagogique au Bauhaus, puis à l'Institut de design de Chicago, ont fourni la matière
d'un livre, publié à titre posthume en 1956 par sa femme Sibyl, sous le titre emblématique

Vision in Motion (Vision en mouvement)3. On note dès la préface du livre que
l'objectif de dynamiser la vision s'enracine dans une volonté plus profonde de préserver
«l'unité des arts et de la vie» («This book takes as its basic premise the unity of the arts
with life.»). D'un point de vue programmatique, Moholy-Nagy se préoccupe de restaurer
une certaine harmonie des facultés de l'individu moderne, chez lequel la vision lui paraît
accuser un retard sur la maturité des autres dispositions psychologiques (intellectuelles et
émotionnelles) impliquées dans le progrès social et technique. Protagoniste optimiste de

l'idéologie moderne, l'artiste hongrois émigré aux Etats-Unis entend faire œuvre bienfaitrice

en libérant les habitudes de vision de l'inertie qui les empêche de s'accorder aux
rythmes désormais familiers dans le monde pratique (dans la sphère du travail, de
l'économie, de la politique, de la gestion des affaires de tous ordres). La sensibilisation de la

perception (ici surtout visuelle) à la dimension du temps et du mouvement est préconisée

comme moyen en vue d'une fin, qui n'est finalement rien d'autre que le bien-être de
l'homme complètement synchronisé (dans tous ses «organes») avec le flux de la vie
moderne.

Ce programme plein de bonnes intentions n'explicite pas jusqu'au bout la conception de
la modernité qui le fonde (parce que l'expliciter serait l'exposer à la discussion alors que
Moholy-Nagy entend justement dégager des évidences apodictiques), mais le lecteur

contemporain n'a pas de peine aujourd'hui à la comprendre entre les lignes: moderne est
cette nouvelle époque de la civilisation (et sans doute dernière, puisque l'histoire n'est que
le processus laborieux de son émergence) au cours de laquelle les hommes ont finalement

pris conscience comme d'un fait positif que la nature n'est pas l'éternel retour du même
mais (dévolution, changement, progrès, devenir spirituel ; l'homme moderne est celui qui
acquiesce à ce dynamisme fondamental du réel plutôt que de se faire une vertu d'y résister

héroïquement ou tragiquement, en tout cas vainement. L'art moderne assume, en

somme, une vocation d'éducation à la vie, de vitalisation d'un public qui ne faisait guère
jusque-là que végéter.

Essais 43



Sylvain Malfroy

Quelles répercussions ces convictions relevant à la fois de la poétique artistique et de

l'idéologie ont-elles sur le travail de Moholy-Nagy et sur les caractéristiques matérielles de

ses œuvres?

Moholy-Nagy était un artiste très polyvalent, à la fois peintre, sculpteur, photographe,
cinéaste, scénographe, designer, graphiste et écrivain. Dans Vision in motion, chacun de

ces moyens d'expression est traité dans un chapitre séparé, mais avec le souci toutefois
d'en manifester la complémentarité. Chaque technique ou genre artistique dispose de

ressources propres qu'il incombe à l'artiste d'explorer, mais les arts dans leur ensemble

concourent à révéler le mouvement de la réalité (ou la réalité du mouvement). Sans entrer
dans le détail des considérations spécifiques à chaque médium, on peut caractériser la

poétique artistique de Moholy-Nagy comme un formidable pouvoir de négation: l'explicitation
du mouvement passe par l'annulation de tout ce qui fige, de tout facteur d'inertie. Ainsi, il

va falloir dissoudre l'isolement de l'objet et révéler son mode d'existence essentiellement

relationnel, neutraliser le point de vue unique instauré par l'espace perspectif et atteindre
à une véritable démultiplication de la vision, cesser de représenter comme succession dans
le temps ce qui cœxiste de manière simultanée dans l'espace, briser la relation référentielle
de l'œuvre plastique à la réalité (le principe d'imitation) et récupérer ainsi les éléments
bruts (les matériaux abstraits) d'un véritable travail constructif, émanciper la lumière

comme ressource plastique et outil de configuration de l'espace de son usage naturaliste

(source unique, cycle du jour), alléger la masse (dématérialiser) au profit de la virtualité du

volume, rompre l'étanchéité de l'intérieur et de l'extérieur au profit de leur interpénétration,

refuser l'opacité des corps au profit de la transparence des structures, etc.

Il n'est pas possible de répertorier ici, même sommairement, les multiples solutions
plastiques que l'artiste préconise pour relever ces défis. On les trouvera exemplifiées dans son

œuvre et abondamment illustrées dans ses livres pédagogiques.4 Moholy-Nagy substitue
volontiers aux notions d'œuvre, sculpture, tableau, édifice, etc. le terme unique de «modulateur»:

modulateur d'espace, modulateur de lumière, modulateur de couleur, de volume,
etc. Le modulateur écarte les connotations fonctionnelles de l'objet pour mettre en
évidence sa substance: un édifice, c'est de l'espace modulé, une photographie, c'est de la

lumière modulée, etc. Le terme même de modulateur n'est pas sans évoquer les machines

d'un laboratoire de physique. D'ailleurs, Moholy-Nagy conçoit le travail artistique
essentiellement comme une activité expérimentale. Moduler consiste à faire varier une intensité

pour mettre en évidence des gradations, des différences, des contrastes, des seuils de

perception. Un modulateur est donc, métaphoriquement, une machine à aiguiser et en même

temps à assouplir la perception. Avec un modulateur, la perception travaille en quelque
sorte sur elle-même, elle se réfléchit.

Ce nouveau statut de l'œuvre que Moholy-Nagy contribue à instaurer nous amène au point
de contact où la créativité rencontre la réceptivité, où l'œuvre à faire devient œuvre à voir,
à sentir, à comprendre, à apprécier esthétiquement. Pour l'instant, il nous suffit de prendre
acte de cette intention poétique qui destine au public une œuvre en forme d'invitation au

mouvement. Nous nous demanderons ultérieurement quelle est la marge de liberté

d'interprétation qu'une telle œuvre consent à son spectateur ou que ce dernier peut légitimement

s'arroger.

Lazslo Moholy-Nagy, 1940 : modulateur

d'espace avec perforations et son
volume virtuel (Lazslo Moholy-Nagy,
Vision in Motion, op. cit. à la note 3,

pp. 242-243).

Jean Nouvel, la vision portée au seuil de l'invisible et l'attention en éveil

Par bien des aspects, la poétique architecturale de Jean Nouvel s'inscrit dans la continuité
de celle de Moholy-Nagy, même si l'architecte français est loin de partager toutes les

44 matières



Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre

Jean-Michel Landecy, photographe,
Genève : vue de la façade nord du
Centre de culture et de congrès de
Lucerne, Architectures Jean Nouvel,
Paris, 1992-1998 (lre étape).

Alors que cette longue pose nocturne
de plusieurs minutes était en cours, les
huissiers du bâtiment ont commencé à

éteindre les lumières du foyer supérieur,

au grand dam du photographe.
Cette photographie est ainsi en
quelque sorte le produit d'un accident.
Pourtant il n'est pas exclu que l'architecte

la revendiquerait comme une
interprétation légitime de l'édifice, mettant

en évidence, à la faveur d'un
événement singulier, le contraste des
éléments opaques et translucides, ainsi

que la suspension "miraculeuse" des

volumes sous l'aile largement débordante

de la toiture. Si I'effectuation de
la prise de vue a pour une part
échappé à son auteur, il reste maître de
l'appréciation du résultat, et le spectateur

avec lui. L'effet poétique de cette
image lui vient peut-être de l'analogie
involontaire qu'elle entretient avec ces
vues de galaxies lointaines dont on ne
sait pas toujours de quand date la
lumière enregistrée ni si le ciel n'est

pas déjà éteint alors même qu'on en
contemple encore les feux.

convictions de l'artiste hongrois relativement à la modernité. Au niveau le plus superficiel,
on constate une même passion pour le visuel, une même affinité pour les effets cinétiques,
les effets de transparence, d'ambiguïté, de dématérialisation, de fusion de l'espace et du

temps, une curiosité semblable pour les possibilités de transfert du langage photographique
ou cinématographique dans d'autres formes d'expression comme l'architecture. Mais

l'arrière-plan idéologique est autre. Moholy-Nagy avait une conception biologisante de l'activité

artistique: il la voyait comme le moyen par lequel l'homme poursuit son adaptation
physiologique à la vie et la vie pour lui était un fondement de certitude universelle
directement offert à la perception sensible. Pour Jean Nouvel, l'assouplissement des moyens
d'expression plastique, leur allégement, leur réduction parfois, vise moins à traduire
l'instabilité de la vie, son perpétuel mouvement, qu'à traquer la tendance dominante de la

technologie contemporaine, la phénoménologie de la réalité que la diffusion de cette
technologie est en train d'instaurer. Bref, à l'horizon de l'architecture de Jean Nouvel, on trouve
moins la vie que l'histoire, la dynamique des actions, la puissance transformatrice de la

volonté5, l'oscillation des choix à opérer dans la multiplicité des possibles. Le fait que Nouvel

fonde sa poétique sur une référence à l'histoire (et à l'action historique en situation

concrète) plutôt que sur une idée de la vie en général, comme le faisaient Moholy-Nagy et
l'ensemble des créateurs d'avant-garde dans la première moitié du XXe siècle, l'amène à

questionner le sens de ce qu'il observe. Il ne lui suffit pas d'être en prise sensorielle sur la

pulsation de la vie, il lui faut connaître le sens des situations rencontrées, vers quoi elles

tendent, dans quelles directions elles pointent.6

Le problème, typiquement contemporain, est qu'il y a de moins en moins à voir pour
comprendre: la perception trouve de moins en moins d'indices auxquels s'accrocher pour
prendre la mesure de ce qui se passe effectivement. En effet, l'immatériel prend le pas sur
le concret, l'information digitalisée sur les supports traditionnels de communication, l'au-
tomation sur le travail humain, l'ingénierie de l'infiniment petit (processus moléculaires,

chimiques, génétiques) sur la manipulation des matériaux traditionnels. Le réel, quand bien
même nous contribuons collectivement à le produire, se dérobe à la perception sensible et

Essais 45



Sylvain Malfroy

requiert l'assistance d'autres facultés (l'imagination, la pensée conceptualisante). Ainsi, la

perception, telle que la thématise Jean Nouvel, est vision sur le seuil (un seuil qui la retient,
quand bien même il y a littéralement dans per-ception idée de franchissement), vision
donc à la limite du visible et des limites du visible, une vision doublée d'une attente de

signification (qui doit venir d'ailleurs et qui viendra éventuellement plus tard). Peut-être le

concept d'attention (j'ignore si Nouvel y recourt) traduit-il le mieux cette posture de
collaboration des sens aux aguets et de la conscience ouverte tous azimuts, qui est antérieure à

la perception effective.7 En somme, Jean Nouvel se montre extrêmement attentif aux
événements significatifs du monde contemporain. Quels témoignages l'attestent?

Dans une interview télévisée intitulée Une esthétique du miracle, l'architecte français
procède à la critique de la doctrine moderne de la «sincérité constructive». Cette doctrine
prescrivait à l'architecte de mettre en évidence la structure de ses édifices, de manière à ce que
le public puisse se convaincre de la «logique» et de Y «économie» des dispositions, eu égard
aux lois de la statique (même si ces dispositions pouvaient éventuellement heurter son sens

esthétique). La «tricherie», moralement condamnable, consistait alors à séduire par des

effets purement formels au prix de solutions constructives irrationnelles et d'un usage
dispendieux des matériaux. Or, déclare Jean Nouvel, il n'est plus possible aujourd'hui de

montrer «en surface» ce qui se passe «en profondeur», c'est-à-dire de procurer une image
«vraie» du travail de la structure et des propriétés des matériaux effectivement sollicitées,

parce que la structure se distingue de moins en moins de ce qui l'enveloppe, parce qu'en
outre cette enveloppe se fait de moins en moins matériellement présente. L'architecture,
bénéficiant des apports de la technologie de pointe, a donc aujourd'hui un pouvoir accru
de «disparition»8 physique au profit d'une image «sans profondeur» ni «épaisseur», d'où

Jean-Michel Landecy, photographe,
Genève : vues intérieures de l'Institut du
Monde arabe, Paris, Jean Nouvel et
partenaires, architectes, Paris, 1981-1987.

Ces deux photographies ont été prises
au même endroit à quelques secondes
d'intervalle en opérant une légère rotation

du point de vue. L'écart qui sépare
ces deux représentations d'un même

espace architectural manifeste bien la

portée interprétative de la photographie.

L'une de ces deux images traduit-
elle plus fidèlement l'intention esthétique

concrétisée dans le bâtiment
Ou n'est-ce pas justement leur
juxtaposition qui rend sensible le potentiel
"vibratoire" de cette architecture, son
pouvoir de métamorphose au gré des
infimes mouvements du spectateur?

46 matières



Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre

cette «esthétique du miracle» : le spectacle des artefacts contemporains requiert une
disposition à la croyance.9 Jean Nouvel se plaît à exalter les effets de mystère, de merveilleux,
voire de sublime,10 latents dans les ressources technologiques contemporaines, sans se

risquer à élucider prophétiquement les perspectives d'avenir que celles-ci réservent secrètement.

Du point de vue de la temporalité de la perception, c'est moins l'aspect du rythme
de la perception (son adaptation au tempo du changement historique) qui entre ici en jeu

que son oscillation entre le sentiment de la présence et celui de l'absence, ou plutôt entre
celui de la présence matérielle et de la présence virtuelle. La présence incomplète, c'est

typiquement le mode d'être du symbole: le symbole atteste la présence de quelque chose

qui ne peut être là, mais qui existe bel et bien. Le sens de la vue, tel que le thématise Jean

Nouvel dans son architecture, pourrait bien être l'organe de détection par excellence du
caractère de plus en plus densément symbolique de l'environnement que nous nous

fabriquons. Si Moholy-Nagy invitait l'œil à se mettre en mouvement, on pourrait dire que Nouvel

invite l'œil à penser et la pensée à être attentive.

Une autre déclaration de poétique architecturale appuie l'importance dévolue à l'attention.

Lors de l'inauguration du Centre de culture et de congrès de Lucerne en août 1998,
Jean Nouvel déclarait aux journalistes accourus pour la conférence de presse à peu près

ceci (je cite de mémoire) : «Ne croyez pas que vous avez vu cet édifice parce que vous avez
fait le chemin jusqu'ici! Ce bâtiment se renouvelle en permanence en fonction du moment
de la journée ou de la nuit, des effets atmosphériques et de la succession des saisons, des

activités qui se passent à l'intérieur et à ses abords. Cet édifice demande à être revu plusieurs
fois». Certes, n'importe quel architecte pourrait dire cela de son bâtiment, sauf que Nouvel

affirme avoir «programmé» ces effets, les avoir anticipés par une sélection et une mise

Schéma expliquant les points de vue
des deux photographies.

balayage latéral

cloison vitrée sur laquelle la façade
vient se refléter depuis la droite

Essais 47



Sylvain Malfroy

Jean-Michel Landecy, photographe,
Genève : vues intérieures des bains
thermaux de Vais (Grisons), Peter
Zumthor, 1996.

en œuvre judicieuse des matériaux (surfaces polies réfléchissantes, éléments perforés,

transparents, translucides, etc.), de même que par une régie très rigoureuse de l'éclairage
(éclairages rasants, ponctuels, directs, indirects, plages d'obscurité, etc.). A Lucerne, notamment,

mais cette caractéristique est présente dans la plupart des réalisations de l'architecte
(Centre commercial d'Eura-Lille, Galeries Lafayettes à Berlin, Institut du Monde arabe et
Fondation Cartier à Paris, etc.), l'interaction de l'édifice avec son contexte génère un flux
plus ou moins animé d'images au gré des événements «hors-champ»11 qui viennent s'y
réfléchir. L'édifice est destiné à être vu, certes, mais en retour, il offre au public venu le voir
la possibilité de percevoir plus intensément le contexte dans lequel il est immergé : l'édifice

métamorphose en une sorte de film le temps réel et l'espace réel que les passants ou
les usagers, sans cette re-présentation, auraient plutôt tendance à laisser en marge de leur

champ de conscience.

Comme dans l'analyse consacrée à Moholy-Nagy, nous parvenons ici au point de basculement

où les intentions créatrices, une fois objectivées dans l'œuvre, sont destinées à être

reprises (mais comment le doivent-elles?) par le public. Nous quittons dès lors le terrain des

poétiques pour affronter celui des théories de la compréhension.

Les poétiques de la re-matérialisation et de l'exaltation du toucher

L'importance des développements consacrés jusqu'ici aux poétiques centrées sur la saisie

visuelle du mouvement, que ce soit celui de la vie ou de l'histoire, pourrait laisser croire

qu'un consensus tacite règne autour du constat que la vue est l'organe le plus évolué de

notre équipement sensoriel et celui avec lequel nous sondons le plus efficacement l'avenir.

Or il n'en est rien. Le débat contemporain retentit aussi des voix de ceux qui préconisent
la nécessité de re-matérialiser12 l'architecture et de récupérer un rapport tactile et corporel

à la réalité. Il faut donc tenir compte d'une polarisation du débat, dont l'enjeu rejoint
le questionnement métaphysique des rapports entre la matière, l'esprit et le temps.13

Avec les poétiques de la dé-matérialisation, nous avons donc un réseau conceptuel centré

sur le sens de la vue ; celle-ci est théorisée comme une activité dynamique, à laquelle il

faut s'éduquer (fût-ce sur le mode du jeu) ; ce travail de la perception instaure par sa

nature-même une temporalité complexe, dans laquelle la présence côtoie l'absence, et le

présent passe, sans cesse rongé par de nouvelles conjectures. Ce paradigme du projet
trouve son pendant dans une conception qui investit surtout le sens du toucher, postule
une intimité spontanée du sujet percevant avec l'objet perçu dans un régime d'évidence,
dans un présent durable, jamais stressé par l'anticipation de réalités virtuelles, mais au

contraire conforté par la proximité d'une origine indéfectible: l'être, la nature.

Nous ne nous fions pas avec une égale confiance à chacun de nos sens. Plusieurs expressions
courantes le rappellent: «y regarder à deux fois...», «ne pas en croire ses yeux...», «se pincer
pour vérifier qu'on ne rêve pas...», etc. Si certains sens nous exposent au risque de la

perception distraite voire même de l'illusion, le toucher paraît bénéficier d'un supplément de

crédit (ou d'un minimum de méfiance). Le toucher, plus que la vue, procure des gages de
certitude.14 Le toucher comme contact immédiat avec la matière assure de la présence des

choses. Il rassure. Certes, le toucher n'est pas le sens universel qui nous permettrait d'appréhender

tout ce qui existe. Nous demandons parfois à nos sens de nous renseigner sur des

aspects du réel que nous ne pouvons pas toucher, soit parce qu'ils sont littéralement hors de

notre portée dans l'espace, soit parce que le toucher n'a pas de pouvoir discriminant à leur

égard. Mais faut-il en déduire pour autant que le toucher est un sens archaïque qui aurait

pour vocation, dans une perspective évolutionniste, d'être dépassé par des sens plus évolués?

48 matières



Perception critique à l'oeuvre et perception critique de l'œuvre

Jean-Michel Landecy, photographe,
Genève: Chapelle Notre-Dame-du-
Haut, Ronchamp, Le Corbusier, 1950-
1955, vue partielle de la façade est.

Tout un courant philosophique contemporain, d'inspiration phénoménologique, s'attache
à démontrer le rôle fondateur du toucher et de la relation corporelle à l'environnement

par rapport aux élaborations cognitives ultérieures, jusqu'aux idées les plus abstraites. Le

toucher fonctionnerait selon cette hypothèse comme socle de l'évidence. Au cours du

processus de maturation de la conscience, une certaine émancipation des autres sens par
rapport à la toute puissance du toucher engendrerait la distinction progressive du réel et
de l'irréel, c'est-à-dire du possible dans le réel. Mais cette genèse progressive des capacités

de jugement, de représentation métaphorique et d'abstraction n'augmenterait en rien

notre prise sur le monde si elle n'était qu'à sens unique et ne permettait jamais de retrouver

un rapport de présence à la nature à travers le corps et la peau. La quête du possible
dans l'horizon du futur a ainsi son symétrique dans la reconquête périodique de l'origine
dans le passé. Et l'approfondissement de l'une ne va pas sans la réappropriation de
l'autre.15

Sur le plan des poétiques architecturales, il est intéressant de constater que la quête de

l'originaire, de l'archétypal, de l'intimité avec la matière dans un présent éternel n'exclut

pas la mise en œuvre de technologies de pointe, mais au contraire les requiert souvent.
Mais dans ce cas, la technologie n'est pas célébrée pour son caractère prospectif (tourné

vers le futur et une complexité expansive) mais pour son pouvoir simplificateur et de
restitution d'un rapport élémentaire aux choses (complexité maîtrisée, multiplicité résorbée).

L'œuvre de Le Corbusier dans le Second-après-guerre, celle de Louis Kahn et, plus récemment,

de Peter Zumthor me paraissent emblématiques d'une telle attitude.16 Ces trois
architectes sont, de manière caractéristique, autant de théoriciens du silence (Le Corbusier:

«L'espace indicible», 1946 ; Louis Kahn: «Silence et lumière», 1973 ; Peter Zumthor: Ein

Gebäude soll «nicht etwas darstellen, sondern etwas se/n»17). Le contact fusionnel avec la

matière dispense de la discursivité. Tout étant déjà donné dans la présence, il n'y a rien à

attendre de l'écoulement du temps.

La perception critique de l'œuvre faite et ses modalités temporelles

De même qu'il y a dans le champ des poétiques architecturales aujourd'hui un vaste
débat sur le statut de la matière, sur les modalités de présence de l'image, sur la temporalité

spécifique qu'instaure la communication visuelle (surtout à l'ère des médias
électroniques) et celle qui caractérise l'expérience tactile, de même on observe dans le

champ herméneutique un débat symétrique ou convergeant (mais non subordonné)
concernant le mode de donation médiat ou immédiat du sens de l'œuvre. Cette question
entraîne immanquablement des considérations relatives au temps: l'œuvre se révèle-t-
elle dans un "coup de cœur" dont une analyse ultérieure peut éventuellement mettre à

jour le bien-fondé, quitte à faire évoluer l'appréciation? Ou au contraire l'accès à l'œuvre

requiert-il une "voie longue" à travers son contexte, le langage qui la porte et d'autres
intermédiaires encore? Les implications théoriques qui découlent de la manière dont on
tranche la question concernent la relation entre le sensible et le cognitif dans l'appréciation

de l'objet esthétique, les valeurs respectives de la fusion empathique et de la

distanciation critique comme méthodes d'approche. Sans pouvoir détailler ici la variété des

positions, il me paraît intéressant de souligner un parallélisme entre les poétiques de la

dé-matérialisation et les postures herméneutiques de la distanciation. Ces dernières
procèdent à une déstabilisation analogue des structures de l'évidence pour dégager des

horizons de sens plus percutants et promouvoir un engagement plus actif du sujet dans le

processus de réception.

Essais 49



Sylvain Malfroy

La réaction différée

En analysant les poétiques architecturales de Moholy-Nagy, de Nouvel et, plus sommairement,

du courant matiériste, nous sommes chaque fois parvenus à un moment de transition

où il incombait au récepteur de l'œuvre faite de prendre le relais. L'œuvre faite se
présentait ainsi sous les traits d'un appel, d'une invitation, peut-être même d'une injonction:
Moholy-Nagy invitait le public à adopter un mode de vision plus dynamique, Nouvel
conviait le sien à être plus attentif à son environnement et aux événements historiques qui
le métamorphosent, les matiéristes quant à eux enjoignaient les usagers de leurs espaces à

retrouver dans le silence une intimité privilégiée avec le socle originaire de toute
expérience. Comme stimulation, l'œuvre est en droit de prétendre à une réponse. Il y a donc
lieu de construire en face du tableau des poétiques que nous avons sommairement arpenté
un tableau symétrique des postures interprétatives.

La manière la plus naïve de procéder consisterait à faire correspondre à chaque poétique
architecturale, au nom d'une notion mal assimilée du devoir de fidélité de l'interprétation,
une attitude de lecture ad hoc: le bon spectateur de Moholy-Nagy serait celui qui ferait
exactement ce que l'artiste lui enjoint et saurait adapter son comportement en fonction de

chaque expression d'une poétique différente. Une perception prolongée serait dictée par les

poétiques de la lenteur, une perception plus nerveuse par les poétiques de l'événement, etc.

Certes, il y a lieu de tenir compte, dans l'interprétation des œuvres, de leur singularité, mais

ce qui est perdu dans un tel relativisme, c'est la tension qu'entretiennent les poétiques entre
elles et avec le contexte culturel en général. En effet, Moholy-Nagy ne dit pas seulement à

son spectateur: «Fais-ceci!», mais également «Ne fais pas (ou plus) cela!». Nous avons évoqué

la négativité impliquée dans sa poétique architecturale, qui consiste autant à récuser des

habitudes de vision qu'à en promouvoir de nouvelles. L'œuvre singulière en appelle donc au

jugement critique du spectateur par rapport à son propre comportement esthétique: le

spectateur doit juger s'il accepte d'abandonner totalement ou partiellement le mode de vision

statique qui était le sien jusqu'ici pour adopter le mode dynamique que lui propose l'artiste.
Pour l'aider à faire le pas, nous avons vu que l'artiste ne négligeait pas de donner quelques

arguments d'ordre idéologique: «Faisceciplutôtquecela parceque tuserasainsien meilleure
harmonie avec la vie!». L'ambiguïté de l'sidéologie tient en ceci qu'elle s'exprime toujours sur
le mode affirmatif de la constatation alors qu'elle est par nature d'ordre hypothétique: ce que
dit Moholy-Nagy sur la vie, ce que dit Nouvel sur la dynamique historique, ce que disent les

matiéristes sur l'originaire, sont autant de points de vues sur des questions en suspens.
L'œuvre lie ainsi indissolublement une injonction et une question, elle se dit à la fois avec un
point d'exclamation et un point d'interrogation. Ce qui est le cas de l'œuvre singulière l'est,
de façon démultipliée, du champ artistique dans lequel la cœxistence même, à la fois dans

l'ordre de la simultanéité et de la succession, de partis poétiques différents fait question.

Bergson caractérisait l'homme dans le règne naturel comme «centre d'indétermination»:
l'homme est cet être qui a pour caractéristique de s'être conquis la liberté de choisir, sous
certaines conditions, la réponse qu'il va donner à une stimulation et il diffère par ce trait des

minéraux, des végétaux et des animaux chez lesquels la réaction est déterminée par une loi
de causalité ou un réflexe. Ainsi le "bon" récepteur est celui qui se laisse, certes, affecter par
l'œuvre, é-mouvoir par elle, celui qui prend le relais du processus créateur dans la perspective

de la compréhension, mais qui fait cela non pas dans une posture d'exécutant aveugle
(ce serait le comble!), mais dans celle de l'interprète critique, de l'homme réfléchi. Les

méthodologies de la distanciation s'enracinent dans ce terreau-là. Obtempérer passivement
aux injonctions de l'œuvre serait donc proprement un comportement indigne de l'homme
et procéderait d'une méconnaissance de l'intentionnalité de l'art. Mais quelle est celle-ci?

Millie Goldsholl, 1945 : modulateur
de lumière. (Laszlo Moholy Nagy,
Vision in Motion, op. cit. à la note 3,

p. 199).

Jean-Michel Landecy, photographe,
Genève : vue du Centre de culture et
de congrès de Lucerne, Architectures
Jean Nouvel, Paris, 1992-1998 (1re

étape).

50 matières



Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre

Jean-Michel Landecy, photographe,
Genève : vue intérieure des bains
thermaux de Vais (Grisons), PeterZumthor,
1996.

Circularité de l'œuvre et du besoin de compréhension

S'il y a un sens à dresser en face des poétiques architecturales un tableau des postures
interprétatives, c'est bien parce qu'il y a toujours une confrontation de la création et de

l'interprétation et que cette dernière n'est en aucune manière subordonnée à la première,
anticipée et rendue superflue par elle. Il faut tenir compte d'une autonomie relative de la

sphère du comprendre par rapport au monde des œuvres: l'élucidation du sens des œuvres
n'est pas la fin en soi de la compréhension ; les œuvres sont plutôt un moyen dont le sujet
(l'homme inquiet du sens de sa vie) se sert pour atteindre un objectif plus vaste qui est la

compréhension de soi-même dans sa situation. Il faut dissiper ici un malentendu qui peut
éventuellement résulter de l'ordre d'exposition des arguments: le fait que j'aie traité en

premier des poétiques architecturales, en leur ménageant un espace discursif plus vaste, et

que j'aborde en second lieu et plus brièvement l'examen des postures interprétatives, pourrait

suggérer un rapport de cause à effet entre production et réception des œuvres. Or le

rapport entre œuvres et interprétations doit être pensé comme circulaire: les œuvres sont
autant le produit d'un besoin de comprendre, qu'elles génèrent elles-mêmes un besoin de

compréhension. L'homme se donne des symboles pour se comprendre lui-même, pour
distinguer son présent dans le temps, pour découvrir les possibilités qui lui sont ouvertes dans

la réalité, bref pour se construire comme personne et s'ouvrir au monde.

Pour que le processus de formation de la personne puisse avoir lieu, il faut que le sujet sorte
du repli sur son intériorité et accepte de se soumettre aux exigences de quelque chose qui
le précède: le langage, la culture, avec leurs structures instituées, leurs objets symboliques,
leurs comportements codifiés sont ce substrat par l'intermédiaire duquel il faut passer pour
revenir à soi. Or le langage et la culture sont toujours vécus comme déjà donnés: on est

porté par eux bien avant de pouvoir y inscrire ses propres projets ; ils signifient en nous bien

avant que nous puissions nous exprimer en eux. C'est sans doute pour cela que persiste

toujours cette illusion qu'il y a un accès immédiat à la connaissance de soi et de son
environnement: pourquoi faudrait-il s'approprier longuement ce qui était déjà là dès le

commencement et qui est en quelque sorte l'étoffe dans laquelle on a été façonné? Il n'y a
justement de personne qu'à partir du moment où une identité parvient à s'articuler, à

s'extraire d'un vécu passif et à se constituer activement par rapport à une altérité reconnue
comme telle, et pour ce faire, elle doit se frotter au monde. Les œuvres de culture ont pour
vocation de jouer les intermédiaires (les médiations) et de permettre à chacun de donner
une expression concrète à un sentiment de soi qui sinon resterait abstrait et muet. L'expérience

esthétique, dans la mesure où elle est le domaine privilégié du jugement réflexif

(qu'est-ce que je ressens, qu'est-ce que ça me fait?) est le lieu d'un incessant va-et-vient
entre extériorisation et intériorisation, sortie de soi et retour à soi, activité et passivité, que
l'idée globale de réceptivité ne parvient que très mal à rendre.

Les opérations de distanciation et la voie longue de l'interprétation

Toutes les méthodes d'interprétation ne sont pas également efficaces pour nous guider tout
au long du chemin qui mène de soi aux objets symboliques et retour. Certaines traversent

l'objet sans s'y arrêter croyant, plus urgent de nous conduire par le plus court chemin vers

son auteur, comme si notre but était de toute évidence de «sympathiser» avec la personnalité

de l'artiste (esthétiques de l'empathie). D'autres nous donnent rendez-vous sur place,

au pied de l'objet, qu'elles nous font visiter de fond en comble en attirant notre attention

sur tous les détails, sans nous demander pourquoi nous sommes venus, ni s'inquiéter non

plus de notre retour (esthétiques objectivistes). Les herméneutiques de la distanciation

s'insurgent contre l'acceptation a-critique de ces fausses-évidences que sont la «présence» de

Essais 51



Sylvain Malfroy

l'artiste dans son œuvre ou l'immanence du sens de l'œuvre à son corps physique,
indépendamment de tout réseau relationnel. Suivant la posture préconisée par les herméneutiques

de la distanciation, l'œuvre est certes un message objectivé dans une forme concrète

qu'il y a lieu d'analyser avec soin, mais cette forme reste «en l'air» (sans attaches, lettre
morte) aussi longtemps que personne ne s'en sert pour se situer par rapport à elle dans le

présent, plutôt que de se laisser obnubiler par ce qu'il y avait derrière autrefois. Une fois

que l'objet symbolique (œuvre d'art, témoignage de culture, etc.) existe physiquement
comme un objet dans le monde, il accède à un niveau d'universalité : il se détache des

circonstances concrètes qui l'ont vu naître (interaction d'un maître de l'ouvrage et d'un maître
d'œuvre dans une situation singulière à propos d'un programme spécifique) pour appartenir

simplement à l'art, à l'architecture, à la littérature ou que sais-je encore. Dès lors, son

origine change, puisqu'à l'origine de l'art, de l'architecture, de la littérature, on trouve le

besoin de comprendre que chacun porte avec soi. L'œuvre s'adresse à qui veut bien
l'accueillir en tout temps et faire un bout de chemin avec elle. Les méthodes d'interprétation
qui ne tiennent pas compte de ce déplacement d'origine (et en même temps de finalité)
de l'œuvre et ne réussissent pas à élucider autre chose que les circonstances de production
datées de l'œuvre nous enferment dans un passé sans retour.

En dé-psychologisant l'interprétation, les méthodologies de la distanciation procèdent du
même coup à un déblocage de l'horizon de référence de l'œuvre: dans la mesure où
l'œuvre objective un sens dans un langage, elle attire notre attention sur le fonctionnement
de ce langage (en l'occurence le langage architectural). Quelles relations l'œuvre prise en
considération entretient-elle avec les autres œuvres concrétisées dans le même médium?

Qu'est-ce qui peut être exprimé dans ce langage? Quand est-ce qu'il cesse de véhiculer de
l'information? Quand est-ce qu'il révèle au contraire des ressources inattendues pour faire
voir quelque chose d'inédit? Comme l'a remarquablement mis en évidence Paul Ricœur,
l'œuvre objectivée dans un langage s'adresse en tout temps à quiconque sait lire. C'est

pour cela qu'il y a un sens à ce que les œuvres soient transmises au fil de la tradition
culturelle. Se confronter aux œuvres produites dans le passé ne veut pas dire qu'on va
réactualiser pour lui même l'horizon de référence qu'elles avaient dans le passé, mais au
contraire qu'on va sonder au moyen de l'œuvre les possibilités d'être autre de la situation

présente. L'interprétation des œuvres sert en somme à mettre en tension "monde de
l'œuvre" et "monde de l'interprète" dans un but de réflexion autocritique et d'exploration
imaginaire du possible.

Une certaine idée de l'architecture «vivante»

Il arrive que des artistes, et des architectes parmi eux, soient tentés de mimer la vie

comme travail du temps dans leurs œuvres: les matériaux sont exposés aux intempéries

pour qu'ils souffrent, s'oxydent, vieillissent, se métamorphosent, ou alors, choisis de telle
manière que la lumière y scintille, le mouvement du monde s'y reflète à moins qu'il ne
soit traduit métaphoriquement par des structures elles-mêmes mobiles, des effets

cinétiques. On n'imagine pas que seules les œuvres qui recourent à ces artifices puissent
prétendre au titre de l'«art vivante et reléguer le reste du corpus dans les limbes. L'art ou
l'architecture ne seront jamais vivants tout seuls, sans personne, par leurs seules ressources
matérielles. La vie vient aux œuvres dès lors qu'elles sont accueillies, habitées, interprétées,

animées par les usages, les questions et les réactions émotionnelles du public. Cette
vie-là est imprévisible, certes, mais c'est parce qu'elle connaît des réussites que nous
gardons confiance dans le travail de la création comme dans celui de l'interprétation,
indispensables l'un à l'autre.

52 matières



Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre

Notes

1 J'entends par "œuvre faite"
l'œuvre que l'artiste à un moment
donné décide de laisser dans un
certain état en suspendant son
action et en confiant son résultat au

public (qui en fera ce qu'il voudra).
Je préfère parler de l'œuvre faite
plutôt que de l'œuvre "achevée",

parce que l'achèvement suggère
une idée de perfection, de conclusion

d'un processus, alors que l'arrêt

du travail créateur peut très
bien avoir un caractère arbitraire,
lucidement accepté par l'artiste. Il y
a une esthétique de l'inachèvement

qui invite à penser le temps
comme "in-fini". Pour une rapide
introduction à la problématique de
\'«achèvement / «inachèvement,
du «non-finito», de Y «esquisse», de
Y «ébauche», du «croquis» comme
œuvres ou caractéristiques de
l'œuvre potentiellement dotées
d'un message esthétique "complet",

v. ces rubriques dans Etienne
Souriau, Vocabulaire d'esthétique,
Anne Souriau (éd.), PUF, Paris,
1990. Sur la problématique de
Y «œuvre ouverte», v. cette rubrique
in Sylvain Auroux (éd.), Les notions
philosophiques, PUF, Paris, 1990,
vol. 2, p. 1800 ; Umberto Eco,

Opera aperta, Bompiani, Milan,
1962 (traduction française:
L'œuvre ouverte, Seuil, Paris,
1965). Pour une anthologie de
témoignages de peintres sur la

temporalité de la perception en
présence de l'œuvre à faire, cf. Gérard

Dutry, Sylvain Malfroy, Dominique
Radrizzani, Laurence Tobler, Ecrits
de peintres, EPFL, DA, Chaire
d'expressions visuelles, janvier 1995.
2 Le cadre de cet article ne permet
pas de multiplier les coups de
sondes. Il serait pourtant extrêmement

instructif d'inclure dans nos
analyses une référence à l'art et à

l'architecture baroques. En effet,
on observe dans la production de

ce courant les indices d'une
conscience très vive de la temporalité

de la perception et un intérêt
omniprésent pour l'enchaînement

dynamique des images, leur flux.
Incontournable sur ce thème:
Heinrich Wölfflin, Principes
fondamentaux de l'histoire de l'art, le

problème de l'évolution du style
dans l'art moderne, (1915),
Gallimard, Paris, 1952 ; id., Renaissance

et Baroque, (1888), Le Livre de

poche, Paris, 1967. L'art baroque

connaît aujourd'hui un regain
d'intérêt sans cloute en raison des

multiples analogies qu'on y trouve avec
les poétiques artistiques et les

questionnements philosophiques
contemporains (thème de la

dématérialisation, du virtuel, du

dynamisme, de la complexité,
etc.). A titre d'exemple, cf.: Gilles

Deleuze, Le pli, Leibniz et le

baroque, Minuit, Paris, 1988.
2 Paul Theobald Publisher,

Chicago, 1956.
4 Sur Moholy-Nagy et son concept
de transparence, v. Colin Rowe,
Robert Slutzky, Transparence réelle
et virtuelle, (1957), Les Editions du
Demi-Cercle, Paris, 1992; v. aussi

le catalogue d'exposition:
Françoise Cohen (éd.), La transparence
dans l'art du XXe siècle, Musée des

Beaux-Arts André Malraux, Le

Havre, 14.9.-26.9.1995, Adam
Biro, Paris, 1995.
5 Jean Nouvel se plaît à théoriser
le projet architectural comme
l'expression d'une volonté, dans une
intention ouvertement polémique
contre ceux qui assimilent trop
rapidement accueil de la

complexité et abandon à l'aléatoire. Cf.

«Jean Nouvel: L'exacte représentation

d'une volonté», interview de
l'architecte par Sergio Cavero, dans
le catalogue d'exposition trilingue:
Jean Nouvel, Luzern, concert hall
/Konzertsaal/salle de concert,
Lucerne, Architekturgalerie,
Birkhäuser, Bâle, 1998.
6 Jean Nouvel ne manque pas une
occasion pour revendiquer la

tendance des valeurs de culture et de
civilisation contemporaines et il

n'est jamais question, dans ses

prises de position, de préconiser
une quelconque marche-arrière.
Mais il atteste d'une sensibilité
problématique qui fait toute la

différence d'avec ses prédécesseurs
modernes et qui permet bien de
l'inscrire dans un courant
postmoderne. Il y a chez lui une
conscience de la spécificité et de la

relativité des situations qui lui interdit

d'esquisser des systèmes de
cohérence globalisants. Il y a
ensuite la conscience de la diversité

des réponses possibles à un
même problème qui l'empêche de
se fier à une méthode de projet
passe-partout. Patrice Goulet
rapporte fort à propos l'œuvre de

Nouvel à une «poétique de la situation»

dans sa monographie: Jean
Nouvel, Institut français d'architecture

et Editions du regard, Paris,

1994, p.10.
7 Pour une analyse très éclairante,
quoiqu'exigeante, du rôle de
l'attention dans le processus de
perception, v. Fernando Gil, Traité de
l'évidence, J. Millon, Grenoble,
1993, chapitre IV ; v. aussi cette
rubrique in Olivier Houdé (éd.),
Vocabulaire des sciences cogni-
tives, PUF, Paris, 1998.

^ Ce pouvoir d'efficacité impalpable

de la technologie contemporaine

et la phénoménologie
particulière du réel qu'elle instaure ont
été auscultés par Paul Virilio dans

Esthétique de la disparition, Galilée,

Paris, 1989. V. également
l'interview de Paul Virilio par François
Burckhardt, Domus, 80, janvier
1998. Pour une lecture critique de
la pensée de Virilio, v. Jorge Otero-
Pailos, «Paul Virilio reconsidered»,
in Roberto Corona, Gian Luigi Maf-
fei (éd.), Sixth international seminar
on urban form, Florence, 23-26
July 1999 : Transformations of
urban form, from interpretations to
methodologies in practice, Alinea,
Florence, 1999, pp. T.26-T.29. Jean
Nouvel a rencontré Virilio par
l'intermédiaire de Claude Parent.
Nouvel ne paraît pas cependant
partager le pessimisme de Virilio
quant à l'éventualité d'une issue

apocalyptique de ce processus
technologique.
9 Jean Nouvel, dans l'interview
télévisée évoquée, appuie sa
démonstration sur l'évolution du

poste de télévision depuis les

meubles imposants des années
1950 jusqu'à l'écran plat, actuellement

à l'état de prototype.
L'histoire des techniques fourmille
d'autres exemples qui attestent
cette sorte de téléologie implacable
qui pousse les artefacts vers la

miniaturisation, vers une
complexité qualitative inversement
proportionnelle au nombre et à la

dimension des composants, vers
l'abstraction, l'invisibilité du
processus effectué. Cf. par exemple
Bruno Jacomy, Une histoire des

techniques, Seuil, Paris, 1990, p.
322 s. - La thématisation de notre
disposition à croire est au cœur de
l'art contemporain, et notamment

Essais 53



Sylvain Malfroy

de la création photographique
(Qu'est-ce qui nous amène à croire
qu'il y a de l'art? à croire que ce

que nous présente une photographie

est vrai? etc.) ; cf. Anne Cau-

quelin, Petit traité d'art contemporain,

Seuil, Paris, 1996.

11 Je n'ai pas trouvé de référence à

l'expérience du sublime dans les

textes de ou sur Nouvel que j'ai
(trop) rapidement consultés. Mais
c'est bien cette idée qui est sous-

jacente à Inesthétique du miracle»

qu'énonce l'architecte. Il y a effet
de sublime, selon les analyses
proposées par Kant et revenues en
force dans la philosophie française
de ces dix dernières années, lorsque
la pensée parvient à concevoir
quelque chose (par exemple l'idée
de l'infiniment grand, de l'infini-
ment petit, de l'infiniment
complexe) que l'imagination échoue à

représenter, à présenter sous une
forme sensible. L'expérience du
sublime est vécue comme plaisir

parce que l'esprit, quoique
subordonné à la toute puissance de la

nature par le corps dans lequel il est

incarné, réussit à surpasser cette
dernière par sa capacité rationnelle.
Sur ce chapitre classique et pourtant
éminemment contemporain de

l'esthétique spéculative, v. Jean-Luc
Nancy (éd.), Du Sublime, Belin,
Paris, 1988 ; Jean-François Lyotard,
Leçons sur l'Analytique du sublime,
Galilée, Paris, 1991 ; Jeremy Gilbert-
Rolfe, Das Schöne und das Erhabene

von heute, Merve, Berlin, 1996.

11 Sur cette notion, complémentaire
de celle de cadrage, cf. Jean-

Claude Fozza, Anne-Marie Carat,
Françoise Parfait, Petite fabrique de

l'image, Magnard, Paris, 1989, p.
68 s.

12 Suivant l'injonction de François
Dagognet, Rematérialiser, matières
et matérialismes, Paris, 1985. Pour

un magnifique survol des poétiques
artistiques contemporaines autour
de la question polarisatrice de la

matière, v. Florence de Mèredieu,
Histoire matérielle et immatérielle

de l'art moderne, Bordas, Paris,

1994. Voir aussi la rubrique
«matière» dans Auroux (éd., 1990),

op. cit. à la note 1.

12 Pour une élucidation brillante
de la convergence de la création
artistique et du questionnement
métaphysique, v. Nicolas Grimaldi,
Le désir et le temps, PUF, Paris,
1971 ; id., L'art ou la feinte passion,
PUF, Paris, 1983.
14 Les linguistes font observer que
nous disposons pour désigner l'activité

de nos divers sens en général
d'au moins deux verbes dont l'un
qualifie une perception distraite tandis

que l'autre distingue une attention

particulière de la conscience:
voir / regarder ; entendre / écouter ;

goûter/savourer ; respirer / humer.
Seul toucher ne connaît pas de

doublet pour exprimer une modalité

inattentive du contact! Cf.
Fernando Cil (1993), op. cit. à la note
7, pp. 108-109.
12 Voir la rubrique «sentiment»,
rédigée par Mikel Dufrenne in
Etienne Souriau (1990), op. cit. à la

note 1 ; et de ce même auteur
Phénoménologie de l'expérience esthétique,

2 vol., PUF, Paris, 1953; pour
une présentation minutieuse de la

perspective husserlienne sur cet
argument, v. Fernando Gil (1993),

op. cit. à la note 7, ainsi que
l'introduction de Jacques Derrida à sa

traduction de L'origine de la
géométrie de Edmund Husserl, PUF,

Paris, 1974; la pensée de Maurice
Merleau-Ponty et celle de Heidegger

sont également une référence
incontournable dans ce débat.
Christian Norberg-Schulz s'est

longuement employé à importer cette
veine philosophique dans la théorie
du projet architectural.
16 Dans l'impossibilité d'expliciter
ici la poétique spécifique de chacun

de ces auteurs, je me permets
de renvoyer aux monographies que
j'ai eu l'occasion de rédiger dans le

cadre du groupe de recherche créé

par le Prof. Vincent Mangeat au
sein de la Chaire de 1re année du

Département d'architecture de
l'EPFL : Le Corbusier, Couvent de
la Tourette à Eveux-sur L'Arbresie
(1960) ; Louis I. Kahn, Kimbell Art
Museum, Fort Worth (1974) et
Bibliothèque d'Exeter, New Hampshire

(1971) ; Peter Zumthor, Bains
thermaux, Vais CR (1996), EPFL-

DA 1998-1999.

12 «Un édifice ne doit pas
représenter, il doit être quelque chose»,
cité d'après la notice dédiée à
l'architecte in Isabelle Rucki, Dorothee
Huber, Architektenlexikon der
Schweiz, Birkhäuser, Bâle, 1998.

Gérard Genette tend à dissocier le

moment de l'appréciation de
l'œuvre de celui de son exploration
cognitive. Je peux être profondément

séduit par une œuvre dont je
n'ai qu'une connaissance superficielle

et, inversément, persévérer
dans l'analyse d'une œuvre sans

pour autant finir par l'aimer. Cf.

Gérard Genette, L'œuvre de l'art,
vol. 2: La relation esthétique, Seuil,
Paris, 1997.

1® Cf. M. Barthélémy-Madaule,
Bergson, PUF, Paris, 1968 ; v.

également, sur l'Internet, la transcription

du cours de Gilles Deleuze sur
Bergson donné à l'Université de
Vincennes-Saint Denis le 5 janvier
1981: http: // www. imaginet. fr /
deleuze / TXT / 81_83. html.

21 Je groupe sous cette appellation

générique des auteurs comme
Paul Ricceur (Du texte à l'action,
essais d'herméneutique, II, Seuil,
Paris, 1986, notamment p. 101 s.),

Hans-Georg Gadamer (Vérité et
méthode, Seuil, Paris, 1996), Martin

Seel (L'art de diviser, Armand
Colin, Paris, 1993).

21 Luigi Pareyson, Estetica, teoria
délia formatività, Sansoni,
Florence, 1974. Cf. aussi Dufrenne,
Phénoménologie de l'expérience
esthétique, op. cit. à la note 15.

22 Paul Ricceur, Soi-même comme
un autre, Seuil, Paris, 1990.

22
op. cit. à la note 20, p. 189.

54 matières


	Perception critique à l'œuvre et perception critique de l'œuvre : essai de mise en parallèle des poétiques de la dé-matérialisation et des herméneutiques de la distanciation

