
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 100 (2023)

Heft: 6

Artikel: Advent, Weihnachten, Neujahr ... : ein geschichtlicher und ein
persönlicher Blick

Autor: Forrer, Olivia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie/Spiritualität

Advent, Weihnachten, Neujahr...
Ein geschichtlicher und ein persönlicher Blick

Olivia Forrer

Advent

Nun steht sie wieder vor der Tür, die Adventszeit

mit all ihren Bräuchen, mit den Lichtern,
Kerzen und allem, was dazugehört. Es ist eine

ganz spezielle Zeit. Es ist die Vorbereitungszeit
aufWeihnachten. «Advent» ist ein lateinisches
Wort und bedeutet wörtlich übersetzt
«Ankunft».

Der Advent ist die Vorbereitungszeit auf die
Ankunft Christi, die wir an Weihnachten
feiern. Ursprünglich war die Adventszeit eine
Fastenzeit. Angesichts der vielen Süssigkeiten,
Schoggi-Adventskalender usw. kann man sich
das kaum mehr vorstellen. Die Idee war, sich
innerlich und äusserlich auf die Geburt Christi
vorzubereiten. Weihnachten soll nicht zu
einem Fest verkommen, wo es nur noch um
Organisation geht. Es soll in erster Linie ein
geistliches, ein religiöses Fest sein. So standen
Lasten und Gebet im Zentrum der Adventszeit.

Seit 1917 wird das Fasten aber nicht mehr
gefordert. Dafür wird dem Gebet mehr
Gewicht gegeben. Manchmal wünschte ich
mir, dass die Adventszeit wieder eine Fastenzeit

wird. Bereits Ende September findet man
in den Läden Adventskalender, Lebkuchen,
Weihnachtsguetsli. Ab Mitte November sind
die Schaufenster und Häuser mit Lämpchen
verziert und weihnachtlich beleuchtet. Spätestens,

aber wirklich spätestens, mit dem ersten
Advent ertönt aus den Lautsprechern in den
Läden weihnachtliche Musik. So passiert es

mir, dass ich an Weihnachten bereits genug
davon habe und mich gar nicht mehr richtig
freuen kann. Da wäre eben eine etwas «be-

Von Abt Maurus Baron (1667-1734
[1710-1719]) erworbener Kelch. Auf dem Fuss
sind drei Email-Medaillons angebracht, die
den Anfang der Heilsgeschichte darstellen.

scheidenere» Zeit, eine Fastenzeit, hilfreich. In
der Liturgie findet sich noch am ehesten ein
Bezug zur Fastenzeit, zum Beispiel durch
einfacheren bis keinen Blumenschmuck und die

7



liturgische Farbe Violett, wie in der Fastenzeit
vor Ostern.

Advent in der katholischen Kirche

Für die katholische Kirche ist die Adventszeit
auch deshalb speziell, weil dann das neue
Kirchenjahr beginnt. Früher begann das neue
Kirchenjahr mit der Geburt Christi. Da aber
der Advent die Vorbereitungszeit auf
Weihnachten ist, gehört beides zusammen. So

beginnt das Kirchenjahr mit der Vesper am
Vorabend des ersten Adventssonntags.
Eine Adventszeit kann seit Ende des 4.
Jahrhunderts in Gallien und Spanien nachgewiesen
werden. Im 6. Jahrhundert verringerte Papst
Gregor der Grosse die Zahl der Adventssonntage

von sechs auf vier. Verbindlich wurde
diese Änderung aber erst unter Papst Pius V. im
16. Jahrhundert, und zwar mit den tridentini-
schen Messbüchern. Jeder Adventssonntag ist
einem bestimmten Thema gewidmet. Diese
bezeichne ich folgendermassen:
1. Advent: Warten und wachsam sein
2. Advent: Johannes der Täufer in der Wüste
3. Advent: «Gaudete!» Freut euch!

Freude und Licht
4. Advent: Gottesmutter Maria,

Ankündigung der Geburt Christi
durch den Engel Gabriel.

Weihnachten

Am Ende der Adventszeit kommt die Ankunft,
die Ankunft Gottes in unserer Welt. Ein kleines

Kind in einer einfachen Umgebung, ein
König ohne Prunk und ohne Macht. Es ist das

freudvolle Fest nach einer längeren
Vorbereitungsphase. Der Ursprung der Tradition, wie
das Fest heute gefeiert wird, hat sich in unserer
Region im 7.18. Jahrhundert entwickelt. An
welchem Tag genau, also ob nach gregorianischem

oder julianischem Kalender, die Heilige
Nacht gefeiert wurde und wird, ist nicht wichtig.

Wichtig ist der Anlass, der freudige
Grund. Der BegriffWeihnachten kommt von
der Bedeutung heiliger und geweihter Nächte.
Weihnachten gibt es aber nicht erst seit der

Geburt Christi. Wenn man Weihnachten mit
Festen anderer Kulturen vergleicht, finden
sich Ähnlichkeiten. Einen Ursprung findet
man in Ägypten. Dort wurde ein Fest zu
Ehren des Sonnengottes Ra, ein Sonnenkult,
am dunkelsten und kürzesten Tag des Jahres,
der Wintersonnenwende, gefeiert. Auch die
Römer feierten lang vor dem Christentum
gegen Ende Dezember das Fest zu Ehren ihres
Sonnengottes namens Sol. Im Norden feierten
die skandinavischen Völker, die Balten und
Germanen das Julfest. Noch heute wünscht
man sich zum Beispiel in Schweden zur
Weihnachtszeit «God Jul». Auch in anderen Ländern

findet sich ein dem Julfest ähnlicher
Begriff zur Bezeichnung des Weihnachtsfestes.

Es zeigt sich, dass praktisch jede
Religions- oder Glaubensgemeinschaft ein Fest
mit Bezug zur Wintersonnenwende feiert.
Dieser kosmische Bezug ist ein elementarer
Teil der Weihnachtsgeschichte. Es geht darum,

das Wiedererstarken der Sonne zu feiern,
die Tage gehen wieder dem Licht zu.

Weltliche Weihnachtstraditionen
im Christentum

Wie viele andere Gruppen, die sich um die
Verbreitung ihres Glaubens bemühten,
übernahmen auch die Christen und Christinnen
Symbole und Bräuche, die vorher schon
Bestand hatten. Von diesen Traditionen
finden sich etliche in unserem Weihnachtsfest
wieder. So wurden zum Beispiel schon früher
die Häuser mit immergrünen Zweigen der
Tannen, Fichten oder Kiefern geschmückt.
Man sprach den Zweigen heilende und schützende

Kräfte zu.
Wir Christen haben zu Weihnachten Bräuche
übernommen, die keinen religiösen oder
kultischen Ursprung haben. So kam der
geschmückte Tannenbaum erst viel später
dazu. Unter anderem die Germanen schmückten

ihre immergrünen Bäume und Pflanzen
zur Zeit des Jahreswechsels. Sie zeugten von
Lebenskraft, Energie und Gesundheit. Aber
auch schon bei älteren Kulturen wie den
Chinesen, Ägyptern und Hebräern waren die

8



Erste adventliche Szene: Der Engel Gabriel
kündigt der Jungfrau Maria die Geburt von
Jesus an.

immergrünen Kränze und Bäume ein Symbol
des Feierns.
Sogar der heutzutage auf den Weihnachtsmärkten

so beliebte Glühwein geht auf eine
Tradition der Antike zurück. Dort wurde der

sogenannte Conditum Paradoxum, ein
eingekochter Würzwein, getrunken. Dieser ist eine
aufwendigere Variante des Vina candita (ein
mit Pfeffer verfeinerter Wein). Es gibt auch
eine kalte Variante des Glühweins, den Hypo-
kras. Traditionell fliesst dieser am Neujahrstag
in Basel aus dem Dreizackbrunnen in der
Freien Strasse. Der Brauch wird von der Zunft
zum Sternen organisiert.

Weihnachten als weltliches Fest

empfindet oder nicht, muss wohl jeder und
jede für sich selbst entscheiden. Ich meinerseits

bin der Meinung, dass in einem christlichen

Land Weihnachten als Fest
selbstverständlich dazugehört, selbst wenn es
«verweltlicht» wird. Sicher, es ist nicht mehr (nur)
das Fest von der Geburt Jesu, sondern es

mutiert mehr und mehr zu einem Familienfest,

einem Fest der Liebe und Besinnlichkeit.
Es ist also nach wie vor ein Anlass, wo man
Zeit füreinander findet. Das ist sicher nicht
falsch. Zudem ist es die Zeit, wo viele
Menschen wohltätige Organisationen, Institutionen

und Vereine unterstützen. Hingegen
kann man es auch so sehen, dass es eine Freude

ist, dass die von Jesus vorgelebten Werte,
die christlichen Werte, eine solche Ausstrahlung

hatten und haben, dass Weihnachten
auch von Nichtgläubigen, von Nichtchristen
gefeiert wird.

Heutzutage ist das Weihnachtsfest nicht mehr
nur ein christliches Fest, sondern es wurde
weitgehend verweltlicht. Ob man das als gut

Zweite adventliche Szene: Die beiden werdenden
Mütter Elisabeth und Maria begegnen einander
(Maria Heimsuchung).

9



Ich habe Mühe damit, dass die christlichen
Feste in Kindergarten und Schule nicht mehr
gefeiert werden dürfen. Ja, ich bin für die
Religionsfreiheit, denn Glauben kann man nicht
erzwingen, sonst ist es kein wahrer Glaube.
Ich bin auch damit einverstanden, dass Feste
anderer Religionen in Kindergarten und
Schule Platz haben sollen, denn das fördert
den Dialog zwischen den Religionen und
führt zu mehr Verständnis füreinander. Es tut
mir aber weh, mitansehen zu müssen, wie
kirchliche Feste immer mehr von der Schule
ausgeschlossen werden.

Silvester und Neujahr

Nur wenige Tage nach Weihnachten wird
bereits wieder gefeiert. Dieses Mal ist es zwar
auch ein «Wendefest» wie die Wintersonnenwende,

aber dieses Mal bezieht es sich auf den

gregorianischen Kalender. Das eine Jahr wird
abgeschlossen und verabschiedet, das neue
Jahr wird begrüsst.
Der letzte Tag des Jahres wird als «Silvester»
bezeichnet. In der katholischen Kirche ist der
31. Dezember der Gedenktag, der Namenstag
des heiligen Papstes Silvester I. (gestorben am
31. Dezember 333). Das Fest, wie es heutzutage
normalerweise gefeiert wird, hat mit dem
kirchlichen Gedenktag eigentlich nichts zu
tun. Bereits im Römischen Reich gab es ein
Jahresendfest. Zum ersten Mal wurde es im
Jahr 153 v. Chr. begangen. Damals wurde der

Jahresbeginn vom 1. März auf den 1. Januar
vorverlegt. Römische Sitte war es, das Jahr nach
dem zehnten Monat neu zu beginnen. Erst als

die Monate für Gaius Julius Caesar (der Juli)
und für Kaiser Augustus (der August) eingeführt

wurden, gab es den Jahreswechsel nach
zwölf Monaten. Die Bezeichnung des

Jahresendtages als «Silvester» kam erst im Jahr 1582

mit der Kalenderreform des gregorianischen
Kalenders. Damals wurde das Jahresende vom
24. Dezember auf den 31. Dezember verlegt.
Aber nicht überall heisst der letzte Tag des Jahres

Silvester. Als Pendant zum Neujahrstag
bezeichnet man ihn auch als Altjahrsabend.

Silvester und Neujahr im Christentum

Für das Christentum haben Silvester und Neujahr

keine besondere Bedeutung. Das Kirchenjahr

endet ja vor der Vesper am Vorabend des

ersten Adventssonntags. Auch der Weihnachtsfestkreis

endet nicht an Silvester, sondern am
Fest der Taufe des Herrn, das am ersten Sonntag
nach Epiphanie gefeiert wird. Am Oktavtag von
Weihnachten, das heisst acht Tage nach der
Geburt des Christkinds, gedenkt die Kirche der

Beschneidung und der Namensgebung des

neugeborenen Jesus. Sie erinnert damit an ein
zentrales Ritual der jüdischen Religion, das seit den
Zeiten Abrahams als Bundeszeichen gilt (vgl.
Lukas 2,21). Am gleichen Tag feiert die katholische

Kirche das Hochfest der Gottesmutter
Maria. Der kalendarische Jahreswechsel wird
normalerweise in einer Fürbitte aufgenommen,

auch wird gern das «Te Deum» gesungen
(«Grosser Gott, wir loben dich»).
In nicht wenigen katholischen Kirchen werden

Silvester und Neujahr eigens gefeiert. Hier
hat das Weltliche in die kirchlichen Feierlichkeiten

Einzug gehalten. Ich finde das sehr gut.
Denn nicht allen ist bewusst, wann das

Kirchenjahr endet und wann das neue
beginnt. Wie heisst es in einem Kirchenlied von
Joachim Schwarz doch so schön: «Ausgang
und Eingang, Anfang und Ende liegen bei dir,
Herr, füll du uns die Hände.» So ist es nicht
mehr als angebracht, Silvester und Neujahr
bewusst und besinnlich zu feiern. Es gibt uns
die Chance, auf Vergangenes zurückzublicken,

damit abzuschliessen, sich mit weniger
Erfreulichem zu versöhnen, das Ende
anzunehmen, offen und mit Hoffnung, Zuversicht
und im Vertrauen auf Gott das neue Jahr zu
beginnen, den Anfang zu wagen.

Advent-weihnachten-Neujahr:
Persönlich erlebt

Beim Schreiben dieses Textes wurde mir mehr
und mehr bewusst, dass ich den Ablauf von
Advent-Weihnachten-Neujahr auch auf meine
dreieinhalb Jahre hier in Mariastein übertragen

10



kann. Im April 2020 hätte ich meine Arbeit in
der Wallfahrt hier im Kloster Mariastein beginnen

sollen. Ich begann zwar mit der Arbeit, aber
anders als geplant. Es hiess: «Bleiben Sie zu
Hause!» Daran habe ich mich gehalten. Ich
habe mich um Regiepläne für den aus dem
Kloster Mariastein übertragenen Radiogottesdienst

von Ostern 2020 gekümmert, habe
Coronamassnahmen in die Wege geleitet und
versucht, das eine oder andere von zu Hause aus
in Angriff zu nehmen. Ich musste mich in
Geduld üben, es war ein Warten auf den Tag,
an dem ich nach Mariastein gehen konnte, um
den Mönchen und Mitarbeiterinnen und
Mitarbeitern zu begegnen. Es war nicht ein Warten
aufdie Geburt Jesu, aber es war ein Warten auf
persönliche Begegnungen, auf die Ankunft in
Mariastein. Die Freude war gross, als ich mich
endlich auf den Weg nach Mariastein machen
konnte. Die weiteren Monate waren immer
noch ein Vorbereiten, ein Wachsamsein, ein
Einfinden. Mit der Zeit hatte ich das Gefühl,
angekommen zu sein, meine Aufgabe und meinen

Platz gefunden zu haben. Es war das
Gefühl von Weihnachten: Es war ein Geschenk!
Die Tage wurden zum Alltag, trotzdem gab es

immer wieder Neues und Spannendes. Allmählich

merkte ich, dass meine Zeit hier in Mariastein

wohl bald ein Ende hat. Das eine oder
andere vermisste ich, fehlte mir. So gehe ich seit

Juni auf Silvester zu, setze mich mit der Tatsache

auseinander, dass meine Zeit in Mariastein
ein Ende nehmen wird und dass ein Neubeginn,

ein Anfang kommen wird. Im Moment
bin ich daran, Projekte zu beenden oder zu
übergeben, aufzuräumen, die vielen nicht mehr
gebrauchten Dateien auf dem Computer zu
löschen. Es ist gleichzeitig eine Zeit des
Rückblicks. Dabei kommen mir Dinge in den Sinn,
bei denen ich schmunzeln, manchmal sogar
richtig lachen muss. Ich erinnere mich an
Momente, die mich nachdenklich stimmen, die
mich ärgern, die mich traurig machen. All das

gehört dazu und nehme ich mit, wenn ich am
30. November die Tür hier in Mariastein
schliesse. All das wird in irgendeiner Art auch
dabei sein, wenn ich am 1. Dezember im

Weihnächtliche Szene: Im Stall von Bethlehem

bringt Maria ihren Sohn Jesus zur Welt
und legt ihn in die Krippe.

Pastoralraum Allschwil-Schönenbuch die Tür
öffne, um einen Neuanfang als Pfarreiseelsor-

gerin und Theologin zu machen.

zum schluss

Ich danke allen, denen ich in meiner
Mariasteinzeit begegnen durfte, die mein Leben auf
irgendeine Art bereichert haben. Für die
Wege, die wir alle gehen, möchte ich folgende
Worte mitgeben:

Gott segne unser Tun und unser Sein.
Er segne uns aufden Wegen, die wir gehen.
Er sei bei uns in Momenten des Zweifels
und der Angst.
Er gebe uns Mutfür neue Schritte und
Kraft, das Alte hinter uns zu lassen.

Er behüte uns am Tag und in der Nacht.
Sein Segen umhülle und beschütze uns.

11



Samstag und Sonntag
16.+17. Dezember 2023

• •

Adventsmarkt
• in Mariasiein

_ l
Kloster

© Benediktinerkloster I
Mariastein

Mariastein | Metzerlen

12


	Advent, Weihnachten, Neujahr ... : ein geschichtlicher und ein persönlicher Blick

