
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 100 (2023)

Heft: 5

Artikel: Fenster zum Ewigen : die heilige Messe, gedeutet von Maurice Zundel

Autor: Aellig, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie/Spiritualität

Fenster zum Ewigen
Die heilige Messe, gedeutet von Maurice zundel

Markus Aeilig*

Ein unbekannter Grosser

Maurice Zundel war ein Grenzgänger, ein
unkonventioneller Theologe, von Papst Paul VI.
zwar hochgeschätzt, doch sein Name dürfte
nicht vielen vertraut sein1. Zundel wurde 1897
in Neuenburg geboren und 1919 in Fribourg
zum Priester geweiht. 1975 starb er in
Lausanne. Eines seiner bekanntesten Bücher ist
«Das Hohelied der heiligen Messe»2. Eine tiefe
eucharistische Spiritualität ist die Quelle des

Lebens und Wirkens von Maurice Zundel.
Die Messe «ist eine Schule der Stille; sie lehrt
uns zu hören». In der Stille wird hörbar, dass
sich das Ewige als ein Du offenbart: Ein Du
geistiger Natur, der Seele so innig verbunden,
dass wir Menschen unsere Autonomie nur
gewinnen, wenn wir uns diesem Du überlassen.

In ihm finden wir unser wahres Ich und
überfliessendes Leben.
Sich immer mehr zurücknehmen, mit grösserer

Demut hören: bis sich unsere Arme öffnen,
um zu schenken und nicht zu nehmen, um
unser Leben zu geben und nicht das des anderen

zu besitzen. Im Geheimnis des Kreuzes
liegt die Wiege einer neuen Welt.
Gott macht es uns vor in dem, was wir
Dreieinigkeit nennen. Das göttliche Leben besteht
in nichts anderem als in der Bewegung, in der
das Ich der drei Personen ganz Ekstase und
Hingabe an das Du wird. Da ist kein Egoismus

denkbar, kein Rückzug, keine
Selbstzufriedenheit, kein Besitzanspruch. Menschliche
Liebe findet hier ihre Ordnung, das heisst:
sich selbst um Gottes Willen zu lieben und
Gott um seiner selbst willen.

Manchmal halten wir uns für gerecht, ohne uns
bewusst zu sein, dass wir Gott zum Diener
unserer Absichten machen. Wir nehmen sein
Reich zum Vorwand unseres Ehrgeizes und
zum Deckmantel unseres Stolzes. Wenn sich

unser Ich aufdiese Weise behauptet, versperren
wir Gott den Weg. Nur durch den Tod
hindurch können wir zur Auferstehung gelangen.
Das Kreuz allein vermag uns unseres Selbst zu
enteignen.
Selbstlos können wir uns mit einem anderen
Wesen wirklich identifizieren, in freier
Hingabe, die nur das wirklich Gute beabsichtigt
und in der die Zärtlichkeit Trägerin einer
geheimnisvollen Berufung wird. Diejenigen,
die Gott lieben, lieben auch ihre Geschwister,
die Menschen am meisten. Das Herz, das am
Herzen des Meisters geruht hat, weiss, dass

nicht liebt, wer nicht bereit ist, sein Leben
hinzugeben.
Alle Harmonie ist eine Form der Stille. Alle
Harmonie erneuert die Innerlichkeit unseres
Lebens. Sie hüllt sogar die materiellen Dinge
in eine geistige Atmosphäre und verortet sie

im Innern.

Mitarbeiter Gottes

Gottes Reich ist nicht von dieser Welt. Es ist
vergebliche Mühe, am Himmel Zeichen seiner
Ankunft zu suchen. «Denn seht, das Reich
Gottes ist in euch» (Lukas 17,21).
Aber gibt es in uns einen unbezwingbareren
Feind des Reiches Gottes als uns selbst? Mein
Gott, nimm mich mir, damit ich jenseits des

Tumults all meiner Aktivitäten, jenseits des

4



«Ich hebe meine Augen auf zu den Bergen ...» (Psalm 121; bei Adelboden BE)

Lärms all meiner Worte in mir dieses ungeformte
Gebet finde, das dein Geist besser kennt als ich
selbst. Und in der innigsten Stille meiner Seele

lass dein Wort, das alle Wahrheit umschliesst und
die Liebe atmet, in mir geboren werden.
Die Liturgie ist kein Text. Sie ist Person, die
uns entgegenkommt. Was will Christus von
uns? «Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in
mir bist und ich in dir bin, sollen sie auch in
uns sein» (Johannes 17,21). «Wer den Willen
meines himmlischen Vaters tut, der ist für
mich Bruder und Schwester und Mutter»
(Matthäus 12,50). Die Bewegung des Glaubens

kann sich nur in der Liebe vollenden.
«Wir haben die Liebe, die Gott zu uns hat,
erkannt und gläubig angenommen: Gott ist
Liebe» (1. Johannesbrief 4,16).
Gott ist nichts anderes als ein Herz, eine Mutter

für uns. Wir werden jeden Augenblick aus
seiner Liebe geboren, da wir kein anderes
Band zu unserem Sein haben als seinen
beständigen Willen, uns das Sein zu geben.
Leben, Freiheit, Freude: Mit diesen Worten
fasst der Herr seine Botschaft zusammen. Er
ruft uns in das offene Leben, das hingegebene
Leben, das erfüllte Leben. «Selig, die arm sind
vor Gott; denn ihnen gehört das Himmelreich»

(Matthäus 5,3).
Vonseiten Gottes ist die Schöpfung vollendet,
von unserer Seite noch nicht. Darum ist uns
keine geringere Aufgabe gestellt, als Mitarbeiter
Gottes im Werk seiner reinen Liebe zu werden
(1 Korinther 3,9): sodass jedes Geschöpf zum
Altar seiner Zärtlichkeit und zur Monstranz
seiner Freude wird.

Offen für alles, offen für alle

Gott verbunden zu sein, setzt keine besondere

Gelegenheit voraus. Er ist immer da, jederzeit,
in all unseren Lebenslagen, in unserem Alltag.
Er ist da in den kleinen Dingen, die mit grosser
Liebe getan werden. Er ist da, wenn wir unser
eigenes Ich preisgeben, in uns alles besitzen und
der göttlichen Armut entsprechen.
Sich von der Erde loszulösen, bedeutet für
einen Christen demnach: sich von sich selbst

zu befreien, sich in der Offenheit für Gott
allem zu öffnen. Und sich von den Geschöpfen
loszulösen, heisst in Wahrheit: seine eigenen
Grenzen zu sprengen, sein inneres Wesen zu
entdecken und beginnen zu lieben.
Gott hat uns dazu berufen, aus unserem Sein
eine Gabe zu machen. Uns Gott zu geben,
heisst, unser Ich in ihn zu verlegen, Gott als
Ich anzunehmen. Nicht nur in einer lebendigen

Beziehung zu Gott zu stehen, sondern eine
lebendige Beziehung zu Gott zu sein. Und nun
«lebe nicht mehr ich, sondern Christus lebt in
mir» (Galater 2,20).
Die Eucharistie ist in das Evangelium eingebettet.

Die letzte Anweisung, die Jesus seinen

Jüngern gab, findet sich zusammengefasst im
Johannesevangelium: «Ein neues Gebot gebe
ich euch: Liebt einander! Wie ich euch geliebt
habe, so sollt auch ihr einander lieben. Daran
werden alle erkennen, dass ihr meine Jünger
seid: wenn ihr einander liebt» (13,34 f.). Als
Anschauungsunterricht für die Jünger giesst
Jesus Wasser in eine Schüssel, umgürtet sich
mit einem Leinentuch, kniet vor ihnen nieder

5



«Jubeln sollen alle Bäume des Waldes ...»
(Psalm 96; bei Niederscherli BE)

und wäscht ihnen die Füsse. Das ist es, was
Nächstenliebe bedeutet. «Ich habe euch ein
Beispiel gegeben, damit auch ihr so handelt, wie
ich an euch gehandelt habe» (Johannes 13,15).
Wir sind mit unserem Herrn in Berührung
nur in dem Mass, wie wir uns von uns selbst
lösen. Um zu mir zu kommen, sagt uns Christus,

wird es nötig sein, dass ihr die ganze
Menschheit und das ganze Universum
annehmt. Wie immer richtet uns der Herr auf
den Menschen aus. Um uns an alle und jeden
anzupassen, müssen wir vom Ausserlichen ins
Innere gelangen, uns selbst wirklich überwinden

und für die Liebe Gottes verfügbar sein.
Der Herr gibt immer Antwort. Er ist immer
da. Wir sind es, die abwesend sind.

Universelle Gegenwart

Er bittet uns, aus uns eine wirkliche, universelle

Präsenz zu machen, ohne Grenzen; eine
Gegenwart, in der sich jeder Mensch
angenommen fühlt, in der ein neuer Aufbruch des

ganzen Universums liegt. In der Kommunion
teilt sich Christus uns mit unter der
Voraussetzung, dass wir selbst unseren menschlichen
Geschwistern und der ganzen Schöpfung
verbunden sind. Einem Christen ist niemand und
nichts fremd.

Lassen wir Christus unser Selbst enteignen, bis

wir in der Mitte ankommen, in der alle
Menschen, alle Wesen, alle Geschöpfe eins sind in
Christus. «Was ihr für eines meiner geringsten
Geschwister getan habt, das habt ihr mir
getan» (Matthäus 25,40).
Das ist es, was die Eucharistie erfordert: dass

wir alle zusammenkommen, dass wir zusammen

den mystischen Leib von Jesus Christus
bilden. Für Jesus ist jeder einzelne Mensch
wesentlich wichtig. Niemand darf verloren
sein. Niemand ist von seiner Liebe
ausgeschlossen. Alle sind gerufen, alle sind geliebt,
alle gehören dazu in der Unermesslichkeit seines

Herzens. Wir können nicht zu ihm gehen,
wenn wir einen einzigen Menschen draussen

vor der Tür lassen.

Hymnus aus dem
französischen Stundengebet

Der Sohn Gottes, mit offenen Armen,
hat alles umfangen in Seiner Opfergabe,
die Anstrengungen des Menschen
und seine Arbeit,
das verlorene Gewicht des Leidens.

Der mächtige Schwung Seiner Liebe
zieht die ganze Erde zu Ihm,
Er lässt in seine Ruhe eintreten
die Welt unterwegs zum Vater.

Erneuert durch Jesus Christus,
Anfang und Ende aller Dinge,
wird die Schöpfung in Ihm
erste Etappe des Gottesreiches.

1

Vgl. Eintrag in Wikipedia.
2 Maurice Zundel: Œuvres complètes. Tome 1. Vivre la

divine liturgie. Paroles et Silence, Paris 2019. 528 S.

ISBN 978-2-88918-629-7. Fr. 37.90 (1937 in deutscher

Übersetzung im Tyrolia-Verlag erschienen).

' Markus Aellig, 63, ist reformierter Pfarrer katholischer
Konfession. Er lebt in Niederscherli BE und war schon

öfter Gast in Mariastein. Den Beitrag über Maurice
Zundel hat er unserer Zeitschrift angeboten.

6


	Fenster zum Ewigen : die heilige Messe, gedeutet von Maurice Zundel

