
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 99 (2022)

Heft: 6

Artikel: Von der Vitalität einer toten Sprache : mit dem Latein keineswegs am
Ende. Ein Denkanstoss

Autor: Sury, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1036637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1036637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie/Spiritualität —

Von der Vitalität einer toten Sprache

Mit dem Latein keineswegs am Ende. Ein Denkanstoss

Abt Peter von Sury

Abweisend? Hochtrabend?

Ich war nicht darauf gefasst, solchen Sätzen zu
begegnen, doch sie haben mir gutgetan: «Er
liebte die lateinischen Sätze, weil sie die Ruhe
alles Vergangenen in sich trugen. Weil sie einen
nicht zwangen, etwas dazu zu sagen. Weil sie

Sprache jenseits des Geredes waren. Und weil
sie in ihrer Unverrückbarkeit schön waren. Tote
Sprachen - Leute, die so darüber redeten, hatten
keine Ahnung, wirklich überhaupt keine
Ahnung ...» Ich bin kürzlich bei der Lektüre
des Buches von Pascal Mercier: «Nachtzug nach
Lissabon» (2004) darauf gestossen.
Ich gehöre zu denen, die von Latein eine kleine

Ahnung haben. Denn mit zwölfJahren kam ich
an die Kanti in Solothurn, besuchte das
Gymnasium und begann, mit sieben Wochenlektionen

Latein zu lernen. Darum ist und war Latein
für mich zwar eine fremde Sprache, aber keine
Fremdsprache, es gehört ein Stück weit zu
meinem Leben. Lernte als Ministrant der Sankt-
Ursen-Kirche Anfang der Sechzigerjahre noch
das «Confiteor», das «Misereatur» und das

zungenbrecherische «Suscipiat». Heute ist mir klar:
Am Gymnasium Latein zu lernen, war ein
Privileg.
Andere empfinden das anders. Im letzten März
schlug ich in einem kirchlichen Gremium vor,
für eine Website, die neu eingerichtet werden
sollte, eine lateinische Domäne zu verwenden.
Das hätte den Vorteil, meinte ich etwas naiv,
dass für die drei Landessprachen Deutsch,
Französisch und Italienisch der gleiche Begriff
verwendet werden könnte. Umständehalber nannte

ich als Beispiel «Miserere» (Hab Erbarmen);

denn «Fiat lux» (Es werde Licht), das auch

gepasst hätte, war bereits von einer Freimaurerloge

besetzt. Im Protokoll wurde festgehalten:
«Die Vorschläge für die Webadresse werden
eingehend diskutiert. Lateinisch kommt nicht
infrage, da dies als abweisend und hochtrabend
aufgefasst werden könnte.»
Diese Einschätzung machte mich stutzig und
nachdenklich und ein wenig traurig. Wirkt
Latein heute tatsächlich abweisend und
hochtrabend? Verschwindet es deshalb mehr und
mehr aus den Gymnasien? Sind wir tatsächlich
am Ende mit dem Latein? Wie verhält es sich
denn mit den zahllosen englischen Begriffen
und Wörtern, die tagtäglich in unsere Sprache
und in alle Lebensbereiche eindringen? Wer hat
jemals danach gefragt, wer von den Leuten diese

Wörter auch versteht und korrekt aussprechen
kann? Den wenigsten dürfte bewusst sein, dass

zahllose lateinische Wörter in den englischen
Wortschatz aufgenommen wurden und sich
über diesen diskreten Umweg als äusserst resistent

und langlebig erweisen. Im Verborgenen,
unter der Oberfläche sozusagen, haben sie ihre
Vitalität bewahrt. Nach wie vor spricht man
erstaunlicherweise von der «lateinischen
Schweiz», wenn es darum geht, die Westschweiz

zusammen mit dem Tessin als kulturell-politische
Einheit darzustellen, etwa was das

Stimmverhalten betrifft.

Herzensangelegenheit

Das kritische Echo aus der kirchlichen
Öffentlichkeit veranlasste mich im letzten Sommer,
das Thema in unserer Klostergemeinschaft zur

10



B if * V ^ if " tf ^ 1f ir ^ ir w y » 1/ w if ti y
DOMINICA PRIMA

ADVENTUS
I Classis. Semiduplex

IN PRIMIS VESPERIS
In primis Vesperis: Psalmi de Sabbaio: 144b, 145, 146, 147

In secundis Vesperis: Psalmi de Dominica: 109,110, 111, 112

1. Hntiphona w
s z—:—1 ; 1—I

-T B

N il- la di- c * stil-lâ-bunt montes dul-

cé- di-nem, et col-les flu- ent lac et mel,

;
al-le-lü-ja. E u o u a e.

:
3

re, * fi- li- a Si-on, ex-sül-ta sa-tis,

:
ff- Ii- a Je-rü-sa-lem, al-le-lü-ja. E u o u a e.

l.flnt
u t ' +-

C-ce Do-mi-nus vé-ni-et, * et omnes sancti e-jus cum
1

~S~
=t

e-0: et e-rit in di-e il-la lux magna, al-le-lü-ja.

Sprache zu bringen. Es war nicht das erste Mal,
dass wir uns über das Latein austauschten.
Nach wir vor singen wir im Kloster Mariastein,
weit mehr als in andern Benediktinerklöstern,
gewisse Teile der Liturgie auf Latein, nämlich
die Vesper an Festen und Hochfesten und das

Nachtgebet, die Komplet, an Hochfesten.
Damit haben wir uns eine grosse Vertrautheit
mit den Texten und Melodien bewahrt. Wir

benutzen hierfür das zweibändige «Antiphona-
rium Monasticum», eine vor achtzig Jahren
entstandene typografische Meisterleistung.
Herausgeberin war die schweizerische
Benediktinerkongregation, gedruckt wurde es 1943
im Kloster Engelberg. Der Einsiedler Pater
Thaddäus Zingg (1903—1991) schmückte es mit
passenden Holzschnitten, sodass das Chorgebet

nicht nur zum Ohrenschmaus wird,
sondern auch zur Augenweide. Als Beispiel diene
die Seite zum 1. Adventssonntag (siehe linke
Spalte). Auch in der Konventmesse am Sonntag
und am Werktag ist das Latein präsent, dank
der Schola mit P. Armin und P. Leonhard, die
dafür das sog. «Graduale» zur Hand nehmen.
Wirkt das fürs gläubige Volk, für Leute, die uns
beten und singen hören, oder auch für die Mönche,

die nie die Gelegenheit hatten, Latein zu
lernen, «anmassend und hochtrabend»? Das
Ergebnis unserer Gespräche war klar und
erfolgte ohne Zögern: Wir wollen am Latein
festhalten, ja, wir «hängen» am Latein. Es ist
und bleibt uns lieb und teuer. Keine Spur vom
«Ende des Lateins». Erstaunlicherweise löst
diese tote Sprache in uns und andern nach wie
vor höchst lebendige Gefühle und tiefe
Emotionen aus; ganz ähnlich wie bei der
Klosterbibliothek.

Manches bleibt unerklärlich. Das geben uns
Gäste - auch jüngere - immer wieder zu
verstehen1. Sie fänden es, sagen sie, ausserordentlich

schade, wenn wir das Latein aufgeben
würden. Ein Beispiel: Vor etwa fünf Jahren
erhielten wir von einem Ehepaar aus dem Bernbiet

folgende Rückmeldung: Sie seien am
Vorabend des 8. September, des Festes Maria
Geburt, zufällig in der Josefskapelle gewesen
und hätten uns beim Singen der lateinischen
Vesper zugehört. Das sei so schön gewesen, dass

sie geweint hätten vor Ergriffenheit, auch wenn
sie nichts verstanden haben. Wer den Hymnus
«Ave maris Stella» kennt, versteht diese
überwältigende Reaktion.

1 In einer der nächsten Ausgaben wird dazu ein Text unseres
Kirchenmusikers Christoph Anzböck erscheinen.

11



Hebräisch, lateinisch, griechisch «An jenem Tag»

Das Latein bleibt ein wichtiger Teil unseres
kulturellen Erbes, zu dem wir Sorge tragen wollen.
Doch es ist mehr. Es gehört mit dem Hebräischen

und dem Griechischen zum Kern der
christlichen Glaubenstradition. Die Kirche wird
bis ans Ende der Zeiten daraufangewiesen sein,
diese drei Sprachen, die in der Fülle der Zeiten
die frohe Botschaft aufgenommen haben, intus
zu bewahren, um die Botschaft des Heiles in
jede Zeit, in jede Kultur, in jede Sprache neu und
verständlich übersetzen zu können: «Pilatus liess

auch ein Schild anfertigen und oben am Kreuz
befestigen; die Inschrift lautete: Jesus von Naza-

ret, der König der Juden Die Inschrift war
hebräisch, lateinisch und griechisch abgefasst»
(Johannes 19,19f.). Die Kenntnis dieser drei
Sprachen und die bleibende Vertrautheit mit
ihnen ist für die Weitergabe des Evangeliums
alles andere als ein Luxus, sie bleibt zwingend
notwendig.
Uber die Vulgata-Übersetzung der Bibel und der
Psalmen, die aufHieronymus im 4./5. Jahrhundert

zurückgeht, verbindet uns diese vermeintlich

tote Sprache und die mit ihr verwobene
Musik wie ein lebendiger Strom mit den
Menschen der zurückliegenden Jahrhunderte, mit
unseren klösterlichen Vorfahren, mit Musikern,
Dichtern, Theologen, mit ihrem Glauben, Ringen,

Zweifeln. Wir haben uns gar gefragt, ob wir
seinen Gebrauch in der Liturgie nicht eher
ausweiten sollten, indem wir z.B. am Sonntag das

CREDO (Glaubensbekenntnis) und das PATER
NOSTER (Vaterunser) auf Latein singen und
beten, auch weil das Gottesvolk, das zu unseren
Gottesdiensten kommt, sprachlich und kulturell
ziemlich bunt zusammengesetzt ist. Das Latein
als eine Möglichkeit kirchlicher Beheimatung,
als sinnlich erfahrbares Band der Zugehörigkeit?
Das geht nicht mehr wie selbstverständlich, es

will eingeübt und angeeignet werden, wie ein
schönes Gedicht, das wir auswendig lernen, bis

es ein Teil unserer selbst wird. Erleichtert haben
wir festgestellt, dass sich darüber heute unaufgeregt

und ernsthaft diskutieren lässt. Ganz
nebenbei: Wir möchten diesen kostbaren Schatz
nicht den Traditionalisten überlassen.

Die Klarheit und Schönheit des Lateins zeigt
sich besonders in der Liturgie, die den Übergang
vom alten zum neuen Kirchenjahr begleitet.
Jeder Übergang birgt seine Tücken. Einerseits

gilt es, Vertrautes, Liebgewonnenes loszulassen,
Schluss zu machen, einen Punkt zu setzen,
anderseits kommt Unbekanntes, Überraschendes,

Bedrohliches auf uns zu, das gleichzeitig
neue Chancen und Perspektiven eröffnet und
der Hoffnung frischen Sauerstoff zuführt.
Das Kirchenjahr geht am Samstag vor dem ersten

Adventssonntag zu Ende. An diesem Samstag

endet die Messfeier am Vormittag mit dem

Kommunionsgesang, der sog. Communio.
Sie zeichnet sich aus durch eine grosse Innigkeit,

die sich im IV. Ton des gregorianischen
Chorals besonders zeigt. Verhaltene Wehmut des

Abschieds, gleichzeitig Ausblick in eine ver-
heissungsvolle Zukunft bilden darin eine
wunderbare Einheit. Der Text — «Jerusalem quae
aedifiactur ut civitas» — ist dem Psalm 122

entnommen (nach der lateinischen Zählung:
Psalm 121). Er redet von Jerusalem, der Stadt des

Friedens, der Sehnsucht und der Geborgenheit
in Gottes Gegenwart. Damit wird im Moment
des Abschieds unser Blick und unser Herz aufs

himmlische Jerusalem gelenkt. So wird dem
Abschied eine unbändige Vor-Freude auf das,

was kommen wird, beigemischt. Inhalt und
Klang bilden eine vollkommene Osmose, Singen
und Hören verbinden sich zur reinen Gegen-

Ps. 121, 3. 4
5 :

1 —

• • n • 1 • ni n-
a ;

3 r*——fL-t» |3 S >1 1

E- rû-sa-lem, * quae ae-di- fi-câ-tur ut cî-vi-tas,

6 '
m m J S i a

1

H f* '

cu-ius parti- ci-pâ-ti- o e-ius in id-ipsum : illuc e- nim

e. ft-y ' ; Tr ï 1

Ï— V p.: — i
ascendé- runt tri- bus, tri-bus Dômi- ni, ad con-

• 1

„ ,5
a 1 * a a aa P.. *

-JU
fi- téndum nômi-ni tu- o, Dômi- ne.

Ps. 121, i. 2. 5. 6. 7. 8. 9

12



wart, in der Vergangenheit und Zukunft fraglos
ineinanderflössen. Hoffentlich, hoffentlich können

wir diese Communio, trotz alternder Stimmen

und flatternder Stimmbänder, auch nächstes

Jahr noch singen, bleibt es der Kirche und
den Menschen die nächsten zehn und hundert
und tausend Jahre und bis ans Ende der Zeiten
erhalten.
Dann beginnt am gleichen Tag das neue
Kirchenjahr, die Adventszeit, am Samstagabend
mit der ersten Vesper. Wir singen sie in der
lateinischen Version, sie fängt an mit der Antiphon:
«In illa die stillabunt montes dulcedinem»,

gesungen im klassischen und majestätischen
achten Ton (siehe Seite 11). Absolut unverwechselbar,

einzigartig, einmalig. Der Text greift die
fast 3000-jährige Botschaft der Propheten Joel
(4,18) undAmos (9,13) auf: «An jenem Tag triefen

die Berge von Süssigkeit, und von den
Höhen strömen Milch und Honig. Halleluja».
Jener Tag! In jener Zeit! Ist das Vergangenheit,
ist es Zukunft oder alles gleichzeitig?
Solche Worte, solche Töne säumen den Weg
durch den Advent, machen die Zeit der
Vorbereitung auf Weihnachten zur Gelegenheit, die
Freude an Gott und am Christsein und an der
Kirche zu erneuern und zu vertiefen. Es ist mir,
als würde ich nach langen Monaten der Trennung

endlich wieder einem geliebten Menschen
begegnen, dessen blosse Anwesenheit glücklich
macht und unglaublich guttut. Eine Art Seligkeit

geht von ihm aus, eine Glaubensfreude,
verhalten, frisch und kraftvoll.
Gegen Ende des Advents melden sich in der

Liturgie die sog. «O-Antiphonen» wieder: Auch
sie: alte, höchst liebenswürdige Bekannte! Es
sind Gesänge (Antiphonen), welche am Ende der

Vesper das Magnificat, den Lobgesang Marias,
einrahmen (vgl. den Hinweis auf das Adventssingen

am 11. Dezember, Seite 27). In eingängigen

Bildern aus dem Alten Testament werden
Themen und Metaphern aufgegriffen, welche
auf das Kommen des Messias gedeutet werden
und, nach christlichem Verständnis, das Kommen

des Heilands ankünden. Die stets
gleichbleibende Melodie beginnt mit einem Ausrufdes

anbetenden Staunens, mit einem reich modulierten

«Oh!» und gipfelt im langgezogenen,

sehnsuchtsvollen «Veni! Komm!» Es ist der Ruf,
der am Ende der Bibel steht: «Komm, Herr
Jesus! Maranatha!» Es ist der Ruf, der in der
Heiligen Nacht erschallt: «Heute ist euch der Retter
geboren!», der Ruf, der uns hineinführt in einen
neuen Anfang, der uns hinführt zur Krippe,
zum Christkind, zu Maria und Josef, zu den

Engeln, zu den Hirten, deren Augenzeugenbericht

ein grosses Staunen auslöst: «Und alle, die
es hörten, staunten ...» (Lukas 2,8-20). Kommt,
lasset uns staunen und anbeten!

Übers Heft verteilt sind die Initialen der sieben O-Antiphonen

aus dem «Antiphonarium Monasticum» (1943).

Wir singen sie in Mariastein in der Zeit vom 17. bis zum
23. Dezember in deutscher Übersetzung. Die erste O-Anti-
phon (17. Dezember; siehe Seite 41) besingt die göttliche
Weisheit: O Sapiential Die vollständigen lateinischen und
deutschen Texte und weitere Informationen finden Sie auf
unserer Website www.kloster-mariastein.ch und ab Ende

November auf dem YouTube-Kanal.

13


	Von der Vitalität einer toten Sprache : mit dem Latein keineswegs am Ende. Ein Denkanstoss

