
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 99 (2022)

Heft: 6

Artikel: Tod und Abschied: Was ist daraus geworden? : Ein christlicher Blick auf
den Totenmonat November

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1036636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1036636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie/Spiritualität

Tod und Abschied: was ist daraus geworden?
Ein christlicher Blick auf den Totenmonat November

P. Ludwig Ziegerer

Ein königlicher Abschied

Während ich diesen Aufsatz schreibe, findet in
Grossbritannien die zehntätige Staatstrauer für
die verstorbene Königin Elisabeth II. statt. Die
Verstorbene wurde in ihrem Sarg in alle vier
Landesteile des Königreichs geführt, wo Abertausende

Menschen an dem langsam vorbeiziehenden

Leichenzug von der Monarchin Abschied
nahmen. Zum Abschluss erfolgt die Überführung
des Sarges in die Westminster Hall in London.
Mit allen militärischen Ehren endet die ergreifende

Prozession schliesslich unter wundervollen
Kirchengesängen im altehrwürdigen Gebäude
des englischen Parlaments. Das ist die letzte
irdische Reise der Königin durch ihr Reich. Auch
entlang dieser letzten Prozession säumen unzählige

Menschen den Strassenrand. Während der
letzten drei Tage der öffentlichen Aufbahrung
bilden sich Warteschlangen von Menschen, die
bereit sind, bis zu 24 Stunden auszuharren, damit
sie am Sarg vorbeigehen können, eine kurze letzte

Verneigung, ein paar Sekunden für die letzte
Ehre, ein kleines Gebet.
Die ganze Welt schaut nach England in diesen

D-Days (Decisionsdays Tage nach dem Tod).
Es fasziniert, was alles abläuft, streng nach
Protokoll. Doch jeder und jede spürt: Das sind
nicht nur Äusserlichkeiten. Da stehen nicht nur
blosse Gaffer am Wegrand, denn die würden
nicht stundenlang warten bis sie sich an dem

königlichen Sarg kurz verabschieden können.
Nein, das sind zutiefst ergriffene Menschen, die

etwas zum Ausdruck bringen wollen: Dank,
Trauer, Respekt. Intuitiv merkt man: Hier gibt
es eine Totenkultur.

Tod, Trauer, Abschiednehmen, Aufbahrung,
Beerdigung — alles grossartig inszenierte öffentliche

Akte! Welch ein Gegensatz zu dem, was
bei uns oft, und seit der Pandemie noch häufiger,

in Todesanzeigen zu lesen ist: «Die Beisetzung

der Urne fand im engsten Familienkreis
statt»! Erst wenn die Beisetzung vorüber ist,
wird der Hinschied eines Menschen bekannt
gemacht. Was sich schon länger zeigte, haben
die letzten Jahre in der Pandemie enorm
beschleunigt und verstärkt. Tod, Trauer und
Beerdigung finden nur noch im privaten Rahmen

und ohne jede Öffentlichkeit statt. Wenn
überhaupt. Viele Urnen mit der Asche bleiben
zu Hause. Es gibt keine Grab- oder Gedenkstätte.

Möglichst diskret und ohne grösseren
Aufwand muss alles geschehen, immer häufiger
ohne Ritual, nicht zuletzt, weil man gar keines
mehr kennt. Ist uns die Totenkultur
abhandengekommen?

Freilich, wenn eine beliebte Königin, die siebzig
Jahre lang ihrem Land in aufopfernder Weise
gedient hat, verstorben ist, gibt es ein grosses
offizielles Zeremoniell. Aber hat nicht jeder
Mensch es verdient, dass alle, die ihn gekannt
und geschätzt haben, sich von ihm verabschieden

können? Ist nicht jeder Mensch eines
Abschiedsrituals würdig, und sei es noch so
bescheiden? Ist es nicht würdig und recht, dass

es irgendwo eine Erinnerungsstätte gibt für ihn?

Spurlos verschwinden?

Kürzlich erzählte mir ein junger Mann vom
Tod seiner Mutter. Erst Tage nach ihrem Ableben

habe er es von Angehörigen erfahren. Als er

4



Tod des heiligen Josef: Im Beisein von Jesus und Maria durfte Josefsterben und wurde so zum
Patron der Sterbenden (Gemälde in der Johannes-Kapelle, Hofstetten). Das Bild wurde 1777
vom Tiroler Maler Fabian Thuner geschaffen. Früher versammelte man sich vor diesem Bild
zum Gebet, wenn jemand im Dorf im Sterben lag.

5



dann endlich nach Hause kam, vernahm er,
dass es keine Beerdigung gibt, keine
Erinnerungszeichen, keine sterblichen Uberreste. Einfach

keine Spur mehr von der Verstorbenen, sie

habe das so gewollt. Sicher, der letzte Wille eines
Menschen muss respektiert werden. Aber wie
kann es so weit kommen, dass jemand keine

Spur hinterlassen will? Oft sind es ganz
pragmatische Gründe: Es ist der Wunsch, den
Hinterbliebenen nicht zur Last zu fallen. Manchmal
spielen vielleicht die Finanzen eine Rolle, denn

man scheut die Kosten für eine traditionelle
Beerdigung auf dem Friedhof, mit Erdbestattung,

Gottesdienst, das anschliessende Leichenmahl,

für Grabstein und Grabpflege usw.
Der moderne Mensch tut sich schwer mit dem
Tod. Er geht dem Tod und allem, was damit
zusammenhängt, aus dem Weg. Wir westlichen
Menschen sind sehr mit dem diesseitigen Leben

beschäftigt, wollen alle seine Möglichkeiten
ausschöpfen, es mit allen Mitteln verlängern
und denken selten und nicht gerne darüber
nach, was noch kommen könnte. Viele heutige
Menschen leben ohne jeglichen Transzendenzbezug.

Mit dem Tod ist alles aus. Wir versinken
in der Grube oder verwehen als Staub irgendwo
auf dem Feld oder auf hoher See.

Trost und Kraft in Ritualen

Doch das Leben schwindet nicht einfach dahin.
Es lässt Spuren zurück, spürbare und sichtbare.
Unsere Verstorbenen haben mitten unter uns
gelebt, gearbeitet, gewirkt und vieles für Familie,

Freunde und Gesellschaft geleistet. Sie wurden

geliebt und haben sich gestritten. Sie lassen

viele Erinnerungen zurück in ihrer menschlichen

Umgebung. Dem soll Rechnung getragen
werden, auch im weiteren Kreis der Angehörigen

und Bekannten, die bei der zunehmenden
Privatisierung des Todes ausgeschlossen sind.
Auch ist zu bedenken, dass es gerade bei einem
Todesfall hilfreich ist, für die Trauerarbeit in
einem weiteren sozialen Kontext eingebunden
zu sein.
Wir haben im Christentum schlichte, tiefsinnige

liturgische Riten, Zeichen und Symbole
bei der Bestattung. Sie sind manchmal schwer

auszuhalten, besonders das Versenken des Sarges

oder der Urne in die Erde. Mancherorts
wird das schon gar nicht mehr vor den
Trauernden gemacht. Nicht zumutbar, heisst es

dann. Bei der Beerdigung meines Vaters war es

so. Ich konnte mich nicht durchsetzen, weder
beim Pfarrer noch bei den Bestattern. Das
Hängenbleiben des Sarges über dem offenen
Grab, irgendwo zwischen Himmel und Erde,
tat mir mehr weh als das Versenken des Sarges
in die Erde, als wir den FriedhofRichtung Kirche

verliessen. Es war ein trostloser Abschied,
und ich empfand dies als eine Zumutung.
Wenn ich selber eine Beerdigungszeremonie
leite, bete ich beim Absenken des Sarges immer
die wunderbaren Worte aus der Totenliturgie:
«In paradisum deducant te angeli ...»:

Ins Paradies mögen die Engel
dich geleiten,
bei deiner Ankunft die Märtyrer
dich empfangen
und dich führen in die heilige Stadt
Jerusalem.
Der Chor der Engel möge
dich empfangen,
und mit Lazarus, dem einst armen,
mögest du ewige Ruhe haben.

Einige Male habe ich bei Beerdigungen erlebt,
dass die Angehörigen am Grab lieber Luftballone

steigen lassen wollten als miterleben, wie die
sterblichen Überreste der Erde übergeben werden.

Man will der Begrenztheit des irdischen
Lebens nicht ins Angesicht schauen, überspringt
eine Realität, die nun einmal traurig und schwer

ist, und weicht lieber aufein Spektakel aus,
welches man bei einer Hochzeit oder auf einer
Geburtstagsparty praktiziert, einfach, weil man
keine adäquaten Ausdrucksformen für das

Unsagbare kennt. Ich habe es immer zugelassen,
aber erst am Schluss der christlichen Riten, wie
Erdwurf, Beweihräucherung, Aufrichtung des

Kreuzes, Gebet und Segnung des Grabes mit
dem Weihwasser durch alle Anwesenden. Ich
versuche immer beides zu vereinen: die Wünsche

der Angehörigen bei der Gestaltung der
Trauerfeier, möchte aber auch die traditionellen

6





Gebete, Texte und Musik zum Leuchten bringen,

weil sie seit Generationen den Hinterbliebenen

Trost und Halt spenden beim Abschiednehmen

eines geliebten Menschen.

Der Tod führt Menschen zusammen

Alles, was im Zusammenhang mit dem Tod
steht, bietet so viele Möglichkeiten für das
menschliche Miteinander. Was zählt im Angesicht

des Todes? Wäre nicht ein Todesfall
Anlass für jeden Einzelnen, die Verwandten
wieder einmal zu treffen, für eine längst fällige
Begegnung, ein klärendes Gespräch mit der
Nachbarschaft, einen Streit beizulegen, sich zu
versöhnen, gemeinsam die Trauer und die Frage

nach dem Tod aufzuarbeiten? Wie kostbar
ist doch der Austausch miteinander über die
lustigen und schweren Erlebnisse, die wir mit
der verstorbenen Person hatten. Ich erinnere
mich an so viele Totenmähler, die ich zusammen

mit meiner Familie und Verwandtschaft
oder in der Klostergemeinschaft erleben durfte.
Da wurde lebhaft erzählt und manchmal auch
herzhaft gelacht, wenn Erinnerungen aus längst
vergangenen Zeiten auftauchten. Vielleicht war
man in dem Moment, als das Erzählte passierte,
noch verärgert. Jahre später sieht man es anders
oder kann damit abschliessen. Das Trauermahl
nach der Beerdigung im Kreise geliebter
Menschen hat schon vielen geholfen, über die
schmerzlichen Momente während der Beisetzung

auf dem Friedhof oder des Abschiedsgottesdienstes

hinwegzukommen.
Wenn ich in meiner Heimatgemeinde zu
Besuch bin, gehe ich immer über den Friedhof.
Ich besuche nicht nur das Grab meiner Mutter.
Ich nehme mir Zeit und schaue die Gräber an,
die frischen und jene, die schon lange dort sind.
Da werden plötzlich Erinnerungen wach,
Gesichter und Geschichten tauchen in meinen
Gedanken auf. Nicht selten treffe ich dort auf
andere Friedhofbesucher, die ich seit Jahrzehnten

nicht mehr gesehen habe. Man nähert sich,

grüsst und fragt: «Bist du nicht...?» «Ja, genau
der bin ich, und wer bist denn du ...?» Und
schon entwickelt sich ein Gespräch. Ja, die
Toten bringen die Lebenden zusammen.

Ein sinnvoller Brauch der katholischen Kirche
sind die Totengedächtnisse bei der Messfeier.
Auch in dieser Hinsicht droht ein Verlust. Der
jüngeren Generation ist dieser Brauch kaum
mehr bekannt. Das hat auch damit zu tun, dass

in den Gemeinden immer seltener Eucharistie
gefeiert wird, weil die Priester dafür fehlen.
Früher waren diese Gedächtnisse Wegmarken
im Trauerprozess. Man hat sich zum «Siebenten»,

dann rund einen Monat nach der Beerdigung

zum «Dreissigsten» in der Kirche versammelt,

nach Ablauf des Trauerjahres fand die
erste «Jahrzeit» statt, wieder eine Gelegenheit,
sich mit den Angehörigen beim Gottesdienst
und bei einem anschliessenden Umtrunk zu
versammeln. Die Möglichkeit, eine «Jahrzeit»

zu stiften (also eine Reihe von Messen im
Abstand von einem Jahr), wird kaum mehr
wahrgenommen. Schon manche Pfarrsekretärin

hat mir erzählt, dass die Menschen die Frage
nach einer Jahrzeitstiftung nicht verstehen und
oftmals dankend ablehnen, weil sie sich nicht
für eine Zeitlang verpflichten wollen, jedes Jahr
um den Todestag herum eine Messe zu
besuchen.

Stätten der Erinnerung

Vielerorts sind die Friedhöfe viel zu gross
geworden. Ganze Gräberfelder stehen leer,
weil Urnenbestattungen viel weniger Platz
brauchen als eine Erdbestattung. Zudem werden

Gemeinschaftsgräber immer beliebter,
wo die Urnen anonym oder allenfalls mit einer
Namensinschrift auf einer Gedenktafel beigesetzt

werden. Das hat zur Folge, dass die
lauschigen Friedhöfe mit den vielen Schatten
spendenden Bäumen und schön gepflegten Blumenrabatten

zu beliebten Freizeitanlagen werden.

Gegen solche Orte der Erholung ist nichts
einzuwenden, solange die Totenruhe respektiert
wird. In grossen Städten aber müssen die
Behörden einschreiten, wenn plötzlich laute
Feste oder Partys veranstaltet werden.
Wir müssen alles daransetzen, damit unseren
Toten auch in Zukunft ein würdiger Ort für
die Bestattung und die Erinnerung an sie erhalten

bleibt. Beim Abschiednehmen, beim Toten-

8



gedenken und beim persönlichen Gebet auf
unseren Friedhöfen können wir auf alte Bräuche

zurückgreifen. Wir bringen auf dem Grabstein

Namen, Lebensdaten und christliche
Symbole an. Wir zünden Grablichter an, stellen

Weihwassergefässe ans Grab, schmücken die
Gräber liebevoll mit Blumen. Droht das alles

mit der Zeit in Vergessenheit zu geraten?
Mit all diesen Zeichen bringen wir die
Ewigkeitsdimension der christlichen Totenkultur
zum Ausdruck. Diese Dimension geht verloren,
wenn die Urne an einem vom Verstorbenen
bestimmten Ort beigesetzt wird oder die Asche

an einem von ihm geliebten Ort in der Natur
verstreut wird. Wer ausser den nächsten
Angehörigen weiss, wo das ist? Konkrete Orte und
Grabsteine helfen bei der Trauerarbeit, dienen
der Erinnerung und haben heilende Kraft im
Abschiedsschmerz. Eine Trennung der Lebenden

von den Toten wird erreicht durch das

Beisetzen auf dem auch räumlich sichtbar
abgegrenzten Friedhof. Sie hilft, sich von den
Verstorbenen allmählich innerlich zu lösen,
und umgekehrt bleiben wir mit dem bewussten

Gang auf den Friedhof mit ihnen in Verbindung.

Nur schwer vorstellbar ist, wie das
Loslassen möglich wird, wenn z.B. eine Urne zu
Hause in der Wohnung steht. Damit ist der
Tote für seine weiteren Verwandten, Freunde
und Bekannten verschwunden. Unsere Toten
sind aber nicht einfach weg, verstorben, still
und privat versorgt und womöglich vergessen.
Jeder Tote hat eine unveräusserliche Würde!
Die gilt es mit unserer sinnvollen Totenkultur
zu wahren.
Als Christen bekennen wir: «Ich glaube an die
Auferstehung der Toten.» Nicht an Wiedergeburt

oder eine westlich verharmloste Reinkar-
nation oder an ein Nichts. Nein, wir Christen
bekennen die Auferstehung zum ewigen Leben.
Wir glauben, dass Jesus, der Christus, wahrhaft
auferstanden ist und lebt. Dieses ewige Leben
ist unser Ziel. Und diese Hoffnung drückt sich
in einer würdigen Kultur des Todes aus. Die
Toten sollen einen ehrenvollen Ort für eine
pietätvolle Totenkultur haben und nicht «vom
Winde verweht» sein.

Oberer Teil der Grabplatte. Die lateinische
Inschrift lautet: Hic Resurrectionem ex-

spectant Conventuales vener. Monasterii
Beinwilensis. Fund. 1085 Renov. 1922. Hier
ruhen die Mönche des ehrwüdigen Klosters
Beinwil. Gegründet 1085, erneuert 1922.

Unterer Teil der Grabplatte. Die lateinische
Inschrift lautet: R.I.P. (Requiesant in Pace).
IN CHRISTO MORI EST AETERNUM
VIVERE. Sie mögen ruhen in Frieden. In
Christus sterben ist ewig leben.

9


	Tod und Abschied: Was ist daraus geworden? : Ein christlicher Blick auf den Totenmonat November

