Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 99 (2022)

Heft: 6

Artikel: Tod und Abschied: Was ist daraus geworden? : Ein christlicher Blick auf
den Totenmonat November

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1036636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1036636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie/Spiritualitat

Tod und Abschied: Was ist daraus geworden?

Ein christlicher Blick auf den Totenmonat November

P. Ludwig Ziegerer

Ein koniglicher Abschied

Wihrend ich diesen Aufsatz schreibe, findet in
Grossbritannien die zehntitige Staatstrauer fir
die verstorbene Konigin Elisabeth II. statt. Die
Verstorbene wurde in ihrem Sarg in alle vier Lan-
desteile des Konigreichs gefiihrt, wo Abertausen-
de Menschen an dem langsam vorbeiziehenden
Leichenzug von der Monarchin Abschied nah-
men. Zum Abschluss erfolgt die Uberfithrung
des Sarges in die Westminster Hall in London.
Mit allen militirischen Ehren endet die ergrei-
fende Prozession schliesslich unter wundervollen
Kirchengesingen im altehrwiirdigen Gebdude
des englischen Parlaments. Das ist die letzte irdi-
sche Reise der Kénigin durch ihr Reich. Auch
entlang dieser letzten Prozession sdumen unzih-
lige Menschen den Strassenrand. Wihrend der
letzten drei Tage der 6ffentlichen Aufbahrung
bilden sich Warteschlangen von Menschen, die
bereit sind, bis zu 24 Stunden auszuharren, damit
sie am Sarg vorbeigehen konnen, eine kurze letzte
Verneigung, ein paar Sekunden fir die letzte
Ehre, ein kleines Gebet.

Die ganze Welt schaut nach England in diesen
D-Days (Decisionsdays = Tage nach dem Tod).
Es fasziniert, was alles ablduft, streng nach Pro-
tokoll. Doch jeder und jede spiirt: Das sind
nicht nur Ausserlichkeiten. Da stehen nicht nur
blosse Gaffer am Wegrand, denn die wiirden
nicht stundenlang warten bis sie sich an dem
koniglichen Sarg kurz verabschieden kdonnen.
Nein, das sind zutiefst ergriffene Menschen, die
etwas zum Ausdruck bringen wollen: Dank,
Trauer, Respekt. Intuitiv merkt man: Hier gibt
es eine Totenkultur.

4

Tod, Trauer, Abschiednehmen, Aufbahrung,
Beerdigung — alles grossartig inszenierte 6ffent-
liche Akte! Welch ein Gegensatz zu dem, was
bei uns oft, und seit der Pandemie noch hiufi-
ger, in Todesanzeigen zu lesen ist: «Die Beiset-
zung der Urne fand im engsten Familienkreis
stator! Erst wenn die Beisetzung voriiber ist,
wird der Hinschied eines Menschen bekannt
gemacht. Was sich schon linger zeigte, haben
die letzten Jahre in der Pandemie enorm
beschleunigt und verstirkt. Tod, Trauer und
Beerdigung finden nur noch im privaten Rah-
men und ohne jede Offentlichkeit statt. Wenn
tiberhaupt. Viele Urnen mit der Asche bleiben
zu Hause. Es gibt keine Grab- oder Gedenkstit-
te. Moglichst diskret und ohne grosseren Auf-
wand muss alles geschehen, immer hiufiger
ohne Ritual, nicht zuletzt, weil man gar keines
mehr kennt. Ist uns die Totenkultur abhanden-
gekommen?

Freilich, wenn eine beliebte Konigin, die siebzig
Jahre lang ihrem Land in aufopfernder Weise
gedient hat, verstorben ist, gibt es ein grosses
offizielles Zeremoniell. Aber hat nicht jeder
Mensch es verdient, dass alle, die ihn gekannt
und geschitzt haben, sich von ihm verabschie-
den koénnen? Ist nicht jeder Mensch eines
Abschiedsrituals wiirdig, und sei es noch so
bescheiden? Ist es nicht wiirdig und recht, dass
es irgendwo eine Erinnerungsstitte gibt fiir ihn?

spurlos verschwinden?

Kiirzlich erzihlte mir ein junger Mann vom
Tod seiner Mutter. Erst Tage nach ihrem Able-
ben habe er es von Angehorigen erfahren. Alser



Tod des
Patron der Sterbenden (Gemilde in der Johannes-Kapelle, Hofstetten). Das Bild wurde 1777
vom Tiroler Maler Fabian Thuner geschaffen. Friiher versammelte man sich vor diesem Bild
zum Gebet, wenn jemand im Dorf im Sterben lag.



dann endlich nach Hause kam, vernahm er,
dass es keine Beerdigung gibt, keine Erinne-
rungszeichen, keine sterblichen Uberreste. Ein-
fach keine Spur mehr von der Verstorbenen, sie
habe das so gewollt. Sicher, der letzte Wille eines
Menschen muss respektiert werden. Aber wie
kann es so weit kommen, dass jemand keine
Spur hinterlassen will? Oft sind es ganz prag-
matische Griinde: Es ist der Wunsch, den Hin-
terbliebenen nicht zur Last zu fallen. Manchmal
spielen vielleicht die Finanzen eine Rolle, denn
man scheut die Kosten fiir eine traditionelle
Beerdigung auf dem Friedhof, mit Erdbestat-
tung, Gottesdienst, das anschliessende Leichen-
mabhl, fiir Grabstein und Grabpflege usw.

Der moderne Mensch tut sich schwer mit dem
Tod. Er geht dem Tod und allem, was damit
zusammenhingt, aus dem Weg. Wir westlichen
Menschen sind sehr mit dem diesseitigen Leben
beschiftigt, wollen alle seine Méglichkeiten
ausschopfen, es mit allen Mitteln verlingern
und denken selten und nicht gerne dariiber
nach, was noch kommen konnte. Viele heutige
Menschen leben ohne jeglichen Transzendenz-
bezug. Mit dem Tod ist alles aus. Wir versinken
in der Grube oder verwehen als Staub irgendwo

auf dem Feld oder auf hoher See.
Trost und Kraft in Ritualen

Doch das Leben schwindet nicht einfach dahin.
Es ldsst Spuren zuriick, spiirbare und sichtbare.
Unsere Verstorbenen haben mitten unter uns
gelebt, gearbeitet, gewirkt und vieles fiir Fami-
lie, Freunde und Gesellschaft geleistet. Sie wur-
den geliebt und haben sich gestritten. Sie lassen
viele Erinnerungen zuriick in ihrer menschli-
chen Umgebung. Dem soll Rechnung getragen
werden, auch im weiteren Kreis der Angehori-
gen und Bekannten, die bei der zunehmenden
Privatisierung des Todes ausgeschlossen sind.
Auch ist zu bedenken, dass es gerade bei einem
Todesfall hilfreich ist, fiir die Trauerarbeit in
einem weiteren sozialen Kontext eingebunden
ZU sein.

Wir haben im Christentum schlichte, tiefsin-
nige liturgische Riten, Zeichen und Symbole
bei der Bestattung. Sie sind manchmal schwer

6

auszuhalten, besonders das Versenken des Sar-
ges oder der Urne in die Erde. Mancherorts
wird das schon gar nicht mehr vor den Trau-
ernden gemacht. Nicht zumutbar, heisst es
dann. Bei der Beerdigung meines Vaters war es
so. Ich konnte mich nicht durchsetzen, weder
beim Pfarrer noch bei den Bestattern. Das
Hingenbleiben des Sarges tiber dem offenen
Grab, irgendwo zwischen Himmel und Erde,
tat mir mehr weh als das Versenken des Sarges
in die Erde, als wir den Friedhof Richtung Kir-
che verliessen. Es war ein trostloser Abschied,
und ich empfand dies als eine Zumutung,
Wenn ich selber eine Beerdigungszeremonie
leite, bete ich beim Absenken des Sarges immer
die wunderbaren Worte aus der Totenliturgie:
«In paradisum deducant te angeli .. .»:

Ins Paradies mogen die Engel

dich geleiten,

bei deiner Ankunft die Martyrer
dich empfangen

und dich fiihren in die heilige Stadt
Jerusalem.

Der Chor der Engel moge

dich empfangen,

und mit Lazarus, dem einst armen,
mogest du ewige Ruhe haben.

Einige Male habe ich bei Beerdigungen erlebr,
dass die Angehorigen am Grab lieber Luftballo-
ne steigen lassen wollten als miterleben, wie die
sterblichen Uberreste der Erde iibergeben wer-
den. Man will der Begrenztheit des irdischen
Lebens nicht ins Angesicht schauen, tiberspringt
eine Realitit, die nun einmal traurig und schwer
ist, und weicht lieber auf ein Spektakel aus, wel-
ches man bei einer Hochzeit oder auf einer
Geburtstagsparty praktiziert, einfach, weil man
keine adiquaten Ausdrucksformen fiir das
Unsagbare kennt. Ich habe es immer zugelassen,
aber erst am Schluss der christlichen Riten, wie
Erdwurf, Beweihriucherung, Aufrichtung des
Kreuzes, Gebet und Segnung des Grabes mit
dem Weihwasser durch alle Anwesenden. Ich
versuche immer beides zu vereinen: die Wiin-
sche der Angehérigen bei der Gestaltung der
Trauerfeier, mochte aber auch die traditionellen



Grabplatte in der Johannes-Kapelle in Beinwil. Hier wurden
die Beinwiler Ménche beigesetzt (Gesamtbild).



Gebete, Texte und Musik zum Leuchten brin-
gen, weil sie seit Generationen den Hinterblie-
benen Trost und Halt spenden beim Abschied-
nehmen eines geliebten Menschen.

Der Tod fiihrt Menschen zusammen

Alles, was im Zusammenhang mit dem Tod
steht, bietet so viele Moglichkeiten fiir das
menschliche Miteinander. Was zihlt im Ange-
sicht des Todes? Wire nicht ein Todesfall
Anlass fiir jeden Einzelnen, die Verwandten
wieder einmal zu treffen, fiir eine lingst fillige
Begegnung, ein klirendes Gesprich mit der
Nachbarschaft, einen Streit beizulegen, sich zu
versbhnen, gemeinsam die Trauer und die Fra-
ge nach dem Tod aufzuarbeiten? Wie kostbar
ist doch der Austausch miteinander iiber die
lustigen und schweren Erlebnisse, die wir mit
der verstorbenen Person hatten. Ich erinnere
mich an so viele Totenmihler, die ich zusam-
men mit meiner Familie und Verwandtschaft
oder in der Klostergemeinschaft erleben durfte.
Da wurde lebhaft erzihlt und manchmal auch
herzhaft gelacht, wenn Erinnerungen aus lingst
vergangenen Zeiten auftauchten. Vielleicht war
man in dem Moment, als das Erzihlte passierte,
noch verirgert. Jahre spiter sieht man es anders
oder kann damit abschliessen. Das Trauermahl
nach der Beerdigung im Kreise geliebter Men-
schen hat schon vielen geholfen, iiber die
schmerzlichen Momente wihrend der Beiset-
zung auf dem Friedhof oder des Abschiedsgot-
tesdienstes hinwegzukommen.

Wenn ich in meiner Heimatgemeinde zu
Besuch bin, gehe ich immer iiber den Friedhof.
Ich besuche nicht nur das Grab meiner Mutter.
Ich nehme mir Zeit und schaue die Griber an,
die frischen und jene, die schon lange dort sind.
Da werden plotzlich Erinnerungen wach,
Gesichter und Geschichten tauchen in meinen
Gedanken auf. Nicht selten treffe ich dort auf
andere Friedhofbesucher, die ich seit Jahrzehn-
ten nicht mehr gesehen habe. Man nihert sich,
griisst und fragt: «Bist du nicht ...?» «Ja, genau
der bin ich, und wer bist denn du ...?» Und
schon entwickelt sich ein Gesprich. Ja, die
Toten bringen die Lebenden zusammen.

8

Ein sinnvoller Brauch der katholischen Kirche
sind die Totengedichtnisse bei der Messfeier.
Auch in dieser Hinsicht droht ein Verlust. Der
jiingeren Generation ist dieser Brauch kaum
mehr bekannt. Das hat auch damit zu tun, dass
in den Gemeinden immer seltener Eucharistie
gefeiert wird, weil die Priester dafiir fehlen.
Frither waren diese Gedichtnisse Wegmarken
im Trauerprozess. Man hat sich zum «Sieben-
ten», dann rund einen Monat nach der Beerdi-
gung zum «Dreissigsten» in der Kirche versam-
melt, nach Ablauf des Trauerjahres fand die
erste «Jahrzeit» statt, wieder eine Gelegenheit,
sich mit den Angehorigen beim Gottesdienst
und bei einem anschliessenden Umtrunk zu
versammeln. Die Moglichkeit, eine «Jahrzeit»
zu stiften (also eine Reihe von Messen im
Abstand von einem Jahr), wird kaum mehr
wahrgenommen. Schon manche Pfarrsekreti-
rin hat mir erzihlt, dass die Menschen die Frage
nach einer Jahrzeitstiftung nicht verstehen und
oftmals dankend ablehnen, weil sie sich nicht
fiir eine Zeitlang verpflichten wollen, jedes Jahr
um den Todestag herum eine Messe zu
besuchen.

statten der Erinnerung

Vielerorts sind die Friedhofe viel zu gross
geworden. Ganze Griberfelder stehen leer,
weil Urnenbestattungen viel weniger Platz
brauchen als eine Erdbestattung. Zudem wer-
den Gemeinschaftsgriber immer beliebter,
wo die Urnen anonym oder allenfalls mit einer
Namensinschrift auf einer Gedenktafel beige-
setzt werden. Das hat zur Folge, dass die lau-
schigen Friedhofe mit den vielen Schatten spen-
denden Biumen und schon gepflegten Blumen-
rabatten zu beliebten Freizeitanlagen werden.
Gegen solche Orte der Erholung ist nichts ein-
zuwenden, solange die Totenruhe respektiert
wird. In grossen Stidten aber miissen die
Behorden einschreiten, wenn plétzlich laute
Feste oder Partys veranstaltet werden.

Wir miissen alles daransetzen, damit unseren
Toten auch in Zukunft ein wiirdiger Ort fiir
die Bestattung und die Erinnerung an sie erhal-
ten bleibt. Beim Abschiednehmen, beim Toten-



gedenken und beim personlichen Gebet auf
unseren Friedhéfen konnen wir auf alte Briu-
che zuriickgreifen. Wir bringen auf dem Grab-
stein Namen, Lebensdaten und christliche
Symbole an. Wir ziinden Grablichter an, stellen
Weihwassergefisse ans Grab, schmiicken die
Griber liebevoll mit Blumen. Droht das alles
mit der Zeit in Vergessenheit zu geraten?

Mit all diesen Zeichen bringen wir die Ewig-
keitsdimension der christlichen Totenkultur
zum Ausdruck. Diese Dimension geht verloren,
wenn die Urne an einem vom Verstorbenen
bestimmten Ort beigesetzt wird oder die Asche
an einem von ihm geliebten Ort in der Natur
verstreut wird. Wer ausser den nichsten Ange-
hérigen weiss, wo das ist? Konkrete Orte und
Grabsteine helfen bei der Trauerarbeit, dienen
der Erinnerung und haben heilende Kraft im
Abschiedsschmerz. Eine Trennung der Leben-
den von den Toten wird erreicht durch das Bei-
setzen auf dem auch rdumlich sichtbar abge-
grenzten Friedhof. Sie hilft, sich von den
Verstorbenen allmihlich innerlich zu 16sen,
und umgekehrt bleiben wir mit dem bewussten
Gang auf den Friedhof mit ihnen in Verbin-
dung. Nur schwer vorstellbar ist, wie das Los-
lassen moglich wird, wenn z.B. eine Urne zu
Hause in der Wohnung steht. Damit ist der
Tote fiir seine weiteren Verwandten, Freunde
und Bekannten verschwunden. Unsere Toten
sind aber nicht einfach weg, verstorben, still
und privat versorgt und womdglich vergessen.
Jeder Tote hat eine unveridusserliche Wiirde!
Die gilt es mit unserer sinnvollen Totenkultur
zu wahren.

Als Christen bekennen wir: «Ich glaube an die
Auferstehung der Toten.» Nicht an Wiederge-
burt oder eine westlich verharmloste Reinkar-
nation oder an ein Nichts. Nein, wir Christen
bekennen die Auferstehung zum ewigen Leben.
Wir glauben, dass Jesus, der Christus, wahrhaft
auferstanden ist und lebt. Dieses ewige Leben
ist unser Ziel. Und diese Hoffnung driicke sich
in einer wiirdigen Kultur des Todes aus. Die
Toten sollen einen ehrenvollen Ort fiir eine pie-
titvolle Totenkultur haben und nicht «vom
Winde verweht» sein.

Oberer Teil der Grabplatte. Die lateinische
Inschrift lautet: Hic Resurrectionem ex-
spectant Conventuales vener. Monasterii
Beinwilensis. Fund. 1085 Renov. 1922. Hier
ruben die Monche des ehrwiidigen Klosters
Beinwil. Gegriindet 1085, erneunert 1922.

Unterer Teil der Grabplatte. Die lateinische
Inschrift lautet: R.I.P. (Requiesant in Pace).
IN CHRISTO MORI EST AETERNUM
VIVERE. Sie mogen ruben in Frieden. In
Christus sterben ist ewig leben.



	Tod und Abschied: Was ist daraus geworden? : Ein christlicher Blick auf den Totenmonat November

