Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 98 (2021)

Heft: 3

Artikel: Grundwerte der Benediktusregel : ein bleibendes Zeugnis eines weisen
Monches (1974)

Autor: Niederberger, Basilius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie/Spiritualitdt

Grundwerte der Benediktusregel

Ein bleibendes Zeugnis eines weisen Monches (1974)

Altabt Basilius Niederberger (1893-1977); Abt von Mariastein 1937-1971

Abt Basilius Niederberger lernte ich gleichsam durch
die Hintertiir kennen. Es war im Frithsommer 1974.
Die Semesterferien standen vor der Tiir, dazu im
Oktober ein dreiwdchiger WK. Ich war unschliissig,
wies weitergehen sollte. Zuriick nach Fribourg, um
das Geschichtsstudium fortzusetzen? Doch wohin
mit der grossen Sehnsucht, die mich seit einiger Zeit
umtrieb? Welche Richtung wollte ich meinem
Leben geben, definitiv? Unruhig war mein Herz
und ahnte, dass es seine Ruhe allein in Gott wiirde
finden kénnen, wenn {iberhaupt.

Fines Abends blitterte ich daheim in einer Zeit-
schrift mit violectem Umschlag, darauf stand:
«Mariastein 4/74». Das Heft war mir bis anhin nie
aufgefallen. Wir waren eine katholische Familie, da
lagen stets viele fromme Zeitschriften jeglicher Cou-
leur herum, die mich, den 24-Jahrigen, nicht son-
derlich interessierten.

Zufall oder Fiigung? Ich blieb an einem Artikel hin-
gen mit dem Titel «Grundwerte der Benediktsre-
gel», verfasst von Altabt Dr. Basilius Niederberger,
begann zu lesen und kam nicht mehr los. Auf ein
paar Seiten fasste dieser mir unbekannte alte Monch
seine Erfahrungen im Umgang mit der Klosterregel
Benedikts zusammen. Respekt, Klugheit und
Niichternheit und die Weite eines gelauterten,
demiitigen Herzens sprachen aus seinen Worten. Sie
spiegelten, wie ich spiter begriff, die benediktinische
Tugend der Discretio, «der Mutter aller Tugendenn,
wie Benedikr sie nennt (RB 64,19). Am Ende der
Lektiire war mir klar: Ich bin angekommen! Und
ich wusste, was zu tun ist.

Es ist iiberaus passend, das geistliche Vermichtnis
von Abrt Basilius anlisslich des Gedenkjahres 2021
wieder zuginglich zu machen, damit es auch heute
den Weg finden kann zu den Leserinnen und Lesern
unserer Zeitschrift.

Abt Peter von Sury

Die Regel, die der hl. Benedikt vor mehr als
1400 Jahren fiir Ménche geschrieben hat, zeich-
net sich durch zihe Lebenskraft aus. Sie hat sich
jahrhundertelang Geltung verschafft. Pipste
spendeten ihr hohes Lob. Selbst weltliche Herr-
scher lernten aus ihr. Auf was legt St. Benedikt
besondern Wert?

Kein Zweifel, den ersten Platz in der Wertskala
des hl. Benedikt erhilt der christliche Glaube.
Ohne Glauben ist klosterliches Leben tiberhaupt
nicht moglich, denn es ist im Grunde gar nichts
anderes als konsequentes Leben aus dem
Glauben.

Der Glaube ist ein Geschenk Gottes. Er wird
dem Menschen bei der Taufe als Keim in die
Seele gesenkt und muss alsdann wachsen.
St. Benedikt nennt ihn «Licht». Er ist eine hohere
Sehkraft, ein Licht, das den Menschen alles so
sehen lisst, wie Gott es sieht und beurteilt. Der
Mensch sicht desto weiter und desto tiefer, je hel-
ler das Glaubenslicht wird. Und desto mehr
beurteilt er dann auch alles so wie Gott es
bewertet. Unseren Heiligen steht nicht an, den
Glauben «vergottlichendes Licht» zu nennen
(Pr). Der Glaube macht auch hellhorig (Is. 50,5
Ps. 40,7).

Solcher Glaube wurde im Elternhaus des
hl. Benedikt zu Nursia sorgfiltig gehegt und
gepflegt, inmitten eines Volkleins, das ob seiner
Sittenstrenge allenthalben angesehen war. Sol-
cher Glaube bewahrte denn auch den jungen
Benedikt vor unzihligen Gefahren, als er zum
Studium in der Weltstadt Rom weilte. Und es
war dieser Glaube, der ihn schliesslich in die
Einsamkeit trieb.

13



Hoch iiber dem See im Aniotal lebte er drei Jahre
lang als Einsiedler in einer Felsenhohle. Nur der
Moénch Romanus aus einem benachbarten Klos-
ter wusste um ihn. Er versah den Anachoret mit
Nahrung. Sonst war Gott sein einziges Du.
Betrachtung und Gebet fiillten den Tag und oft
auch die stillen Stunden der Nacht aus. In die-
ser Verborgenheit gewann Benedikt ganz tiefe
Einsichten. Er reifte zum Lehrmeister heran,
freilich nicht ohne Schmerzen, wie Alleinsein
und Versuchungen sie verursachen. Ganz vom
Glaubenslicht erhellt, ging St. Benedikt daran,
klosterliches Leben zu organisieren. Fiir Mon-
che, die in Gemeinschaft leben wollten, schrieb
er die Regel, nachdem er sie jahrzehntelang ver-
suchsweise durchgefiithre und erprobt hatte.

Wer darf ins Kloster eintreten?

Ins Kloster gehen darf nur, wen Gott ruft, und
Gottes Ruf vernimmt nur, wer glaubt. Nicht vor-
eilig soll man die Klosterpforten aufmachen, ja
man darf sogar etwas skeptisch sein, wenn ein
Kandidat um Aufnahme nachsucht. Der iltere
Maénch, der sich dem Ankémmling anzuneh-
men hat, hat sich zu vergewissern, ob ihn Gott
gerufen hat und ob er wirklich Gott suche
(K 58, 61). Man sage ihm klipp und klar, um
was es im Kloster geht: «umgiirten wir also
unsere Lenden mit dem Glauben ... und wan-
deln wir unter der Fiithrung des Evangeliums
seine Wege, damit wir den zu schauen verdienen,
der uns in Sein Reich berufen hat» (Pr).

In diesem einen Satz wird das Ziel des klosterli-
chen Lebens aufgezeigt: Das Reich Gottes, letzt-
lich die ewige Seligkeit, sodann der Weg der
dorthin fihre: Die Grundsitze des Evangeliums,
die man ausfiihren muss und der Initiant: Gott,
«der uns in Seiner Giite den Weg des Lebens
zeigt» (Pr). Gott ruft meistens nur leise, man
muss ihn wirklich suchen (K 58). Der Glaube
lisst ihn finden.

Die bildliche Ausdrucksweise «die Lenden
umgiirten» erinnertan Ex. 12, 11, wo Jahwe den
[sraeliten sagt: «So sollt ihr es (das Osterlamm)
essen: eure Lenden geglirtet, eure Schuhe an
euren Fiissen und euren Stab in euren Hinden.»

14

Also marschfertig miissen sie sein, unverziiglich
sollen sie aufbrechen konnen.

Die heutige Jugend wird fiir diese Redewendung
Verstindnis haben. Sie giirtet sich ja auch mit
der unentbehrlichen Windjacke und dem Regen-

schutz, ehe sie wandern geht.
Klosterleben ist Leben aus dem Glauben

Es mag den Neuling seltsam anmuten, wenn er
nunmehr Tag fiir Tag in aller Frithe aufstehen
und dann gemeinsam ein bis zwei Stunden lang
im Oratorium das Gotteslob singen soll. Auch
untertags legt man wiederholt die Arbeit beiseite
und widmet sich dem Gebet. Ehe man sich zur
Ruhe begibt, finden sich wiederum alle noch-
mals im Oratorium ein. Diesem Gottesdienst
darf gar nichts vorgezogen werden. Dem Welt-
menschen will das als Zeitverschwendung vor-
kommen. Der Ménch aber hat im Glauben
erkannt, dass Gott der Schopfer, unumschrink-
ter Herr ist und Anrecht hat auf unsere Huldi-
gung. IThm schulden wir auch Dank und Stihne.
Es dringt den Ménch, diesen Gott immer bes-
ser kennenzulernen.

Stundenlang vertieft er sich im Sommer wie im
Winter in Gottes Wort, ldsst Gott zu sich spre-
chen, nihrt seinen Glauben in der Liturgie und
in der gottlichen Lesung. Besorgt wacht der
hl. Benedikt dariiber, dass nur rechtgliubige
Schrifterklirer beigezogen werden (K 9). Die Zeit
der Glaubenskidmpfe war noch nicht vorbei.

Je stirker der Glaube, desto leichter geht man
den Weg der gottlichen Gebote, desto eher tiber-
windet man die Schwierigkeiten, die auch im
Kloster nicht ausbleiben (Pr). Der Glaube lisst
uns nicht nur das ewige Leben mit aller geistli-
chen Begierde ersechnen (K 4), er zeigt uns auch
die Umwelt — Menschen und Dinge — in ande-
rem Licht und lisst sie uns anders be-
werten.

Auch die Menschen im Kloster bleiben Menschen,
sind trotz edlen Strebens mit Schwichen und Feh-
lern behaftet. Was macht ihnen, die verschieden
sind an Alter, Herkommen, Temperament, Bega-
bung und Bildung, das Zusammenleben ertrig-
lich, ja schliesslich schon? Es ist der Glaube.



St. Benedikt hat mit staunenswertem Scharf-
blick das Christusgeheimnis erfasst, das der hl.
Paulus darstellt, und hat daraus die letzten Kon-
sequenzen gezogen. Christus lebt durch den
Glauben in unsern Herzen (vgl. Eph. 3, 17),
nicht miissig, er wirkt in uns. Daftir miissen wir
ihm dankbar sein und IHM, nicht uns miissen
wir die guten Werke zuschreiben, die wir mit sei-
ner Hilfe vollbringen (Pr). Christus ist es, der uns
zum ewigen Leben fiihre (K 72). Alles Bemithen
der Klosterleute muss aus der Ubernatur hervor-
gehen und ihr dienen.

Christus ist der Weg durch seine Gnadenhilfen.
Christus ist uns Weg durch jedes seiner Worte,
denn sie sind die geradeste Richtschnur fiir das
menschliche Leben (K 73). Christus ist unser
Weg durch sein Beispiel. Klosterleben ist nichts
anderes als Nachahmung des Lebens Jesu, vor
allem Nachahmung seines Gehorsams, denn
Gehorsam bis zum Tod am Kreuz war letzter
Sinn und Héhepunkt seines Lebens. Wer durch
Geduld im Kloster bis zum Tode ausharrt, der
nimmt am Leiden Christi teil (Pr).

Wissen muss man aber, dass wir Christus nicht
nur in der Liturgie und in der Meditation
finden. Wir begegnen Christus Schritt auf
Schritt — im Menschen. Das will der hl. Bene-
dikt ganz anschaulich zeigen.

Er sieht Christus im Abt. Dieser nimmt im
Kloster das Amt Christi ein. Das entdeckt frei-
lich nur, der glaubt. Zweimal betont das die
hl. Regel (K 2, 63). Man gehorcht dem Abr, als
kimen seine Befehle von Gott selbst (K 5). Die
Ehren, die man dem Abt erweist, gelten Chris-
tus. Der Abt muss sich dessen immer bewusst
sein und dieser Gedanke sei ihm Impuls zu
einer entsprechenden Lebensfithrung (K 63).
Der Gedanke an den im Menschen fortlebenden
Christus hat den hl. Benedikt mit auffallender
Sorge um die Kranken erfiillt. Thnen gewéhrt er
grossziigig Dispens von Regelvorschriften. Sie
haben Anrecht auf gepflegte Nahrung, auf eine
ruhige Zelle, auf Bider, auf einen cigenen Pfle-
ger. Dem Abt und dem Verwalter bindet Bene-
dikt auf das Gewissen, dass sie sich immer wieder
vergewissern, ob den Kranken wirklich nichts

abgehe. Auch schrulligen und anspruchsvollen
Patienten schuldet man immer Geduld (K 36).
Warum das alles?

«Der Kranke verkorpert den leidenden Herrn,
den Mann der Schmerzen» (B. Steidle). Wenn
Christus einst zum Gericht kommt, wird er sich
mit den Kranken identifizieren und erkliren:
«Ich war krank und ihr habt mich besucht, oder
auch «Ich war krank und ihr habt mich nicht
besucht» (Mt. 25, 306).

« Wir begegnen Christus Schritt
auf Schritt — im Menschen.
Das will der hl. Benedikt

ganz anschaulich zeigen. »)

Ahnliche Uberlegungen sind massgebend auch
bei der Aufnahme von Gisten.

Zur Zeit des hl. Benedikt gab es auf dem Land
noch nicht Gaststitten wie heute. Mit Vorliebe
suchten Hochgestellte, Pilger und Arme Unter-
kunft in den Klostern. Auch landfahrendes Volk
trieb sich withrend der Vélkerwanderung herum.
Man musste daher in den Klastern zu jeder
Tageszeit auf Besuche gefasst sein. Sie konnten
auch unangemeldet noch zu spiter Stunde kom-
men, wenn sich die Monche zur Ruhe begeben
wollten. Damit Stérungen méglichst vermieden
werden, ordnete der hl. Benedikt an, dass man
fir Giste ausserhalb der Ménchwohnung gut
cingerichtete Riume mit separater Kiiche habe.
Es sollte auch jederzeit jemand zur Stelle sein,
der Ankommende empfangen konnte. St. Bene-
dikt hat ein eigenes Empfangszeremoniel erar-
beitet oder iibernommen, denn allen sollte
entsprechende Ehre und Aufmerksamkeit zuteil
werden. Auch wenn der Pfortner gar nicht
wusste, wer anklopfte, hatte er mit «Gott sei
Dank» zu antworten und in aller Freundlichkeit
der Furcht Gottes hurtig im Eifer der Liebe
Bescheid zu geben (K 66). Die Begriindung
fiir alle diese Anordnungen heisst wieder: «Ich
war Gast, und ihr habt mich aufgenommen»

(M. 25, 35, K 53).

15



In diesem Zusammenhang fillc die Bemerkung
St. Benedikts auf: «der Aufnahme der Armen
und Fremden widme man besonders gewissen-
haft Sorge, weil in ihnen noch mehr Christus
aufgenommen wird.» Diesen Appell an den
Glaubensgeist hiilt er hier fiir angebracht, «weil
das herrische Auftreten der Reichen sich selbst
Ansehen verschafft» (K 53). Die Armen und
Bedringten waren Benedikts Lieblinge. Sie fan-
den, wie Gregor d. G. in seinen Dialogen berich-
tet, an ihm stets einen viterlichen Freund und
Wohltiter.

Glaubensgeist gibt auch materiellen Dingen
gegeniiber eine neue Einstellung. Der Verwalter,
und nicht nur gerade er, alle, die in Kiiche, Gar-
ten, Werkstitten und auf dem Feld zu hantieren
haben, miissen zu allem Gerit Sorge tragen, als
wire es heiliges Altargerit (K 31). Das Kloster ist
Gottes Eigentum, ist «Gotteshaus» und den
Ménchen nur zur Nutzniessung iiberlassen. Mit
allem, auch mit Materiellem muss Gott verherr-
licht werden (K 57).

Wenn man alle diese Stellen der hl. Regel tiber-
denkt, wird man zugeben miissen, dass St. Bene-
dikt dem Glauben eine umgestaltende Kraft
zuschreibt. Wird nicht das ganze Leben anders,
wenn es vom Glauben bestimmt wird?

Aber wenn man nur gerade diese Stellen liest,
wird man dann nicht versucht zu fragen:

war st. Benedikt nicht doch Utopist?

Wausste er um die Bedenken und Widerreden der
Menschen, denen man solch ein Leben aus dem
Glauben zumutet?

St. Benedikt kannte das Leben so, wie es wirk-
lich ist. Er, der echte und niichterne Romer,
dachte durchaus realistisch, wenn er Richtlinien
fir die Verwaltung aufstellte. Seine Diskretion
— das werden wir noch sehen — sagt zur Gentige,
dass er kein Pseudosupernaturalist war und sein
Strafkodex beweist vollends, dass ihm Wider-
stinde gegen konsequentes Glaubensleben kei-
neswegs fremd waren. Auch die Vorschrift, die
Geister zu priifen (K 58), wie auch die Mahnung
zu einer gewissen Vorsicht bei der Aufnahme von
Unbekannten (K 53) verrit seinen kritischen
Sinn.

16

Trotzdem war St. Benedikt tief davon tiberzeugt,
dass der Glaube die Welt zu besiegen vermag
(vgl. 1. Jo. 5, 4), und er suchte gerade im Klos-
ter, diesen Sieg anzubahnen. Er horte nichr auf,
das Ideal aufzuzeigen, wenn er sich auch bewusst
war, dass seine ginzliche Verwirklichung nicht
jedem jederzeit gelingen wird. Aber wenigstens
unverdrossen danach streben muss der Monch.

Einige Schlussfolgerungen

Man hat Kardinal Bengsch, Erzbischof von Ber-
lin, in einem Interview («Vaterland», Luzern,
17. November 1972) die Frage vorgelegt: «Wel-
chen Sinn und welche Bedeutung haben in der
heutigen Zeit noch die religiosen Orden?» Der
Kardinal antwortete: «Ich glaube, dass diese
Frage gleichzeitig die Frage nach dem Sinn und
dem Wert der Kirche in der heutigen Zeit stellt.
Und die Unsicherheit iiber den Sinn des Ordens-
lebens kommt aus der Unsicherheit Gber die
eigentliche Aufgabe der Kirche in der heutigen
Welt. Unwillkiirlich sind wir heute alle versucht,
Sinn und Wert jeder Institution daran zu
messen, ob sie zur Vermenschlichung des
Menschen, zur Verbesserung der Welt, zur not-
wendigen Umgestaltung der Gesellschaft bei-
trigt. Ohne Zweifel kann und soll das auch die
Kirche: aber diese Sinnbestimmung kann fiir
die Kirche nicht die erste sein, wie fiir andere
gesellschaftliche Gruppierungen und Institu-
tionen.»

Und dann fihrt der Kardinal im Anschluss an
das zweite Vatikanum (Kirche 8) fort: «Die Kir-
che muss die Gemeinschaft der Glaubenden
sein, das heisst, ihr Sinn kommt zuerst aus der
Antwort auf die Beru ﬁmg Gottes, auf sein Fvan-
gelium.» Kann man aber nicht heute weithin
einen gewissen Glaubensschwund feststellen? Ist
dieser Umstand vielleicht einer der Griinde, wes-
halb Ordensberufe seltener geworden sind?

Ein anderer Gedanke mag die Ordensleute zu
einer ernsten Gewissenserforschung ermahnen.

Kardinal Bengsch hilt fiir die primire Aufgabe
der Kirche die Verkiindigung, «dass der Mensch
berufen und befihigt ist, sich im Akt des Glau-
bensgehorsams Gott ganz zu {ibereignen». Und
dann sagt der Kardinal: «Die Aufgabe der Orden



aber ist es, diese eigentliche Berufung der Kirche
in exemplarischer Weise zu leben.» Sich Gott
tibereignen heisst, sich Gott ganz und gar zur
Verfligung zu stellen, auf seine Pline einzuge-
hen. Das soll ermoglicht werden, indem die
Ordensleute die sogenannten evangelischen Rite
befolgen und dadurch frei bleiben von Bindun-
gen, die an und fur sich berechtigt sind. Sie ver-
zichten nicht aus Selbstsucht, sondern aus
hoheren Interessen, um der Kirche, «um des
Himmelreiches willen» (Mt. 19, 12).

Wie erfiillen die Ordensleute, die mitten in einer
Wohlstandsgemeinde leben und Tag fiir Tag den
Verlockungen dieser Wohlstandsgesellschaft
ausgesetzt sind, ihre eigentliche Aufgabe?
Gegen den Strom schwimmen setzt viel Kraft
voraus.

St. Benediket liess sich im Kampf mit dem damals
noch michtigen Heidentum nicht ermiiden.
Und noch eine Frage stelltsich in diesem Zusam-
menhang: Wird nicht hier eine Zukunftsauf-
gabe der Klster avisiert? Dem Menschen, der
mitten in einer sikularisierten Welt lebt, scheint
ein Leben aus dem Glauben schwer zu werden.
Wenn die klosterlichen Gemeinschaften dieses
Glaubensleben in exemplarischer Weise fiihren,
kénnten sie nicht dadurch den bedringten, rin-
genden Menschen Hilfe leisten? Sollten sie nicht
ihre Pforten 6ffnen fiir Einkehrtage, fir «Klos-
ter auf Zeit»? Die heutigen Menschen sollten
sehen, dass es solche gibt, die Gott suchen, sei-
nem Dienst nichts vorziehen, ihm zuliebe auf
allerlei verzichten und auch fiir den Mitmen-
schen Zeit haben, seine Note verstehen und zu
helfen nach Maglichkeit bereit sind, weil sie in
jedem Menschen Christus erkennen.

Ehrfurcht

Nach St. Benedikt wird das Leben schoner, wenn
in allen seinen Bereichen Ehrfurcht waltet.
Ehrfurche setzt Ehrerweis voraus, und dieser
dussert sich durch konventionelle Zeichen, die je
nach Zeit, Ort und Kultur verschieden sein
konnen.

Ehrerweis ist Anerkennung und Bezeugung
eines Vorzuges, einer hervorragenden Leistung,
cines Ranges oder Standes.

Jesus Sirach (10, 30) wusste, dass es Leute gibt,
die wegen ihres Reichtums geehrt werden. Diese
altcestamentliche Beobachtung kénnen wir alle
auch heute bestitigen. Man macht viel Aufhe-
bens bei sportlichen Spitzenleistungen. Man
zeichnet mit dem Nobelpreis aus, wer sich erfolg-
reich fiir den Weltfrieden eingesetzt oder die
Wissenschaft wesentlich gefordert hat.
Dichtern, Kiinstlern, Komponisten errichtet man
Standbilder wie den siegreichen Feldherren.
Wem schulden wir Ehrfurche?

Hier stossen wir auf eine gewisse Schwierigkeit. Ist
nicht das Wort zusammengesetzt aus zwei Begrif-
fen, die in entgegengesetzte Richtung deuten?
Zu Ehrerweisen fithlen wir uns irgendwie spon-
tan angeregt, bei Massenehrungen werden wir
«hingerissen» und spenden frenetischen Beifall.

«( Gegen den Strom schwimmen
setzt viel Kraft voraus. ))

Aber «Furcht»? Die hilt uns zuriick, kann uns
sogar zu Flucht antreiben.

Wie reagieren wir nun in Wirklichkeit?
Uberlegenheit weckt in jedem, der noch natiir-
lich empfinder, Aufmerksamkeit, Respekt, ja
Staunen und Bewunderung. Je hoher die Uber-
legenheit, desto kleiner, unzulinglicher kommen
wir uns vor. Desto eher treten wir in den Hin-
tergrund — wir flichen. Das ungefihr will in die-
sem Zusammenhang das Wort «Furcho sagen.
Der Ehrfiirchtige lebt in einer gewissen Span-
nung;: Hochachtung, Bewunderung — Scheu,
Zuriickhaltung,

UniibertrefHlich hat der wortgewaltige hl. Augus-
tin das ausgedriicke, als er seine Gotterfahrung
schilderte: Inhorrui — inferbui. Ein unzertrenn-
liches Sowohl-Als auch. Vor Gottes Grisse er-
schauerte er — in Furcht. Er spiirte den Abgrund,
der das Geschopf vom Schopfer trennt. Aber an
den gleichen Worten erglitht er «in Hoffnung
und Frohlocken» iiber die Erbarmung Gottes,
des Vaters. Die Gnade hatte ihn beriihrt.
Ehrfurcht ist mehr als Anstand und Hoflich-
keit. Ehrfurcht ist heilige Scheu, Bewusstsein,
dass man ganz Grossem gegeniiber steht. Mag
sein, dass man es mehr ahnt als ergriindet.

17



Wwie kann St. Benedikt Ehrfurcht
fiir alle fordern?

Der hl. Thomas von Aquin lehrt, Ehrfurcht
bringe man einem entgegen, weil in ithm etwas
Gottliches verborgen sei: Gnade, Tugend oder
doch wenigstens eine Spur seiner Allmacht
und Weisheit, das natiirliche Ebenbild Gottes
(S. Th. 2-2, q. 19, a. 3 ad 1). Nach Gottlichem
greift man nicht mit unreinen Hinden. Wir
reden von «heiliger» Scheu.

Sieht man das Gottliche? Leider nicht. Man
muss daran glauben. Wir sahen, dass der
hl. Benedikt den Glauben als die Kraft betrach-
tet, die das ganze Leben umgestaltet. Er fordert
Ehrfurche fiir alle, sie ist naturnotwendige Kon-
sequenz aus dem Glauben.

Man spiirt die gottliche Atmosphire, wenn man
besinnlich liest, was in der hl. Regel geschrieben
wird iiber den Gottesdienst, dem man nichts
vorziechen darf, iber Stimmstirke, Gestus und
Haltung beim Gebet, {iber das Schweigen, das
immer im Gotteshaus zu herrschen hat und in
das man nur eintreten darf zur Zwiesprache mit
dem Allerhochsten (K 8-20).

Aber auch Menschen schulden wir Ehrfurchr.
Jeder wird von Gott geliebt, in jedem wirke der
Herr, denn das Gute, das wir tun, vermag keiner
aus eigener Kraft zu leisten, sondern es geschicht
vom Herrn (Pr). Alle sind zur Teilnahme an
Gottes Leben und Seligkeit berufen, und wer
weiss, ob nicht «der andere» an der himmlischen
Tafel weiter hinaufriicken darf? Jedenfalls soll
sich keiner iiber den andern erheben (Pr. K 7).
Wen St. Benedikt nicht vom Segen der Ehr-
furcht tiberzeugt, der mag nachdenklich werden,
wenn er Tun und Lassen eines Ehrfurchts-
losen sieht.

Wer ist das? Das ist ein Mensch, der das Staunen
verlernt hat, der sich dessen schimen wiirde,
wenn es iber ihn kommen mochte. Ein solcher
Mensch ist schnell fertig mit seinem Werturteil.
Er versteht alles besser als andere. Er ist blasiert,
wird frech. Thn interessiert nur, was ihm niitzt.
Riicksicht auf andere kennt er nicht. Er ist Ego-
ist und Materialist.

Wer fordert Fortschritt und Freude an der
Gemeinschaft?

18

Wer macht das Zusammenleben froh und erfolg-
reich? Der Ehrfurchtslose trigt kaum dazu bei.
Die Frage scheint berechtigt zu sein, ob nicht ein
Zusammenhang bestehe zwischen Glaubens-
schwund und Formzerfall, die man beide heute
beobachtet. Auch die Frage steigt auf, ob uns
nicht der Mangel an Ehrfurcht beingstigen
miisse. Man denke an Antiautoritire.

Gewiss, es gibt zeitbedingte Zeichen der Ehr-
furcht, die den urspriinglichen Sinn nach und
nach nicht mehr erkennen lassen. Sie muten uns
steif, schwulstig, erzwungen, unnatiirlich an.
Wenn man solche Zeichen aufgibr, ist nichts ver-
loren. Weniger, aber durchschaubare, aufrichtige
Zeichen leisten besseren Dienst. Hat aber ihr
Abbau (ohne Ersatz) nicht doch gewisse Gren-
zen? Der hl. Benedikt hat in einer rohen Zeit mit
der Ehrfurcht wirkliche Werte gerettet.
Ungezihlte Psalmstellen sagen uns, dass Ehr-
furchr vereinbar ist mit Freude und Frohsinn.
Die Apostel fithlten sich in Jesu Nihe wohl.
Christus lehrt die echte Ehrfurcht und St. Bene-
dikt will, dass uns die Liebe zu Christus iiber
alles gehe (K 5, 72).

Wenn andere uns mit Ehrfurcht entgegenkom-
men sollen, miissen zuerst wir ihnen so begeg-
nen, schlicht, ehrlich, iiberzeugt. Ehrfurcht
schulden wir auch den Vertrautesten und immer,
auch in der Freizeit.

Ecwas Gottliches, etwas von seiner Allmachrt,
Weisheit, Giite, Langmut trifft man in jedem
Menschen.

Diskretion

Charakeeristisch fiir die Benediktusregel ist nach
dem Zeugnis Gregors d. Gr. die Diskretion.
Man iibersetzt dieses aus dem Latein stammende
Wort gern mit «weise Massigungy. Ist Diskretion
wirklich ein Grundwert? Auch heute noch?
Jetzt preist man die Hochstleistung. Sie wird mit
Edelmetall ausgezeichnet. Meisterschaft macht
weltberithmt.

Nehmen wir uns indes Zeit und sehen wir ein-
mal, was man mit Diskretion {iberhaupt meint
und sehen wir, wie St. Benedikt sie iibte. Erst
dann kénnen wir sagen, ob sie in unsere Zeit
noch passt.



Das ominose «dis» setzt im allgemeinen eine
Vielheit voraus, und dann beginnt man zu tei-
len, zu zerlegen, zu spalten. Der Diskrete steht
auch vor einer Vielfalt, aber er arbeitet nicht mit
Atomkraft, er zertriimmert nicht. Er sieht alles
gut an, mochte auf den Grund sehen, er sichtet,
unterscheidet, scheidet aus. Dann erst entschei-
detersich. Diskretion ist eine Tugend, verwandt
mit der Kardinalstugend der Missigung. Der
Diskrete ist niemals masslos. Er ist jeder Uber-
treibung abhold. Er verfolgt aber keineswegs
grundsitzlich die weiche Linie. Er ist zih und
harrt geduldig aus, wenn Héchstes auf dem
Spiele steht. Das macht ihn tapfer. Wie der
Gerechte ist der Diskrete immer darauf bedacht,
gutes Recht anderer zu respektieren. Er hat Ach-
tung vor fremder Eigenart und lisst sie gewih-
ren, sofern sie nicht stort. Er wigt nicht mit
Unzen. Er kann grossziigig sein. Wie der Kluge
sucht auch der Diskrete nach dem sichersten
Weg und nach den vorziiglichsten Mitteln, um
ans Ziel zu kommen. Er ist nie unklug. Wih-
rend aber der «nur» Kluge im allgemeinen kiihl
und berechnend ist, sagt man dem Diskreten ein

gewisses Wohlwollen, feines Empfinden und
Einfiihlen nach.

{( Etwas Gottliches, etwas
von seiner Allmacht, Weisheit,
Giite, Langmut trifft man
in jedem Menschen. ))

Wenn man einem Indiskretion vorwirft, meint
man nicht, dass er ein Fehlurteil gefille habe.
Man will ausdriicken, dass er es an Riicksicht-
nahme, an Takt fehlen liess.

Man wird aus diesen kurzen Worten den Schluss
zichen diirfen, Diskretion sei keine einfache
Sache. Man wird sie nicht von einem Tag auf den
andern erwerben. Sie setzt viel Erfahrung voraus.
Aber man wird zugeben, dass Diskretion das
offenbart, was man «Kern der Personlichkeit»
nennt (vgl. S. th. 2-2, q. 47,a. 1, ad 1).

St. Benedikt hat keine theoretische Abhandlung
tiber die Diskretion hinterlassen. Wo und wie
hat er sie gepflegt?

Beispiele der Diskretion

Der hl. Benedikt setzt gerne an die Spitze der
Regelvorschriften einen Grundsatz, der im Keim
ein monastisches Ideal enthilt. Der Grundsatz
kann der Heiligen Schrift enthommen sein,
auch einer allbekannten Erfahrung. Benedikt
priift dann, wie man diesem Grundsatz im Klos-
ter entsprechen kann. Er legt auseinander, legt
beiseite und dann wihlt er, aber nicht unbedingt
das Idealste. Er entscheidet sich fur das, was jetzt
und hier durchfiihrbar ist, was alle leisten
koénnen.

Grundsartz: «Dem Gottesdienst darf nichts vor-
gezogen werden» (K 43). Damit ist der Gottes-
dienst im engsten Wortsinn gemeint, der Kult,
das Gotteslob.

Wieviel Stunden sollen nun diesem vornehm-
sten Dienst eingerdumt werden?

Benedikt selbst hat sich als Eremit tagelang dem
Gebet gewidmet. Er las, dass Wiistenviter jeden
Tag das ganze Psalterium beteten. Dazu braucht
man mehrere Stunden. Er hatte aber auch beob-
achtet, dass die Menschen des Abendlandes
anders eingestellt sind als die Orientalen. Er
wusste, dass die Hiufung von gleichen Gebeten
ermiidet. Mit Beriicksichtigung all dieser
Umstinde setzte er das klosterliche Gebetspen-
sum so fest, dass es fruchtbar werden kann. Er
unterbricht den Gesang der Psalmen und streut
Antiphonen, Leitverse, Lesungen, Responsorien,
Hymnen, Versikel ein. Sie sollen helfen, die Psal-
men und Lesungen auszukosten, zu vertiefen, sie
sollen helfen, Gedanken des Offiziums dem
Gedichtnis einzuprigen. Man nimmt sie mit
und denkt untertags wieder an sie. Das liturgi-
sche Gebet wird auf mehrere Tagzeiten verteilt.
So wird das Tagwerk geheiligt: Beten und Arbei-
ten sind unsere Aufgaben. Nochmals verrit St.
Benedikt seine Diskretion mit der Bemerkung:
Wenn einem (Abt) die Gebetsdisposition, die er
mit so grosser Umsicht und Sorgfalt festgelegt
hat, nicht entsprechen sollte, so diirfe er sie abin-
dern, nur bittet er noch, man sollte im Laufe
jeder Woche das ganze Psalterium verrichten,
damit man nicht den Vorwurf der Lauheit ver-
diene (K 18). Der Diskrete ist nicht stur, er lisst
auch eine fremde Ansicht gelten.

19



Ein anderer Grundsatz: «Der Miissiggang ist der
Feind der Seele.» Die Erfahrung bestitigt den
Satz. Daher gleich die praktische Anordnung:
«Deshalb miissen sich die Briider zu bestimmten
Zeiten mit Handarbeit beschiftigen, zu
bestimmten Stunden hinwieder mit heiliger
Lesungy (K 48). Also mit Mass und Abwechs-
lung! Der Diskrete weiss, dass man so weniger
tiberdriissig wird. Er weiss auch, dass nicht jede
Tageszeit gleich geeignet ist fiir jede Arbeit. Im
Winter beginnt das Tagwerk mit Studium, mit
Lesung; aufs Feld und in den Garten geht man
erst, wenn es wirmer wird. Im Sommer macht
man es gerade umgekehrt.

Nicht jeder kann jede Arbeit verrichten. Robus-
ten weise man die schwereren zu, die weniger
Starken darf man nicht iiberlasten. Nicht jede
Arbeit ist gleich wichtig und gleich dringend.
Der Verwalter hat einen bedeutsamen Posten,
daher wird er vom Kiichendienst befreit. Auch
andere konnen von dieser oder jener Arbeit dis-
pensiert werden im Interesse einer dringenden
(K 35). In Stosszeiten sollen den verantwortli-
chen Briiddern Gehilfen gegeben werden, «damit
sie ohne Murren dienen» (K 53) und «das anver-
traute Amt mit Gleichmut erfiillen» (K 31).
Friede und Freude tragen viel zum Erfolg bei.
Ein dritter Grundsatz: «Ein jeder hat seine eigene
Gabe von Gott, der eine so, der andere so»
(1. Kor. 7, 7). Dieser Tatsache triigt St. Benedikt
auch in natiirlichen Belangen Rechnung. Erwill
im Kloster die urchristliche Praxis durchfiihren.
Von der Gemeinde in Jerusalem lesen wir: «Auch
gab es keine Bediirftigen unter ihnen ... es
wurde jedem zugeteilt, je nachdem er bediirftig
war» (Apg. 4, 34 f.). Der eine braucht mehr, der
andere kommt mit weniger aus. «Wer weniger
braucht, danke Gott, wer mehr braucht, soll es
bekommen, aber er erhebe sich nicht ob der
NaChSiCht» (K 34)

Bekanntlich ist es schwierig, den Speisezettel fiir
eine Gemeinschaft aufzusetzen. St. Benedikt
beteuert denn auch, dass er nur mit einer gewis-
sen Angstlichkeit das Mass von Nahrung und
Trank fiir andere festsetze (K 40). Vermutlich hat
er erst nach «Vernchmlassung» angeordnet, dass
man zur Hauptmahlzeit zwei verschiedene
gekochte Speisen auftrage, damit man das

20

Bekommliche wihlen kann. Wenn immer mog-
lich, soll man Obst und frisches Gemiise geben.
(Also Vitamine!) Hochst diskret ist St. Benedikts
Verfiigung bezgl. Wein. Asketen meinen, die
Maénche sollten tiberhaupt auf den Genuss von
Wein vollig verzichten. Das wiire zweifelsohne
ein Ideal. Aber Benedikt wagt es nicht, zu diesem
Ideal alle zu verpflichten. «Wem Gott jedoch die
Enthaltsamkeit verleiht, der wisse, dass er dafiir
einen besonderen Lohn empfingt.» Es kann auch
sein, dass in einer bestimmten Gegend gar kein
Wein wichst. Import war damals umstindlich
und teuer. Was dann? «Jene, die dort wohnen,
sollen Gott preisen und nicht murren.» Wo man
Wein bekommen kann, darf man ihn geniessen,
aber «nicht bis zur Sittigung». Zur Erntezeit, in
der Sommerhitze, mag der Abt nach Gutdiinken
eine Zubusse gewihren (K40). Es liessen sich
noch viele Beispiele «weiser Missigung» aus der
hl. Regel anfiihren, doch sehen wir nur noch, wo
St. Benedikts Diskretion am schonsten kund
wird.

(( Friede und Freude tragen
viel zum Erfolg bei. »)

Der hl. Benedikt hat das Kloster nie als eine
Gemeinschaft von Vollkommenen betrachtet. Er
rechnet durchaus mitallerlei Schwichen und Feh-
lern bei den Ménchen und mahnt auch den Abrt,
immer auf der Hur zu sein. «Er schaue immer mit
Misstrauen, auf seine eigene Gebrechlichkeit»
(K 64). Der hl. Benedikt hat daher einen eigenen
Strafkodex in seiner Regel aufgenommen. Auch
in diesem Kapitel fehlt der Grundsatz nicht. Er
lautet kurz: «Der Abt hasse die Fehler» (K 64). Er
tibersehe sie nicht. «Sobald sie zu entstehen begin-
nen, schneide er sie mit der Wurzel aus» (K 2).
Wie heilig ernst es ihm mit der Disziplin im Klos-
ter ist, erhellt die Forderung, dass Vornehme, die
einen Sohn im Kloster haben, sich eidlich ver-
pflichten miissen, Missstinden im Kloster keinen
Vorschub zu leisten (K 59). St. Benedikt sagt kate-
gorisch: «Wir erlauben nicho (K 6), und «Wir ver-
dammen mit ewigem Ausschluss allerorts» (K 6).
Kurzum: «In allem sollen demnach alle der Regel
als Meisterin folgen und keiner soll vermessent-

lich von ihr abweichen» (K 3).



Um seinen Worten mehr Nachachtung zu ver-
schaffen, droht St. Benedikt auch mit Strafen
(K 23, 24, 25. 26).

Das ganze klosterliche Strafverfahren ist aus-
schliesslich dem Abt vorbehalten (K 70). Man
glaube aber ja nicht, dass irgendwelche sadisti-
sche Geliiste ihn reizen. St. Benedikt weist wie-
derholt und immer sehr cindringlich und ernst
darauf hin, dass beim fiirchterlichen Gericht
Gott Rechenschaft verlangt, sowohl iiber die
Lehre des Abtes wie auch {iber den Gehorsam der
Schiiler. «Und wissen soll der Abt, dass dem Hir-
ten zur Last fille, wann immer der Hausvater an
den Schafen weniger Nutzen findet». Aber auch
die Monche stehen eines Tages vor dem Richter-
stuhl des Allwissenden, und diesen Tag soll man
fiirchten (K 4,7). Sinn und Zweck der monasti-
schen Disziplin ist also, dass Abt und Ménche
nicht die ewige Seligkeit verscherzen.

St. Benedikt weiss, dass es eine «schwierige und
mithevolle Sache» ist, Seelen zu leiten. Er Giber-
legt lange, wie er vorgehen soll, und schaut vor
allem auf Christus, der ihm hier der einzige
Lehrmeister ist.

Im Geiste Christi stellt Benedikt Ausfithrungs-
bestimmungen auf.

Den obersten Grundsatz «Der Abt hasse die Feh-
ler» erganzt er selbst sogleich, indem er zuftigt: «Er
liebe die Briider.» Das eine darf das andere nicht
ausschliessen. Dann mahnt er, der Abt «rotte die
Fehler klug und mit Liebe aus» (K 64). «Er denke
daran, dass man das geknickte Rohr nicht voll-
ends knicken darf (Mt. 12, 20). «Er strafe nicht
zu sehr, damit das Gefiss nicht zerbreche, wenn
er den Rost zu sehr abzuschaben versucht» (K 64).
«Immer stelle er die Barmherzigkeit hoher als das
Gericht» (Jk. 2, 13, K 64).

Man sieht, St. Benedikt schont die Delinquenten,
er sucht ihr Bestes, will sie retten. Nicht jeder Ver-
stoss gegen Hausordnung und Regelvorschrift ist
gleich schwerwiegend (K 24, 25, 44). St. Benedikt
trifft daher auch ganz verschiedene Vorkehrungen,
um sie abzustellen. Er wendet zuerst Mahnung,
Zurechtweisung, Tadel unter vier Augen an. Wenn
diese nichts erreichen und wenn der Schlendrian
auch andern auffillt, dann wird der Fehlende
offentlich geriigt. Man soll nicht den Eindruck
bekommen, man dulde die Unordnung,

Auch die Strafen sind gestuft. Sie sollen nicht
nur der Grosse des Vergehens entsprechen —
Sithnecharakter —, sie sollen auch der Sinnesart
des Straffilligen angepasst werden, sollen zu sei-
ner Besserung beitragen. Daher sollen Zuchtlose
und Unruhige hirter gerligt werden, wihrend
Gehorsame und Demiitige eher einer Aufmun-
terung, ja einer «Beschworung» bedirfen.
«Gleichgiiltige mahnen wir zu tadeln und zu
strafen» (K 2).

Eine harte Strafe verhingen hat nur dann einen
Sinn, «<wenn der Schuldige einsicht, was fiir eine
schwere Strafe das ist» (K 23). Die empfindlichste
Ahndung der hl. Regel ist die zeitweilige Aus-
schliessung aus der klosterlichen Gemeinschaft.
Italienern, fir solche wurde die Regel
in erster Linie geschrieben, ist es nur wohl, wenn
sie beisammen sein diirfen. Daher leiden sie mehr
als andere, wenn sie nirgends Anschluss finden.
Nur fiir die grobsten Verfehlungen darf die klos-
terliche Absonderung verhingt werden.

{{ Man sieht, St. Benedikt schont
die Delinquenten, er sucht ihr
Bestes, will sie retten. »)

Der Ausgeschlossene darf erst zu spiterer Stunde
essen — muss also fasten und auf Gesellschaft
verzichten. Er muss allein arbeiten, und im Chor
darf er keine Antiphon und keinen Psalm
anstimmen, auch keine Lesung tibernehmen,
muss in demiitiger Haltung die Briidder um Ver-
zeihung bitten. Allen ist verboten, mit ihm zu
reden (K 24, 25).

Im 27. Kapitel der hl. Regel ldsst uns St. Bene-
dikt in sein Herz schauen. Es ist iiberschrieben
mit den Worten: «Wie der Abt um die Ausge-
schlossenen besorgt sein soll.»

Wer nicht an der klosterlichen Gemeinschaft
teilnehmen darf, der kann verzagt, verbittert
werden. Daher bittet der Abt iltere, kluge, erfah-
rene Briider, dass sie sich um einen solchen lie-
bevoll annehmen. Sie sollen unvermerkt — ohne
Aufsehen zu machen — ihn aufsuchen, mit ihm
reden, ihn reden lassen, sollen ihn trosten, auf-
richten, sollen ihm zeigen, dass nicht alles verlo-
ren ist, ihre Vermittlung beim Abt und den

21



andern Briidern anbieten, kurz, sie sollen ihm
den Weg zur Gemeinschaft zuriick weisen und
ihm dabei helfen. Und unterdessen sollen alle fiir
den hart Gemassregelten beten. «Es soll sich an
ihm die Liebe bewihren» (2 Kor. 2, 8).

Fiir den Fall, dass die Ausschliessung auf einen
Bruder keinen Eindruck machen sollte, wiirde
korperliche Ziichtigung vielleicht ihn eher zu
Reue fiithren. Auch diese ist vorgesehen. In der
rohen Zeit, in der Benedikt lebte, beurteilte man
Rutenschlige anders als heute.

Bei allen seinen Anordnungen muss dem Abt das
Bild des guten Hirten vorschweben, das Chris-
tus selbst gezeichnet hat. Er geht dem in der
Wiiste verirrten Schifchen nach und kehrt nicht
zuriick, bis er es findet. Dann trigt er es auf sei-
nen Schultern zu den andern heim (K 27). Diese
Miihe darf den Abt nicht verdriessen. Er hat ja
die Leitung von kranken Seelen und keine
Tyrannis tiber diese inne.

Was aber, wenn einmal ein Monch in wichtigen
Belangen den Gehorsam versagt, halsstarrig,
stolz auftritt, auf keinen hort, murrt und gar
noch andere aufwiegelt? An diese Moglichkeit
denkt der hl. Benedikt auch noch. Dann kime
das Wohl des ganzen Klosters in Gefahr. Dann,
aber wirklich erst dann, wenn alle Versuche, den
Verblendeten zuriickzuholen, umsonst gewesen
wiren, dann miisste der Unverbesserliche entlas-
sen werden, «damit nicht das riudige Schaf die
ganze Herde anstecke» (K 28). Aber selbst in
diesem Fall wire die Klosterpforte nicht zuge-
schlagen. Den ehrlich Reumiitigen nimmt
St. Benedikt wieder auf, wie den verlorenen
Sohn in der Bibel (K 29).

Die Bussdisziplin der Benediktusregel ist offen-
sichtlich der allgemeinen kirchlichen Busspraxis
des 6. Jahrhunderts nachgebildet. Wie diese hat
sich auch die klosterliche im Laufe der Jahrhun-
derte, vor allem seit dem Zweiten Vatikanum
geandert. Sie ist milder geworden.

Fehler werden aber immer wieder vorkommen,
und somit bleibt die Plicht der Sithne und der
Lebensbesserung.

Ist Diskretion zeitgemass?

Jetzt, wo das Kollektiv alles und der Einzelne nur
als Nummer gilt, werden die Pépste nicht miide,
Rechte und Wiirde der menschlichen Person

22

hervorzuheben und sich fiir sie einzusetzen.
Auch St. Benedikt tut das. Und schimmern
nicht Glaube und Ehrturcht durch alle seine
Forderungen der Diskretion? Wire nicht jeder
Schuldbare dankbar, wenn Eltern, Lehrer, Vor-
gesetzte, auch Behorden, im Geiste St. Benedikts
mit ihm verfahren wiirden?

Diskretion biirgt fiir Ordnung, Ruhe, Frieden,
Liebe und auch fiir Erfolg jeglicher Gemein-
schaft.

Schweigsamkeit

Wer erstmals ein Kloster besucht, dem fillt eine
gewisse Stille auf. Man redet nicht unterschieds-
los in allen Rdumen. Es gibt eigene Sprechzim-
mer und es gibt eine Klausur, zu der man nicht
ohne Weiteres Zutritt hat. Wenn man dort in
den Gingen cinem Monch begegnet, griisst er
wohl mit freundlichem Kopfnicken, aber er geht
schweigend am Fremden vortiber. St. Benedikt
hat in seinen Kléstern nicht «ewiges Schweigen»
angeordnet, er hat das Sprechen rationiert, auf
das Notwendige eingeschrinkt, Zeit und Ort
dafiir bestimmt.

Allerlei Griinde haben ihn dazu veranlasst. Auch
hier entnimmt er der Heiligen Schrift Grund-
sitze. Er zitiert das Buch der Spriiche: «Beim Viel-
reden wirst du der Siinde nicht entgehen» (10, 9)
und: «Tod und Leben sind in der Gewalt der
Zunge» (18, 21). Auch im Neuen Testament ist
die Rede von Zungensiinden. Der hl. Jakob weist
vor allem darauf hin: «Aus demselben Munde
geht Segen und Fluch hervor» (Jak. 3, 10). Wer
viel und schnell redet, tiberlegt zu wenig. Vor
dieser Gefahr will St. Benedikt die Seinen fern-
halten.

Ein anderer Grund: «Reden und Lehren geziemt
dem Meister, Schweigen und Horen kommt dem
Schiiler zu» (K 6). Man wird bei diesen Worten
an die alten Philosophenschulen erinnert. Die
kannten noch keinen Schiilerrat und wussten
nichts von einem Mitbestimmungsrecht der Jiin-
ger bei der Wahl des Lehrstoffes und der Lehr-
methode. Der Schiiler musste sich sogar eine
Zeitlang im Schweigen iiben. Tempi passati!
St. Benedikts Klosterregel beginnt mit dem
Wort: «Horch, mein Sohn.» Der Ménchspatri-



arch hat dem Neuling viel zu sagen. Er muss ja
in ein ganz ungewohntes Leben eingefithre wer-
den. Er soll wirklich Lehrling sein. Man erteilt
ihm Unterricht, er wird mit mannigfaltigen
Ubungen vertraut gemacht.

Wichtiger ist fiir St. Benedikt das Horchen auf
den Heiligen Geist. Gott ist der beste Lehrmeis-
ter. Er spricht zu uns in der Liturgie und in der
«gottlichen Lesungy. Dieser wird viel Zeit einge-
riaumt. Sie verlangt Nachdenken. Dabei soll man
nicht gestort werden. Im Interesse der Geis-
tessammlung wird das Reden im Kloster ratio-
niert. Mit Gott darf man allezeit und allerorten
ins Gesprich kommen. Davon sollen uns Men-
schen nicht abhalten.

{ Zuerst soll einer, ehe er
etwas aussprich, tiberlegen,
was er sagen will. ))

Auffallend strenges Schweigen ist im Kloster
angeordnet in der Zeit nach der Komplet bis zur
Morgenfriithe. Wer dieses Schweigen ohne hin-
reichenden Grund bricht, verfillt der Strafe.
Klosterleute wissen, dass dieses nichtliche
Schweigen — auch «grosses Schweigen» wird es
genannt — eine wahre Wohltat ist. «Endlich
allein», mochte der eine oder andere seufzen.
Jetzt gehort man sich selbst, kann dies und jenes
noch fertig machen, kann den scheidenden Tag
tiberdenken, den kommenden vorbereiten. Kost-
bar ist ein letztes Zwiegesprich mit Gott, ein stil-
les Gedenken an Hingeschiedene.

St. Benedikt weiss aus Erfahrung, dass erfolgrei—
ches Schaffen nur dem méglich ist, der «dabei»
bleibt, der sich nicht ablenken lisst. Der Plaude-
rer richtet nicht viel aus, er kommt zu spit und
tibersieht manches (K 48).

Man tberlege, ob St. Benedikts Anordnungen
nicht doch viel Lebensweisheit enthalten. Wird
ihre Befolgung — den Umstinden entspre-
chend — nicht auch den Menschen in der Welt
zum Segen gereichen?

Der moderne Mensch wird gehetzt. Er sehntsich
nach Ruhe, nach Stille. Er mochte auch wieder
einmal sich selbst gehdren. Auch aussprechen

mochte er sich, Klarheit bekommen will er tiber
viele Fragen, die ihn bedringen.

Das wusste das zweite Vatikanische Konzil. Es ver-
langt auch von den Ordensleuten apostolischen
Einsatz und empfiehlt immer wieder den Dialog.
Die Abteien des hl. Benedikt diirften sich dafiir
eignen, unter volliger Wahrung ihrer Eigenart, auf
die das Konzil Riicksicht nimmt. Einen fruchtba-
ren Dialog fithren ist nicht leicht. Das muss man
lernen, und man lernt es schneller, wenn man sich
zuerst im Schweigen geiibt hat. Der hl. Basil, den
Benedikt oft um Rat gefragt hat und den er dank-
bar und ehrfiirchtig «unsern Vater Basilius» nennt,
gibt uns Winke. Er schrieb im vierten Jahrhun-
dert. Seine Worte sind immer noch aktuell. «Auch
auf den Punkt muss man achtgeben, zu lernen, wie
man ein Gesprich zu fiihren hat, zu fragen, ohne
iibertriebenen Ernst, Antwort zu geben, ohne das
Verlangen zu prunken, einen lehrreichen Redner
nicht zu unterbrechen noch vom ehrgeizigen Ver-
langen beseelt zu sein, ein eigenes Wort einfliessen
zu lassen, massvoll im Sprechen und Hoéren zu
sein, sich nicht zu schimen, Ratschlige anzuneh-
men, noch unwillig, solche zu gelben, noch das,
was man an Kenntnissen andern schuldet, nicht
anzuerkennen ...

Zuerst soll einer, ehe er etwas ausspricht, tiberle-
gen, was er sagen will.

Er sei hoflich, wenn er angesprochen wird, er sei
giitig im Verkehr mit andern. Nie soll er durch
Wissen zu gefallen suchen, sondern sich der
Ruhe und Milde mit giitigem Mahnen befleissen.
Barsches Wesen muss stets, sogar beim Tadeln,
vermieden werden» (Migne, PG 32, 230). Bes-
ser wird kaum ein Autor des 20. Jahrhunderts
sagen konnen, worauf es beim Dialog ankommt.
Der hl. Benedikt hat eine Monchsregel geschrie-
ben, er wollte klosterliches Leben ordnen.

Wer jedoch aufmerksam diese Regel liest,
wird zugeben, dass auch das Leben in der Welt
anders — ruhiger, friedlicher, menschlicher —
wiirde, wenn man es nach den Grundsitzen
St. Benedikes gestaltete.

Es kommt hier nicht auf die Befolgung des Buch-
stabens an. Zeitbedingte Anordnungen darf man
tibergehen oder durch zeitgemisse ersetzen.

Der Geist ist es, der lebendig macht.

3]
(S8}



	Grundwerte der Benediktusregel : ein bleibendes Zeugnis eines weisen Mönches (1974)

