
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 98 (2021)

Heft: 3

Artikel: Grundwerte der Benediktusregel : ein bleibendes Zeugnis eines weisen
Mönches (1974)

Autor: Niederberger, Basilius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie/Spiritualität —

Grundwerte der Benediktusregel
Ein bleibendes Zeugnis eines weisen Mönches (1974)

Altabt Basilius Niederberger (1893-1977); Abt von Mariastein 1937-1971

Abt Basilius Niederberger lernte ich gleichsam durch
die Hintertür kennen. Es war im Frühsommer 1974.

Die Semesterferien standen vor der Tür, dazu im
Oktober ein dreiwöchiger WK. Ich war unschlüssig,
wie's weitergehen sollte. Zurück nach Fribourg, um
das Geschichtsstudium fortzusetzen? Doch wohin
mit der grossen Sehnsucht, die mich seit einiger Zeit
umtrieb? Welche Richtung wollte ich meinem
Leben geben, definitiv? Unruhig war mein Herz
und ahnte, dass es seine Ruhe allein in Gott würde
finden können, wenn überhaupt.
Eines Abends blätterte ich daheim in einer
Zeitschrift mit violettem Umschlag, darauf stand:
«Mariastein 4/74». Das Heft war mir bis anhin nie

aufgefallen. Wir waren eine katholische Familie, da

lagen stets viele fromme Zeitschriften jeglicher Couleur

herum, die mich, den 24-Jährigen, nicht
sonderlich interessierten.
Zufall oder Fügung? Ich blieb an einem Artikel hängen

mit dem Titel «Grundwerte der Benediktsregel»,

verfasst von Altabt Dr. Basilius Niederberger,

begann zu lesen und kam nicht mehr los. Auf ein

paar Seiten fasste dieser mir unbekannte alte Mönch
seine Erfahrungen im Umgang mit der Klosterregel
Benedikts zusammen. Respekt, Klugheit und
Nüchternheit und die Weite eines geläuterten,
demütigen Herzens sprachen aus seinen Worten. Sie

spiegelten, wie ich später begriff, die benediktinische

Tugend der Discretio, «der Mutter aller Tugenden»,
wie Benedikt sie nennt (RB 64,19). Am Ende der

Lektüre war mir klar: Ich bin angekommen! Und
ich wusste, was zu tun ist.
Es ist überaus passend, das geistliche Vermächtnis

von Abt Basilius anlässlich des Gedenkjahres 2021

wieder zugänglich zu machen, damit es auch heute

den Weg finden kann zu den Leserinnen und Lesern

unserer Zeitschrift.
Abt Peter von Sury

Die Regel, die der hl. Benedikt vor mehr als
1400 Jahren für Mönche geschrieben hat, zeichnet

sich durch zähe Lebenskraft aus. Sie hat sich

jahrhundertelang Geltung verschafft. Päpste
spendeten ihr hohes Lob. Selbst weltliche Herrscher

lernten aus ihr. Auf was legt St. Benedikt
besondern Wert?
Kein Zweifel, den ersten Platz in der Wertskala
des hl. Benedikt erhält der christliche Glaube.
Ohne Glauben ist klösterliches Leben überhaupt
nicht möglich, denn es ist im Grunde gar nichts
anderes als konsequentes Leben aus dem
Glauben.
Der Glaube ist ein Geschenk Gottes. Er wird
dem Menschen bei der Taufe als Keim in die
Seele gesenkt und muss alsdann wachsen.
St. Benedikt nennt ihn «Licht». Er ist eine höhere
Sehkraft, ein Licht, das den Menschen alles so
sehen lässt, wie Gott es sieht und beurteilt. Der
Mensch sieht desto weiter und desto tiefer, je heller

das Glaubenslicht wird. Und desto mehr
beurteilt er dann auch alles so wie Gott es

bewertet. Unseren Heiligen steht nicht an, den
Glauben «vergöttlichendes Licht» zu nennen
(Pr). Der Glaube macht auch hellhörig (Is. 50,5
Ps. 40,7).
Solcher Glaube wurde im Elternhaus des

hl. Benedikt zu Nursia sorgfältig gehegt und
gepflegt, inmitten eines Völkleins, das ob seiner

Sittenstrenge allenthalben angesehen war.
Solcher Glaube bewahrte denn auch den jungen
Benedikt vor unzähligen Gefahren, als er zum
Studium in der Weltstadt Rom weilte. Und es

war dieser Glaube, der ihn schliesslich in die
Einsamkeit trieb.

13



Hoch über dem See im Aniotal lebre er drei Jahre

lang als Einsiedler in einer Felsenhöhle. Nur der
Mönch Romanus aus einem benachbarten Kloster

wusste um ihn. Er versah den Anachoret mit
Nahrung. Sonst war Gott sein einziges Du.
Betrachtung und Gebet füllten den Tag und oft
auch die stillen Stunden der Nacht aus. In dieser

Verborgenheit gewann Benedikt ganz tiefe
Einsichten. Er reifte zum Lehrmeister heran,
freilich nicht ohne Schmerzen, wie Alleinsein
und Versuchungen sie verursachen. Ganz vom
Glaubenslicht erhellt, ging St. Benedikt daran,
klösterliches Leben zu organisieren. Für Mönche,

die in Gemeinschaft leben wollten, schrieb

er die Regel, nachdem er sie jahrzehntelang
versuchsweise durchgeführt und erprobt hatte.

wer darf ins Kloster eintreten?

Ins Kloster gehen darf nur, wen Gott ruft, und
Gottes Rufvernimmt nur, wer glaubt. Nicht
voreilig soll man die Klosterpforten aufmachen, ja
man darf sogar etwas skeptisch sein, wenn ein
Kandidat um Aufnahme nachsucht. Der ältere
Mönch, der sich dem Ankömmling anzunehmen

hat, hat sich zu vergewissern, ob ihn Gott
gerufen hat und ob er wirklich Gott suche

(K 58, 61). Man sage ihm klipp und klar, um
was es im Kloster geht: «umgürten wir also

unsere Lenden mit dem Glauben und wandeln

wir unter der Führung des Evangeliums
seine Wege, damit wir den zu schauen verdienen,
der uns in Sein Reich berufen hat» (Pr).
In diesem einen Satz wird das Ziel des klösterlichen

Lebens aufgezeigt: Das Reich Gottes, letztlich

die ewige Seligkeit, sodann der Weg der
dorthin führt: Die Grundsätze des Evangeliums,
die man ausführen muss und der Initiant: Gott,
«der uns in Seiner Güte den Weg des Lebens

zeigt» (Pr). Gott ruft meistens nur leise, man
muss ihn wirklich suchen (K 58). Der Glaube
lässt ihn finden.
Die bildliche Ausdrucksweise «die Lenden

umgürten» erinnert an Ex. 12, 11, wo Jahwe den
Israeliten sagt: «So sollt ihr es (das Osterlamm)
essen: eure Lenden gegürtet, eure Schuhe an
euren Füssen und euren Stab in euren Händen.»

Also marschfertig müssen sie sein, unverzüglich
sollen sie aufbrechen können.
Die heutige Jugend wird für diese Redewendung
Verständnis haben. Sie gürtet sich ja auch mit
der unentbehrlichen Windjacke und dem Regenschutz,

ehe sie wandern geht.

Klosterleben ist Leben aus dem Glauben

Es mag den Neuling seltsam anmuten, wenn er
nunmehr Tag für Tag in aller Frühe aufstehen
und dann gemeinsam ein bis zwei Stunden lang
im Oratorium das Gotteslob singen soll. Auch

untertags legt man wiederholt die Arbeit beiseite
und widmet sich dem Gebet. Ehe man sich zur
Ruhe begibt, finden sich wiederum alle nochmals

im Oratorium ein. Diesem Gottesdienst
darf gar nichts vorgezogen werden. Dem
Weltmenschen will das als Zeitverschwendung
vorkommen. Der Mönch aber hat im Glauben
erkannt, dass Gott der Schöpfer, unumschränkter

Herr ist und Anrecht hat auf unsere Huldigung.

Ihm schulden wir auch Dank und Sühne.
Es drängt den Mönch, diesen Gott immer besser

kennenzulernen.
Stundenlang vertieft er sich im Sommer wie im
Winter in Gottes Wort, lässt Gott zu sich
sprechen, nährt seinen Glauben in der Liturgie und
in der göttlichen Lesung. Besorgt wacht der
hl. Benedikt darüber, dass nur rechtgläubige
Schrifterklärer beigezogen werden (K 9). Die Zeit
der Glaubenskämpfe war noch nicht vorbei.
Je stärker der Glaube, desto leichter geht man
den Weg der göttlichen Gebote, desto eher
überwindet man die Schwierigkeiten, die auch im
Kloster nicht ausbleiben (Pr). Der Glaube lässt

uns nicht nur das ewige Leben mit aller geistlichen

Begierde ersehnen (K 4), er zeigt uns auch
die Umwelt — Menschen und Dinge — in anderem

Licht und lässt sie uns anders
bewerten.

Auch die Menschen im Kloster bleiben Menschen,
sind trotz edlen Strebens mit Schwächen und Fehlern

behaftet. Was macht ihnen, die verschieden
sind an Alter, Herkommen, Temperament, Begabung

und Bildung, das Zusammenleben erträglich,

ja schliesslich schön? Es ist der Glaube.

14



St. Benedikt hat mit staunenswertem Scharfblick

das Christusgeheimnis erfasst, das der hl.
Paulus darstellt, und hat daraus die letzten

Konsequenzen gezogen. Christus lebt durch den
Glauben in unsern Herzen (vgl. Eph. 3, 17),

nicht müssig, er wirkt in uns. Dafür müssen wir
ihm dankbar sein und IHM, nicht uns müssen

wir die guten Werke zuschreiben, die wir mit seiner

Hilfe vollbringen (Pr). Christus ist es, der uns
zum ewigen Leben führt (K 72). Alles Bemühen
der Klosterleute muss aus der Ubernatur hervorgehen

und ihr dienen.
Christus ist der Weg durch seine Gnadenhilfen.
Christus ist uns Weg durch jedes seiner Worte,
denn sie sind die geradeste Richtschnur für das

menschliche Leben (K 73). Christus ist unser
Weg durch sein Beispiel. Klosterleben ist nichts
anderes als Nachahmung des Lebens Jesu, vor
allem Nachahmung seines Gehorsams, denn
Gehorsam bis zum Tod am Kreuz war letzter
Sinn und Höhepunkt seines Lebens. Wer durch
Geduld im Kloster bis zum Tode ausharrt, der

nimmt am Leiden Christi teil (Pr).
Wissen muss man aber, dass wir Christus nicht

nur in der Liturgie und in der Meditation
finden. Wir begegnen Christus Schritt auf
Schritt - im Menschen. Das will der hl. Benedikt

ganz anschaulich zeigen.
Er sieht Christus im Abt. Dieser nimmt im
Kloster das Amt Christi ein. Das entdeckt freilich

nur, der glaubt. Zweimal betont das die
hl. Regel (K 2, 63). Man gehorcht dem Abt, als

kämen seine Befehle von Gott selbst (K 3). Die
Ehren, die man dem Abt erweist, gelten Christus.

Der Abt muss sich dessen immer bewusst
sein und dieser Gedanke sei ihm Impuls zu
einer entsprechenden Lebensführung (K 63).
Der Gedanke an den im Menschen fortlebenden
Christus hat den hl. Benedikt mit auffallender

Sorge um die Kranken erfüllt. Ihnen gewährt er

grosszügig Dispens von Regelvorschriften. Sie

haben Anrecht auf gepflegte Nahrung, auf eine

ruhige Zelle, auf Bäder, auf einen eigenen Pfleger.

Dem Abt und dem Verwalter bindet Benedikt

aufdas Gewissen, dass sie sich immer wieder

vergewissern, ob den Kranken wirklich nichts

abgehe. Auch schrulligen und anspruchsvollen
Patienten schuldet man immer Geduld (K 36).
Warum das alles?

«Der Kranke verkörpert den leidenden Herrn,
den Mann der Schmerzen» (B. Steidle). Wenn
Christus einst zum Gericht kommt, wird er sich

mit den Kranken identifizieren und erklären:
«Ich war krank und ihr habt mich besucht», oder
auch «Ich war krank und ihr habt mich nicht
besucht» (Mt. 25, 36).

Wir begegnen Christus Schritt
aufSchritt - im Menschen.

Das will der hl. Benedikt

ganz anschaulich zeigen. »
Ahnliche Überlegungen sind massgebend auch
bei der Aufnahme von Gästen.
Zur Zeit des hl. Benedikt gab es auf dem Land
noch nicht Gaststätten wie heute. Mit Vorliebe
suchten Hochgestellte, Pilger und Arme Unterkunft

in den Klöstern. Auch landfahrendes Volk
trieb sich während der Völkerwanderung herum.
Man musste daher in den Klöstern zu jeder
Tageszeit auf Besuche gefasst sein. Sie konnten
auch unangemeldet noch zu später Stunde kommen,

wenn sich die Mönche zur Ruhe begeben
wollten. Damit Störungen möglichst vermieden
werden, ordnete der hl. Benedikt an, dass man
für Gäste ausserhalb der Mönchwohnung gut
eingerichtete Räume mit separater Küche habe.
Es sollte auch jederzeit jemand zur Stelle sein,
der Ankommende empfangen konnte. St. Benedikt

hat ein eigenes Empfangszeremoniel
erarbeitet oder übernommen, denn allen sollte

entsprechende Ehre und Aufmerksamkeit zuteil
werden. Auch wenn der Pförtner gar nicht
wusste, wer anklopfte, hatte er mit «Gott sei

Dank» zu antworten und in aller Freundlichkeit
der Furcht Gottes hurtig im Eifer der Liebe
Bescheid zu geben (K 66). Die Begründung
für alle diese Anordnungen heisst wieder: «Ich

war Gast, und ihr habt mich aufgenommen»
(Mt. 25, 35, K 53).

15



In diesem Zusammenhang fällt die Bemerkung
St. Benedikts auf: «der Aufnahme der Armen
und Fremden widme man besonders gewissenhaft

Sorge, weil in ihnen noch mehr Christus
aufgenommen wird.» Diesen Appell an den

Glaubensgeist hält er hier für angebracht, «weil
das herrische Auftreten der Reichen sich selbst
Ansehen verschafft» (K 53). Die Armen und
Bedrängten waren Benedikts Lieblinge. Sie
fanden, wie Gregor d. G. in seinen Dialogen berichtet,

an ihm stets einen väterlichen Freund und
Wohltäter.
Glaubensgeist gibt auch materiellen Dingen
gegenüber eine neue Einstellung. Der Verwalter,
und nicht nur gerade er, alle, die in Küche, Garten,

Werkstätten und auf dem Feld zu hantieren
haben, müssen zu allem Gerät Sorge tragen, als

wäre es heiliges Altargerät (K 31). Das Kloster ist
Gottes Eigentum, ist «Gotteshaus» und den
Mönchen nur zur Nutzniessung überlassen. Mit
allem, auch mit Materiellem muss Gott verherrlicht

werden (K 57).
Wenn man alle diese Stellen der hl. Regel
überdenkt, wird man zugeben müssen, dass St. Benedikt

dem Glauben eine umgestaltende Kraft
zuschreibt. Wird nicht das ganze Leben anders,

wenn es vom Glauben bestimmt wird?
Aber wenn man nur gerade diese Stellen liest,
wird man dann nicht versucht zu fragen:

War St. Benedikt nicht doch Utopist?

Wusste er um die Bedenken und Widerreden der
Menschen, denen man solch ein Leben aus dem
Glauben zumutet?
St. Benedikt kannte das Leben so, wie es wirklich

ist. Er, der echte und nüchterne Römer,
dachte durchaus realistisch, wenn er Richtlinien
für die Verwaltung aufstellte. Seine Diskretion

- das werden wir noch sehen — sagt zur Genüge,
dass er kein Pseudosupernaturalist war und sein
Strafkodex beweist vollends, dass ihm Widerstände

gegen konsequentes Glaubensleben

keineswegs fremd waren. Auch die Vorschrift, die
Geister zu prüfen (K 58), wie auch die Mahnung
zu einer gewissen Vorsicht bei der Aufnahme von
Unbekannten (K 53) verrät seinen kritischen
Sinn.

Trotzdem war St. Benedikt tiefdavon überzeugt,
dass der Glaube die Welt zu besiegen vermag
(vgl. 1. Jo. 5, 4), und er suchte gerade im Kloster,

diesen Sieg anzubahnen. Er hörte nicht auf,
das Ideal aufzuzeigen, wenn ersieh auch bewusst

war, dass seine gänzliche Verwirklichung nicht
jedem jederzeit gelingen wird. Aber wenigstens
unverdrossen danach streben muss der Mönch.

Einige Schlussfolgerungen

Man hat Kardinal Bengsch, Erzbischofvon Berlin,

in einem Interview («Vaterland», Luzern,
17. November 1972) die Frage vorgelegt: «Welchen

Sinn und welche Bedeutung haben in der

heutigen Zeit noch die religiösen Orden?» Der
Kardinal antwortete: «Ich glaube, dass diese

Frage gleichzeitig die Frage nach dem Sinn und
dem Wert der Kirche in der heutigen Zeit stellt.
Und die Unsicherheit über den Sinn des Ordenslebens

kommt aus der Unsicherheit über die

eigentliche Aufgabe der Kirche in der heutigen
Welt. Unwillkürlich sind wir heute alle versucht,
Sinn und Wert jeder Institution daran zu
messen, ob sie zur Vermenschlichung des

Menschen, zur Verbesserung der Welt, zur
notwendigen Umgestaltung der Gesellschaft
beiträgt. Ohne Zweifel kann und soll das auch die
Kirche: aber diese Sinnbestimmung kann für
die Kirche nicht die erste sein, wie für andere

gesellschaftliche Gruppierungen und
Institutionen.»

Und dann fährt der Kardinal im Anschluss an
das zweite Vatikanum (Kirche 8) fort: «Die Kirche

muss die Gemeinschaft der Glaubenden
sein, das heisst, ihr Sinn kommt zuerst aus der
Antwort aufdie Berufung Gottes, aufsein
Evangelium.» Kann man aber nicht heute weithin
einen gewissen Glaubensschwund feststellen? Ist
dieser Umstand vielleicht einer der Gründe, weshalb

Ordensberufe seltener geworden sind?
Ein anderer Gedanke mag die Ordensleute zu
einer ernsten Gewissenserforschung ermahnen.
Kardinal Bengsch hält für die primäre Aufgabe
der Kirche die Verkündigung, «dass der Mensch
berufen und befähigt ist, sich im Akt des

Glaubensgehorsams Gott ganz zu übereignen». Und
dann sagt der Kardinal: «Die Aufgabe der Orden

16



aber ist es, diese eigentliche Berufung der Kirche
in exemplarischer Weise zu leben.» Sich Gott
übereignen heisst, sich Gott ganz und gar zur
Verfügung zu stellen, auf seine Pläne einzugehen.

Das soll ermöglicht werden, indem die
Ordensleute die sogenannten evangelischen Räte

befolgen und dadurch frei bleiben von Bindungen,

die an und für sich berechtigt sind. Sie

verzichten nicht aus Selbstsucht, sondern aus
höheren Interessen, um der Kirche, «um des

Himmelreiches willen» (Mt. 19, 12).

Wie erfüllen die Ordensleute, die mitten in einer
Wohlstandsgemeinde leben und Tag für Tag den

Verlockungen dieser Wohlstandsgesellschaft
ausgesetzt sind, ihre eigentliche Aufgabe?
Gegen den Strom schwimmen setzt viel Kraft
voraus.
St. Benedikt liess sich im Kampfmit dem damals
noch mächtigen Heidentum nicht ermüden.
Und noch eine Frage stellt sich in diesem
Zusammenhang: Wird nicht hier eine Zukunftsaufgabe

der Klöster avisiert? Dem Menschen, der

mitten in einer säkularisierten Welt lebt, scheint
ein Leben aus dem Glauben schwer zu werden.
Wenn die klösterlichen Gemeinschaften dieses

Glaubensleben in exemplarischer Weise führen,
könnten sie nicht dadurch den bedrängten,
ringenden Menschen Hilfe leisten? Sollten sie nicht
ihre Pforten öffnen für Einkehrtage, für «Kloster

auf Zeit»? Die heutigen Menschen sollten
sehen, dass es solche gibt, die Gott suchen,

seinem Dienst nichts vorziehen, ihm zuliebe auf
allerlei verzichten und auch für den Mitmenschen

Zeit haben, seine Nöte verstehen und zu
helfen nach Möglichkeit bereit sind, weil sie in
jedem Menschen Christus erkennen.

Ehrfurcht

Nach St. Benedikt wird das Leben schöner, wenn
in allen seinen Bereichen Ehrfurcht waltet.
Ehrfurcht setzt Ehrerweis voraus, und dieser

äussert sich durch konventionelle Zeichen, die je
nach Zeit, Ort und Kultur verschieden sein
können.
Ehrerweis ist Anerkennung und Bezeugung
eines Vorzuges, einer hervorragenden Leistung,
eines Ranges oder Standes.

Jesus Sirach (10, 30) wusste, dass es Leute gibt,
die wegen ihres Reichtums geehrt werden. Diese
alttestamentliche Beobachtung können wir alle
auch heute bestätigen. Man macht viel Aufhebens

bei sportlichen Spitzenleistungen. Man
zeichnet mit dem Nobelpreis aus, wer sich erfolgreich

für den Weltfrieden eingesetzt oder die
Wissenschaft wesentlich gefördert hat.
Dichtern, Künstlern, Komponisten errichtet man
Standbilder wie den siegreichen Feldherren.
Wem schulden wir Ehrfurcht?
Hier stossen wir aufeine gewisse Schwierigkeit. Ist
nicht das Wort zusammengesetzt aus zwei Begriffen,

die in entgegengesetzte Richtung deuten?

Zu Ehrerweisen fühlen wir uns irgendwie spontan

angeregt, bei Massenehrungen werden wir
«hingerissen» und spenden frenetischen Beifall.

(.{ Gegen den Strom schwimmen

setzt viel Kraft voraus. »
Aber «Furcht»? Die hält uns zurück, kann uns

sogar zu Flucht antreiben.
Wie reagieren wir nun in Wirklichkeit?
Überlegenheit weckt in jedem, der noch natürlich

empfindet, Aufmerksamkeit, Respekt, ja
Staunen und Bewunderung. Je höher die
Überlegenheit, desto kleiner, unzulänglicher kommen
wir uns vor. Desto eher treten wir in den
Hintergrund -wir fliehen. Das ungefähr will in
diesem Zusammenhang das Wort «Furcht» sagen.
Der Ehrfürchtige lebt in einer gewissen
Spannung: Hochachtung, Bewunderung — Scheu,

Zurückhaltung.
Unübertrefflich hat der wortgewaltige hl. Augustin

das ausgedrückt, als er seine Gotterfahrung
schilderte: Inhorrui - inferbui. Ein unzertrennliches

Sowohl-Als auch. Vor Gottes Grösse
erschauerte er - in Furcht. Er spürte den Abgrund,
der das Geschöpf vom Schöpfer trennt. Aber an
den gleichen Worten erglüht er «in Hoffnung
und Frohlocken» über die Erbarmung Gottes,
des Vaters. Die Gnade hatte ihn berührt.
Ehrfurcht ist mehr als Anstand und Höflichkeit.

Ehrfurcht ist heilige Scheu, Bewusstsein,
dass man ganz Grossem gegenüber steht. Mag
sein, dass man es mehr ahnt als ergründet.

17



wie kann St. Benedikt Ehrfurcht
für alle fordern?

Der hl. Thomas von Aquin lehrt, Ehrfurcht
bringe man einem entgegen, weil in ihm etwas
Göttliches verborgen sei: Gnade, Tugend oder
doch wenigstens eine Spur seiner Allmacht
und Weisheit, das natürliche Ebenbild Gottes
(S. Th. 2-2, q. 19, a. 3 ad 1). Nach Göttlichem
greift man nicht mit unreinen Händen. Wir
reden von «heiliger» Scheu.
Sieht man das Göttliche? Leider nicht. Man
muss daran glauben. Wir sahen, dass der
hl. Benedikt den Glauben als die Kraft betrachtet,

die das ganze Leben umgestaltet. Er fordert
Ehrfurcht für alle, sie ist naturnotwendige
Konsequenz aus dem Glauben.
Man spürt die göttliche Atmosphäre, wenn man
besinnlich liest, was in der hl. Regel geschrieben
wird über den Gottesdienst, dem man nichts
vorziehen darf, über Stimmstärke, Gestus und
Haltung beim Gebet, über das Schweigen, das

immer im Gotteshaus zu herrschen hat und in
das man nur eintreten darfzur Zwiesprache mit
dem Allerhöchsten (K 8-20).
Aber auch Menschen schulden wir Ehrfurcht.
Jeder wird von Gott geliebt, in jedem wirkt der
Herr, denn das Gute, das wir tun, vermag keiner
aus eigener Kraft zu leisten, sondern es geschieht
vom Herrn (Pr). Alle sind zur Teilnahme an
Gottes Leben und Seligkeit berufen, und wer
weiss, ob nicht «der andere» an der himmlischen
Tafel weiter hinaufrücken darf? Jedenfalls soll
sich keiner über den andern erheben (Pr. K 7).
Wen St. Benedikt nicht vom Segen der
Ehrfurcht überzeugt, der mag nachdenklich werden,

wenn er Tun und Lassen eines Ehrfurchtslosen

sieht.
Wer ist das? Das ist ein Mensch, der das Staunen
verlernt hat, der sich dessen schämen würde,
wenn es über ihn kommen möchte. Ein solcher
Mensch ist schnell fertig mit seinem Werturteil.
Er versteht alles besser als andere. Er ist blasiert,
wird frech. Ihn interessiert nur, was ihm nützt.
Rücksicht auf andere kennt er nicht. Er ist Egoist

und Materialist.
Wer fördert Fortschritt und Freude an der
Gemeinschaft?

Wer macht das Zusammenleben froh und erfolgreich?

Der Ehrfurchtslose trägt kaum dazu bei.

Die Frage scheint berechtigt zu sein, ob nicht ein

Zusammenhang bestehe zwischen Glaubensschwund

und Formzerfall, die man beide heute
beobachtet. Auch die Frage steigt auf, ob uns
nicht der Mangel an Ehrfurcht beängstigen
müsse. Man denke an Antiautoritäre.
Gewiss, es gibt zeitbedingte Zeichen der
Ehrfurcht, die den ursprünglichen Sinn nach und
nach nicht mehr erkennen lassen. Sie muten uns
steif, schwulstig, erzwungen, unnatürlich an.
Wenn man solche Zeichen aufgibt, ist nichts
verloren. Weniger, aber durchschaubare, aufrichtige
Zeichen leisten besseren Dienst. Hat aber ihr
Abbau (ohne Ersatz) nicht doch gewisse Grenzen?

Der hl. Benedikt hat in einer rohen Zeit mit
der Ehrfurcht wirkliche Werte gerettet.
Ungezählte Psalmstellen sagen uns, dass
Ehrfurcht vereinbar ist mit Freude und Frohsinn.
Die Apostel fühlten sich in Jesu Nähe wohl.
Christus lehrt die echte Ehrfurcht und St. Benedikt

will, dass uns die Liebe zu Christus über
alles gehe (K 5, 72).
Wenn andere uns mit Ehrfurcht entgegenkommen

sollen, müssen zuerst wir ihnen so begegnen,

schlicht, ehrlich, überzeugt. Ehrfurcht
schulden wir auch den Vertrautesten und immer,
auch in der Freizeit.
Etwas Göttliches, etwas von seiner Allmacht,
Weisheit, Güte, Langmut trifft man in jedem
Menschen.

Diskretion

Charakteristisch für die Benediktusregel ist nach
dem Zeugnis Gregors d. Gr. die Diskretion.
Man übersetzt dieses aus dem Latein stammende
Wort gern mit «weise Mässigung». Ist Diskretion
wirklich ein Grundwert? Auch heute noch?

Jetzt preist man die Höchstleistung. Sie wird mit
Edelmetall ausgezeichnet. Meisterschaft macht
weltberühmt.
Nehmen wir uns indes Zeit und sehen wir
einmal, was man mit Diskretion überhaupt meint
und sehen wir, wie St. Benedikt sie übte. Erst
dann können wir sagen, ob sie in unsere Zeit
noch passt.

18



Das ominöse «dis» setzt im allgemeinen eine
Vielheit voraus, und dann beginnt man zu
teilen, zu zerlegen, zu spalten. Der Diskrete steht
auch vor einer Vielfalt, aber er arbeitet nicht mit
Atomkraft, er zertrümmert nicht. Er sieht alles

gut an, möchte auf den Grund sehen, er sichtet,
unterscheidet, scheidet aus. Dann erst entscheidet

er sich. Diskretion ist eine Tugend, verwandt
mit der Kardinalstugend der Mässigung. Der
Diskrete ist niemals masslos. Er ist jeder Uber-
treibung abhold. Er verfolgt aber keineswegs
grundsätzlich die weiche Linie. Er ist zäh und
harrt geduldig aus, wenn Höchstes auf dem
Spiele steht. Das macht ihn tapfer. Wie der
Gerechte ist der Diskrete immer daraufbedacht,

gutes Recht anderer zu respektieren. Er hat Achtung

vor fremder Eigenart und lässt sie gewähren,

sofern sie nicht stört. Er wägt nicht mit
Unzen. Er kann grosszügig sein. Wie der Kluge
sucht auch der Diskrete nach dem sichersten

Weg und nach den vorzüglichsten Mitteln, um
ans Ziel zu kommen. Er ist nie unklug. Während

aber der «nur» Kluge im allgemeinen kühl
und berechnend ist, sagt man dem Diskreten ein

gewisses Wohlwollen, feines Empfinden und
Einfühlen nach.

Etwas Göttliches, etwas

von seiner Allmacht, Weisheit,

Güte, Langmut trifft man
in jedem Menschen.

Wenn man einem Indiskretion vorwirft, meint
man nicht, dass er ein Fehlurteil gefällt habe.
Man will ausdrücken, dass er es an Rücksichtnahme,

an Takt fehlen liess.

Man wird aus diesen kurzen Worten den Schluss
ziehen dürfen, Diskretion sei keine einfache
Sache. Man wird sie nicht von einem Tag aufden
andern erwerben. Sie setzt viel Erfahrung voraus.
Aber man wird zugeben, dass Diskretion das

offenbart, was man «Kern der Persönlichkeit»
nennt (vgl. S. th. 2—2, q. 47, a. 1, ad 1).

St. Benedikt hat keine theoretische Abhandlung
über die Diskretion hinterlassen. Wo und wie
hat er sie gepflegt?

Beispiele der Diskretion

Der hl. Benedikt setzt gerne an die Spitze der

Regelvorschriften einen Grundsatz, der im Keim
ein monastisches Ideal enthält. Der Grundsatz
kann der Heiligen Schrift entnommen sein,
auch einer allbekannten Erfahrung. Benedikt
prüft dann, wie man diesem Grundsatz im Kloster

entsprechen kann. Er legt auseinander, legt
beiseite und dann wählt er, aber nicht unbedingt
das Idealste. Er entscheidet sich für das, was jetzt
und hier durchführbar ist, was alle leisten
können.
Grundsatz: «Dem Gottesdienst darf nichts

vorgezogen werden» (K 43). Damit ist der Gottesdienst

im engsten Wortsinn gemeint, der Kult,
das Gotteslob.
Wieviel Stunden sollen nun diesem vornehmsten

Dienst eingeräumt werden?
Benedikt selbst hat sich als Eremit tagelang dem
Gebet gewidmet. Er las, dass Wüstenväter jeden
Tag das ganze Psalterium beteten. Dazu braucht
man mehrere Stunden. Er hatte aber auch
beobachtet, dass die Menschen des Abendlandes
anders eingestellt sind als die Orientalen. Er
wusste, dass die Häufung von gleichen Gebeten
ermüdet. Mit Berücksichtigung all dieser
Umstände setzte er das klösterliche Gebetspensum

so fest, dass es fruchtbar werden kann. Er
unterbricht den Gesang der Psalmen und streut
Antiphonen, Leitverse, Lesungen, Responsorien,
Hymnen, Versikel ein. Sie sollen helfen, die Psalmen

und Lesungen auszukosten, zu vertiefen, sie

sollen helfen, Gedanken des Offiziums dem
Gedächtnis einzuprägen. Man nimmt sie mit
und denkt untertags wieder an sie. Das liturgische

Gebet wird auf mehrere Tagzeiten verteilt.
So wird das Tagwerk geheiligt: Beten und Arbeiten

sind unsere Aufgaben. Nochmals verrät St.

Benedikt seine Diskretion mit der Bemerkung:
Wenn einem (Abt) die Gebetsdisposition, die er
mit so grosser Umsicht und Sorgfalt festgelegt
hat, nicht entsprechen sollte, so dürfe er sie abändern,

nur bittet er noch, man sollte im Laufe
jeder Woche das ganze Psalterium verrichten,
damit man nicht den Vorwurf der Lauheit
verdiene (K 18). Der Diskrete ist nicht stur, er lässt

auch eine fremde Ansicht gelten.

19



Ein anderer Grundsatz: «Der Müssiggang ist der
Feind der Seele.» Die Erfahrung bestätigt den
Satz. Daher gleich die praktische Anordnung:
«Deshalb müssen sich die Brüder zu bestimmten
Zeiten mit Handarbeit beschäftigen, zu
bestimmten Stunden hinwieder mit heiliger
Lesung» (K 48). Also mit Mass und Abwechslung!

Der Diskrete weiss, dass man so weniger
überdrüssig wird. Er weiss auch, dass nicht jede
Tageszeit gleich geeignet ist für jede Arbeit. Im
Winter beginnt das Tagwerk mit Studium, mit
Lesung; aufs Feld und in den Garten geht man
erst, wenn es wärmer wird. Im Sommer macht

man es gerade umgekehrt.
Nicht jeder kann jede Arbeit verrichten. Robusten

weise man die schwereren zu, die weniger
Starken darf man nicht überlasten. Nicht jede
Arbeit ist gleich wichtig und gleich dringend.
Der Verwalter hat einen bedeutsamen Posten,
daher wird er vom Küchendienst befreit. Auch
andere können von dieser oder jener Arbeit
dispensiert werden im Interesse einer dringenden
(K 35). In Stosszeiten sollen den verantwortlichen

Brüdern Gehilfen gegeben werden, «damit
sie ohne Murren dienen» (K 53) und «das anvertraute

Amt mit Gleichmut erfüllen» (K 31).
Friede und Freude tragen viel zum Erfolg bei.

Ein dritter Grundsatz: «Ein jeder hat seine eigene
Gabe von Gott, der eine so, der andere so»

(1. Kor. 7, 7). Dieser Tatsache trägt St. Benedikt
auch in natürlichen Belangen Rechnung. Er will
im Kloster die urchristliche Praxis durchführen.
Von der Gemeinde in Jerusalem lesen wir: «Auch

gab es keine Bedürftigen unter ihnen es

wurde jedem zugeteilt, je nachdem er bedürftig
war» (Apg. 4, 34 f.). Der eine braucht mehr, der
andere kommt mit weniger aus. «Wer weniger
braucht, danke Gott, wer mehr braucht, soll es

bekommen, aber er erhebe sich nicht ob der
Nachsicht» (K 34).
Bekanntlich ist es schwierig, den Speisezettel für
eine Gemeinschaft aufzusetzen. St. Benedikt
beteuert denn auch, dass er nur mit einer gewissen

Ängstlichkeit das Mass von Nahrung und
Trank für andere festsetze (K 40). Vermutlich hat

er erst nach «Vernehmlassung» angeordnet, dass

man zur Hauptmahlzeit zwei verschiedene

gekochte Speisen auftrage, damit man das

Bekömmliche wählen kann. Wenn immer möglich,

soll man Obst und frisches Gemüse geben.
(Also Vitamine!) Höchst diskret ist St. Benedikts

Verfügung bezgl. Wein. Asketen meinen, die
Mönche sollten überhaupt auf den Genuss von
Wein völlig verzichten. Das wäre zweifelsohne
ein Ideal. Aber Benedikt wagt es nicht, zu diesem
Ideal alle zu verpflichten. «Wem Gott jedoch die
Enthaltsamkeit verleiht, der wisse, dass er dalür
einen besonderen Lohn empfängt.» Es kann auch

sein, dass in einer bestimmten Gegend gar kein
Wein wächst. Import war damals umständlich
und teuer. Was dann? «Jene, die dort wohnen,
sollen Gott preisen und nicht murren.» Wo man
Wein bekommen kann, darf man ihn gemessen,
aber «nicht bis zur Sättigung». Zur Erntezeit, in
der Sommerhitze, mag der Abt nach Gutdünken
eine Zubusse gewähren (K40). Es Hessen sich
noch viele Beispiele «weiser Mässigung» aus der
hl. Regel anführen, doch sehen wir nur noch, wo
St. Benedikts Diskretion am schönsten kund
wird.

Friede und Freude tragen
viel zum Erfolg bei. »

Der hl. Benedikt hat das Kloster nie als eine
Gemeinschaft von Vollkommenen betrachtet. Er
rechnet durchaus mit allerlei Schwächen und Fehlern

bei den Mönchen und mahnt auch den Abt,
immer aufder Hut zu sein. «Er schaue immer mit
Misstrauen, auf seine eigene Gebrechlichkeit»
(K 64). Der hl. Benedikt hat daher einen eigenen
Strafkodex in seiner Regel aufgenommen. Auch
in diesem Kapitel fehlt der Grundsatz nicht. Er
lautet kurz: «Der Abt hasse die Fehler» (K64). Er
übersehe sie nicht. «Sobald sie zu entstehen beginnen,

schneide er sie mit der Wurzel aus» (K 2).
Wie heilig ernst es ihm mit der Disziplin im Kloster

ist, erhellt die Forderung, dass Vornehme, die
einen Sohn im Kloster haben, sich eidlich
verpflichten müssen, Missständen im Kloster keinen
Vorschub zu leisten (K 59). St. Benedikt sagt
kategorisch: «Wir erlauben nicht» (K 6), und «Wir
verdammen mit ewigem Ausschluss allerorts» (K 6).
Kurzum: «In allem sollen demnach alle der Regel
als Meisterin folgen und keiner soll vermessent-
lich von ihr abweichen» (K 3).

20



Um seinen Worten mehr Nachachtung zu
verschaffen, droht St. Benedikt auch mit Strafen
(K 23, 24, 25, 26).
Das ganze klösterliche Strafverfahren ist
ausschliesslich dem Abt vorbehalten (K 70). Man
glaube aber ja nicht, dass irgendwelche sadistische

Gelüste ihn reizen. St. Benedikt weist
wiederholt und immer sehr eindringlich und ernst
darauf hin, dass beim fürchterlichen Gericht
Gott Rechenschaft verlangt, sowohl über die
Lehre des Abtes wie auch über den Gehorsam der
Schüler. «Und wissen soll der Abt, dass dem Hirten

zur Last fällt, wann immer der Hausvater an
den Schafen weniger Nutzen findet». Aber auch
die Mönche stehen eines Tages vor dem Richterstuhl

des Allwissenden, und diesen Tag soll man
fürchten (K 4,7). Sinn und Zweck der monasti-
schen Disziplin ist also, dass Abt und Mönche
nicht die ewige Seligkeit verscherzen.
St. Benedikt weiss, dass es eine «schwierige und
mühevolle Sache» ist, Seelen zu leiten. Er überlegt

lange, wie er vorgehen soll, und schaut vor
allem auf Christus, der ihm hier der einzige
Lehrmeister ist.

Im Geiste Christi stellt Benedikt
Ausführungsbestimmungen auf.
Den obersten Grundsatz «Der Abt hasse die Fehler»

ergänzt er selbst sogleich, indem er zufügt: «Er
liebe die Brüder.» Das eine darf das andere nicht
ausschliessen. Dann mahnt er, der Abt «rotte die
Fehler klug und mit Liebe aus» (K 64). «Er denke
daran, dass man das geknickte Rohr nicht
vollends knicken darf (Mt. 12, 20). «Er strafe nicht
zu sehr, damit das Gefäss nicht zerbreche, wenn
er den Rost zu sehr abzuschaben versucht» (K 64).
«Immer stelle er die Barmherzigkeit höher als das

Gericht» (Jk. 2, 13, K 64).
Man sieht, St. Benedikt schont die Delinquenten,
er sucht ihr Bestes, will sie retten. Nicht jeder
Verstoss gegen Hausordnung und Regelvorschrift ist

gleich schwerwiegend (K 24, 25,44). St. Benedikt
trifft daher auch ganz verschiedene Vorkehrungen,
um sie abzustellen. Er wendet zuerst Mahnung,
Zurechtweisung, Tadel unter vierAugen an. Wenn
diese nichts erreichen und wenn der Schlendrian
auch andern auffällt, dann wird der Fehlende
öffentlich gerügt. Man soll nicht den Eindruck
bekommen, man dulde die Unordnung.

Auch die Strafen sind gestuft. Sie sollen nicht
nur der Grösse des Vergehens entsprechen —

Sühnecharakter —, sie sollen auch der Sinnesart
des Straffälligen angepasst werden, sollen zu seiner

Besserung beitragen. Daher sollen Zuchtlose
und Unruhige härter gerügt werden, während
Gehorsame und Demütige eher einer Aufmunterung,

ja einer «Beschwörung» bedürfen.
«Gleichgültige mahnen wir zu tadeln und zu
strafen» (K 2).
Eine harte Strafe verhängen hat nur dann einen
Sinn, «wenn der Schuldige einsieht, was für eine
schwere Strafe das ist» (K 23). Die empfindlichste
Ahndung der hl. Regel ist die zeitweilige
Ausschliessung aus der klösterlichen Gemeinschaft.
Italienern, für solche wurde die Regel
in erster Linie geschrieben, ist es nur wohl, wenn
sie beisammen sein dürfen. Daher leiden sie mehr
als andere, wenn sie nirgends Anschluss finden.
Nur für die gröbsten Verfehlungen darf die
klösterliche Absonderung verhängt werden.

Man sieht, St. Benedikt schont

die Delinquenten, er sucht ihr
Bestes, will sie retten. »

Der Ausgeschlossene darferst zu späterer Stunde

essen — muss also fasten und auf Gesellschaft
verzichten. Er muss allein arbeiten, und im Chor
darf er keine Antiphon und keinen Psalm
anstimmen, auch keine Lesung übernehmen,
muss in demütiger Haltung die Brüder um
Verzeihung bitten. Allen ist verboten, mit ihm zu
reden (K 24, 25).
Im 27. Kapitel der hl. Regel lässt uns St. Benedikt

in sein Herz schauen. Es ist überschrieben
mit den Worten: «Wie der Abt um die
Ausgeschlossenen besorgt sein soll.»

Wer nicht an der klösterlichen Gemeinschaft
teilnehmen darf, der kann verzagt, verbittert
werden. Daher bittet der Abt ältere, kluge, erfahrene

Brüder, dass sie sich um einen solchen
liebevoll annehmen. Sie sollen unvermerkt - ohne
Aufsehen zu machen — ihn aufsuchen, mit ihm
reden, ihn reden lassen, sollen ihn trösten,
aufrichten, sollen ihm zeigen, dass nicht alles verloren

ist, ihre Vermittlung beim Abt und den

21



andern Brüdern anbieten, kurz, sie sollen ihm
den Weg zur Gemeinschaft zurück weisen und
ihm dabei helfen. Und unterdessen sollen alle für
den hart Gemassregelten beten. «Es soll sich an
ihm die Liebe bewähren» (2 Kor. 2, 8).

Für den Fall, dass die Ausschliessung auf einen
Bruder keinen Eindruck machen sollte, würde
körperliche Züchtigung vielleicht ihn eher zu
Reue führen. Auch diese ist vorgesehen. In der
rohen Zeit, in der Benedikt lebte, beurteilte man
Rutenschläge anders als heute.
Bei allen seinen Anordnungen muss dem Abt das

Bild des guten Hirten vorschweben, das Christus

selbst gezeichnet hat. Er geht dem in der
Wüste verirrten Schäfchen nach und kehrt nicht
zurück, bis er es findet. Dann trägt er es auf
seinen Schultern zu den andern heim (K 27). Diese
Mühe darf den Abt nicht verdriessen. Er hat ja
die Leitung von kranken Seelen und keine

Tyrannis über diese inne.
Was aber, wenn einmal ein Mönch in wichtigen
Belangen den Gehorsam versagt, halsstarrig,
stolz auftritt, auf keinen hört, murrt und gar
noch andere aufwiegelt? An diese Möglichkeit
denkt der hl. Benedikt auch noch. Dann käme
das Wohl des ganzen Klosters in Gefahr. Dann,
aber wirklich erst dann, wenn alle Versuche, den
Verblendeten zurückzuholen, umsonst gewesen
wären, dann müsste der Unverbesserliche entlassen

werden, «damit nicht das räudige Schaf die

ganze Herde anstecke» (K 28). Aber selbst in
diesem Fall wäre die Klosterpforte nicht
zugeschlagen. Den ehrlich Reumütigen nimmt
St. Benedikt wieder auf, wie den verlorenen
Sohn in der Bibel (K 29).
Die Bussdisziplin der Benediktusregel ist
offensichtlich der allgemeinen kirchlichen Busspraxis
des 6. Jahrhunderts nachgebildet. Wie diese hat
sich auch die klösterliche im Laufe der Jahrhunderte,

vor allem seit dem Zweiten Vatikanum
geändert. Sie ist milder geworden.
Fehler werden aber immer wieder vorkommen,
und somit bleibt die Pflicht der Sühne und der

Lebensbesserung.
Ist Diskretion zeitgemäss?
Jetzt, wo das Kollektiv alles und der Einzelne nur
als Nummer gilt, werden die Päpste nicht müde,
Rechte und Würde der menschlichen Person

hervorzuheben und sich für sie einzusetzen.
Auch St. Benedikt tut das. Und schimmern
nicht Glaube und Ehrfurcht durch alle seine

Forderungen der Diskretion? Wäre nicht jeder
Schuldbare dankbar, wenn Eltern, Lehrer,

Vorgesetzte, auch Behörden, im Geiste St. Benedikts
mit ihm verfahren würden?
Diskretion bürgt für Ordnung, Ruhe, Frieden,
Liebe und auch für Erfolg jeglicher Gemeinschaft.

Schweigsamkeit

Wer erstmals ein Kloster besucht, dem fällt eine

gewisse Stille auf. Man redet nicht unterschiedslos

in allen Räumen. Es gibt eigene Sprechzimmer

und es gibt eine Klausur, zu der man nicht
ohne Weiteres Zutritt hat. Wenn man dort in
den Gängen einem Mönch begegnet, grüsst er
wohl mit freundlichem Kopfnicken, aber er geht
schweigend am Fremden vorüber. St. Benedikt
hat in seinen Klöstern nicht «ewiges Schweigen»
angeordnet, er hat das Sprechen rationiert, auf
das Notwendige eingeschränkt, Zeit und Ort
dafür bestimmt.
Allerlei Gründe haben ihn dazu veranlasst. Auch
hier entnimmt er der Heiligen Schrift Grundsätze.

Er zitiert das Buch der Sprüche: «Beim
Vielreden wirst du der Sünde nicht entgehen» (10, 9)
und: «Tod und Leben sind in der Gewalt der

Zunge» (18, 21). Auch im Neuen Testament ist
die Rede von Zungensünden. Der hl. Jakob weist

vor allem darauf hin: «Aus demselben Munde
geht Segen und Fluch hervor» (Jak. 3, 10). Wer
viel und schnell redet, überlegt zu wenig. Vor
dieser Gefahr will St. Benedikt die Seinen
fernhalten.

Ein anderer Grund: «Reden und Lehren geziemt
dem Meister, Schweigen und Hören kommt dem
Schüler zu» (K 6). Man wird bei diesen Worten
an die alten Philosophenschulen erinnert. Die
kannten noch keinen Schülerrat und wussten
nichts von einem Mitbestimmungsrecht der Jünger

bei der Wahl des Lehrstoffes und der
Lehrmethode. Der Schüler musste sich sogar eine

Zeitlang im Schweigen üben. Tempi passati!
St. Benedikts Klosterregel beginnt mit dem
Wort: «Horch, mein Sohn.» Der Mönchspatri-

22



arch hat dem Neuling viel zu sagen. Er muss ja
in ein ganz ungewohntes Leben eingeführt werden.

Er soll wirklich Lehrling sein. Man erteilt
ihm Unterricht, er wird mit mannigfaltigen
Übungen vertraut gemacht.
Wichtiger ist für St. Benedikt das Horchen auf
den Heiligen Geist. Gott ist der beste Lehrmeister.

Er spricht zu uns in der Liturgie und in der

«göttlichen Lesung». Dieser wird viel Zeit
eingeräumt. Sie verlangt Nachdenken. Dabei soll man
nicht gestört werden. Im Interesse der
Geistessammlung wird das Reden im Kloster rationiert.

Mit Gott darf man allezeit und allerorten
ins Gespräch kommen. Davon sollen uns
Menschen nicht abhalten.

Zuerst soll einer, ehe er

etwas ausspricht, überlegen,

was er sagen will.

Auffallend strenges Schweigen ist im Kloster
angeordnet in der Zeit nach der Komplet bis zur
Morgenfrühe. Wer dieses Schweigen ohne
hinreichenden Grund bricht, verfällt der Strafe.
Klosterleute wissen, dass dieses nächtliche
Schweigen - auch «grosses Schweigen» wird es

genannt - eine wahre Wohltat ist. «Endlich
allein», möchte der eine oder andere seufzen.

Jetzt gehört man sich selbst, kann dies und jenes
noch fertig machen, kann den scheidenden Tag
überdenken, den kommenden vorbereiten. Kostbar

ist ein letztes Zwiegespräch mit Gott, ein stilles

Gedenken an Hingeschiedene.
St. Benedikt weiss aus Erfahrung, dass erfolgreiches

Schaffen nur dem möglich ist, der «dabei»

bleibt, der sich nicht ablenken lässt. Der Plauderer

richtet nicht viel aus, er kommt zu spät und
übersieht manches (K 48).
Man überlege, ob St. Benedikts Anordnungen
nicht doch viel Lebensweisheit enthalten. Wird
ihre Befolgung — den Umständen entsprechend

- nicht auch den Menschen in der Welt
zum Segen gereichen?
Der moderne Mensch wird gehetzt. Er sehnt sich
nach Ruhe, nach Stille. Er möchte auch wieder
einmal sich selbst gehören. Auch aussprechen

möchte er sich, Klarheit bekommen will er über
viele Fragen, die ihn bedrängen.
Das wusste das zweite Vatikanische Konzil. Es

verlangt auch von den Ordensleuten apostolischen
Einsatz und empfiehlt immer wieder den Dialog.
Die Abteien des hl. Benedikt dürften sich dafür
eignen, unter völliger Wahrung ihrer Eigenart, auf
die das Konzil Rücksicht nimmt. Einen fruchtbaren

Dialog führen ist nicht leicht. Das muss man
lernen, und man lernt es schneller, wenn man sich

zuerst im Schweigen geübt hat. Der hl. Basil, den

Benedikt oft um Rat gefragt hat und den er dankbar

und ehrfürchtig «unsern Vater Basilius» nennt,
gibt uns Winke. Er schrieb im vierten Jahrhundert.

Seine Worte sind immer noch aktuell. «Auch
aufden Punkt muss man achtgeben, zu lernen, wie
man ein Gespräch zu führen hat, zu fragen, ohne
übertriebenen Ernst, Antwort zu geben, ohne das

Verlangen zu prunken, einen lehrreichen Redner
nicht zu unterbrechen noch vom ehrgeizigen
Verlangen beseelt zu sein, ein eigenes Wort einfliessen

zu lassen, massvoll im Sprechen und Hören zu
sein, sich nicht zu schämen, Ratschläge anzunehmen,

noch unwillig, solche zu gelben, noch das,

was man an Kenntnissen andern schuldet, nicht
anzuerkennen
Zuerst soll einer, ehe er etwas ausspricht, überlegen,

was er sagen will.
Er sei höflich, wenn er angesprochen wird, er sei

gütig im Verkehr mit andern. Nie soll er durch
Wissen zu gefallen suchen, sondern sich der
Ruhe und Milde mit gütigem Mahnen befleissen.
Barsches Wesen muss stets, sogar beim Tadeln,
vermieden werden» (Migne, PG 32, 230). Besser

wird kaum ein Autor des 20. Jahrhunderts

sagen können, woraufes beim Dialog ankommt.
Der hl. Benedikt hat eine Mönchsregel geschrieben,

er wollte klösterliches Leben ordnen.
Wer jedoch aufmerksam diese Regel liest,
wird zugeben, dass auch das Leben in der Welt
anders — ruhiger, friedlicher, menschlicher —

würde, wenn man es nach den Grundsätzen
St. Benedikts gestaltete.
Es kommt hier nicht aufdie Befolgung des
Buchstabens an. Zeitbedingte Anordnungen darfman
übergehen oder durch zeitgemässe ersetzen.
Der Geist ist es, der lebendig macht.

23


	Grundwerte der Benediktusregel : ein bleibendes Zeugnis eines weisen Mönches (1974)

