
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 98 (2021)

Heft: 1

Artikel: Weniger ist mehr!

Autor: Schaller, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie/Spiritualität

weniger ist mehr!

Gastbeitrag

P. Hans Schaller SJ

Abt Peter, P. Ludwig und Br. Martin nahmen
vom 3. August bis 6. August 2020 am
Weiterbildungskurs der Schweizer Benediktinerkongregation

im Kloster Fischingen teil. Der
nachfolgende Beitrag ist eine Zusammenfassung

der Kursinhalte, verfasst vom Kursleiter.

es gibt etwas zum Lernen

Die Zeit des Coronavirus, ist ein massiver Ein-
und Zusammenbruch unseres privaten und
gesellschaftlichen Lebens. Sie ist keine
vorübergehende Entschleunigung, sondern eher
eine Totalbremse. Arbeitsrhythmen, kulturelle
Tätigkeiten, Kontakte sind gestoppt. Eine

aufgezwungene Bremse, die Zeit gibt zu einem
intensiven Nachdenken, dazu einlädt, genauer
gesagt, dazu zwingt.
Was da zurzeit mit uns geschieht, das kann
nicht einfach eine Laune des Schicksals, ein
nacktes Produkt der Natur sein. Es handelt sich

um eine grössere Lektion, welche die Gesamthaltung

zum Leben betrifft. In massiven
Ereignissen sind grosse Lektionen verborgen. Alfred
Delp schreibt ein paar Monate vor seiner
Hinrichtung, inmitten kriegerischer Zerstörung,
folgende überraschende Sätze: «Das Eine ist so
klar und spürbar wie selten: Die Welt ist Gottes
so voll. Aus allen Poren der Dinge quillt er
gleichsam uns entgegen. Wir aber sind oft blind.

- Wir bleiben in den schönen und in den bösen
Stunden hängen und erleben sie nicht durch bis

an den Brunnenpunkt, an dem sie aus Gott
herausströmen. Das gilt für alles Schöne und auch
für das Elend. In allem will Gott Begegnung

feiern und fragt und will die anbetende, hingebende

Antwort.» (Alfred Delp SJ — Brief vom
17.11.1944)
Was dies für uns heisst? — Es gilt, dieses böse

Ereignis Corona zu befragen, um zu jenem
Punkt zu kommen, wo seine Botschaft verborgen

liegt und der Botschaft Gottes selber zu
begegnen. In allem will er Begegnung feiern.
Ein biblisches Beispiel solch gläubiger Suche ist
angedeutet im sogenannten Schweigegebot im
Markusevangelium. Bei Heilungen wird dem
Geheilten gesagt, er solle nicht weitererzählen,
was ihm an Gutem geschehen ist. Heinrich
Spaemann deutet das so: Der Geheilte soll nicht
an die Öffentlichkeit gehen, sondern
nachdenklich werden, um tiefer zu begreifen, was
ihm da geschenkt wurde. Er soll dem Urheber
solcher Heilung begegnen. So wird er, über die
körperliche Heilung hinaus, in seiner Seele und
seinem Herzen gesund.
Das gilt in ähnlicher Weise auch für den

Umgang mit Katastrophen und dafür, was
eine Gesellschaft und jeder Einzelne daraus zu
lernen hat.

Gottes stimme in der Not

Woher wissen wir, dass sich hinter dem Faktum

der Pandemie eine Botschaft verbirgt?
Woher dieser Optimismus, dass es einen Sinn
hinter allem gibt? Was geschieht, das spricht.
Es hat Wortcharakter, wie es im Johannes-
Evangelium steht: «Alles ist durch das Wort
geworden. Ohne das Wort wurde nichts, was
geworden ist.» (Joh 1,3). Deshalb ist die
Wirklichkeit immer mehr, als was sich äusserlich in

17



einer ersten Wahrnehmung zeigt. Die
Wirklichkeit als Ganzes ist transparent und trägt
Züge göttlichen Wirkens. Die Ereignisse klopfen

sozusagen an unsere Tür. Zu diesem
Anklopfen schreibt C.S. Lewis: «Gott wird
keine Tür aufbrechen, um einzutreten.
Vielleicht schickt er einen Sturm um das Haus; der
Wind seiner Warnung mag Türen und Fenster

sprengen, ja das Haus in seinen Fundamenten

erschüttern; aber er kommt nicht dann,
nicht so. Die Türe muss von freiwilliger Hand
geöffnet werden, bevor der Fuss der Liebe über
die Schwelle tritt. Gott wartet, bis die Türe
von innen aufgeht. Jeder Sturm ist nur ein
Angriff der belagernden Liebe. Der Schrecken
Gottes ist nur die Kehrseite seiner Liebe, es ist
Liebe draussen, die innen sein möchte. —

Liebe, die weiss, das Haus ist kein Haus, nur
ein Ort, solange Er nicht eintritt.»
Die Türen, die schicksalsmässig aufgemacht
werden, sind eine indirekte Weise, wie Gott
seine Liebe kundtut. Die Not ist «ein Mega-
fon Gottes», eine eindringliche Aufforderung
genau, hinzuhören. Die Katastrophe unserer
Zeit ist eine deutliche Ermahnung, sich fälligen

Korrekturen der Lebensführung und des

Glaubens zu stellen. Wir sind wachgerüttelt,
weil wir wahrscheinlich nicht bereit sind, aus

eigenem Antrieb und Einsicht zu handeln.

weniger ist mehr

Was aber kann diese Botschaft sein? Was sollen

wir in dieser Zeit der Not nicht überhören?
Eine Lektion ist: Weniger ist mehr! Bei Plinius
(61—113 n.Chr.) steht: «non multa set mul-
tum». Nicht das Viele, auch nicht das Vielerlei,

nicht die Quantität, sondern die Qualität
machen es aus. Das Gleiche schwingt im
französischen Sprichwort: Qui embrasse trop,
mal étreint. — Wer zu viel umfasst, umarmt
schlecht.
Es ist ein leichtes, dieses allgemeine Lebensgesetz

auf verschiedenste Bereiche anzuwenden
und so seine Wahrheit zu erheben: Oder wer
zum Beispiel zu viele Bücher auf einmal liest,
wird das Wesentliche eines Buches nicht erfassen

können. Wer rastlos von einer Beschäfti¬

gung zur anderen jagt, der bleibt an der
Oberfläche, hat für sein Leben nichts gewonnen.

Bekannt ist der Seufzer von Sokrates, der
beim Betreten eines grossen Marktes ausruft:
«Wie viele Dinge gibt es doch, die ich nicht
brauche!» Ein Wunsch, sobald er erfüllt ist, lässt

neue, noch grössere entstehen. Um nicht in solche

Zwänge des «Immer-Mehr» hineinzugeraten,
sei es angeraten, mit dem Gegebenen

zufrieden zu sein. Wörtlich: «Mit jedem
Wunsch nach mehr beleidigen wir das, was wir
haben.» Beleidigung dessen, was wir haben!
Dies kann vorerst darin bestehen, dass wir ohne
Dank bleiben gegenüber dem, was das Leben
ausmacht. «Wenn das, was da ist, einen Dankbaren

erfreut, einen dankbar und glücklich
macht, dürfen wir uns wünschen, dass uns
das so erhalten bleibt.» (dazu: Klaus Bartels,
Niklaus-Predigten im Frauenmünster, 92-94).
Wir müssen uns erneut bewusst werden, dass

wir nicht bloss von äusseren, gesellschaftlichen
Entwicklungen abhängen, sondern dass wir
auch nicht selten Sklaven unserer eigenen
Ansprüche sind. Die eigenen Ansprüche sollen

selbstkritisch hinterfragt werden.

Der Arme im Evangelium

Mit dem Hinweis, eigene wachsende Wünsche
zu zügeln, kommen wir ganz in die Nähe des

Evangeliums. Was Jesus mit den Seligpreisungen
der Armen meint, geht in die gleiche Richtung.

Der Arme nämlich ist der, der mit den
gegebenen und damit gesteckten Grenzen lebt
und darin Zufriedenheit findet. Er muss sich
mit dem Umfeld, das vorgegeben ist, zufrieden

geben, dem, was ihm feindlich ist, nicht
einfach entfliehen. Zufrieden sein mit dem
Gegebenen! Im Sinne des Evangeliums ist
damit jedoch nicht gemeint, dass der Arme
sich mit seiner Umgebung abfindet. Er ist als

selig zu preisen, wenn er in dem Wenigen, das
ihm zu leben gegeben ist, eine Hoffnung
bewahrt. Er weiss, wie sehr er auf sich selber

angewiesen ist, wie wenig er geschützt bleibt,
er deshalb auf menschliche und göttliche
Hilfe hofft, im Sinne von «Nur für den Armen
ist die frohe Botschaft eine frohe».

18



weniger ist mehr für unsere Glaubenspraxis

Auch hier ist mit dem Satz «Weniger ist mehr»

etwas zu lernen, so vom hl. Ignatius: «Nicht das
Vielwissen sättigt die Seele, sondern das innere
Verkosten». Das Zuviel an Wissen um
Bibelstellen, die vielen Gebete und Bilder bringen
nicht die Sättigung, nach der unsere Seele

strebt. Dieses «Vielwissen» kann die innere
Gebetsbewegung behindern, lässt nicht diese

innere Ruhe und Sammlung entstehen, um das

Wort Gottes wirklich zu hören. Wir können in
der Heiligen Schrift locker herumblättern und
die Begegnung mit Jesus verpassen. Jesus sagt:
«Ihr erforscht die Schriften, weil ihr meint, in
ihnen das ewige Leben zu haben gerade sie

legen Zeugnis von mir ab. Und doch wollt ihr
nicht zu mir kommen» (Joh 5, 39).
Das innere Verkosten des Wenigen gelingt vor
allem da, wo wir uns auf jene Worte konzentrieren,

die eine besondere Resonanz in uns auslösen,

seien es positive oder negative. Es gibt
Worte, die für uns eine Mahnung sind, die zur
Umkehr führen wollen, wie aber auch solche, die
trösten und bekräftigen. Immer aber sind es

Worte, die unsere eigene geistliche Erfahrung
anrühren. Immer wird es dieses Wenige sein, das

uns innerlich bekräftigt und unsere Mitte auf
Gott hin öffnet. Dieses eine Wort, um das der

Hauptmann von Kafarnaum bittet: «Sprich nur
ein Wort, dann muss mein Diener gesund
werden» (Lk 7,7). Der hl. Bernhard führt den
Gedanken noch weiter. Das Zuviel an
Beschäftigungverhindert, dass Freude entsteht. Deshalb
wohl die massive Sprache des hl. Bernhard,
wenn er von «verfluchten Beschäftigungen»
spricht. Sie erzeugen, dass das Herz selber

unempfindlich und stumpf wird. So schreibt er
mit äusserster Klarheit: «Ich fürchte, dass du,
von Beschäftigungen umringt, deren Zahl nur
ansteigt und deren Ende du nicht absiehst, dein
Antlitz verhärtest und dich ganz allmählich
gleichsam eines rechten und nützlichen Schmerzgefühls

beraubst. Weit klüger wäre es, Dich
alldem, wenigstens für eine Zeit, zu entziehen, als

dich davonziehen zu lassen und allgemach dorthin,

wo du nicht hinwillst, gezogen zu werden.
Wohin?, fragst du. Nun, zum harten Herzen.

Frag nicht weiter, was dieses sein mag, erschrickst
du nicht davor, so hast du s bereits. Eben dies ist
das harte Herz, das sich vor sich selbst nicht
entsetzt, weil es sich nicht mehr spürt.»[1]
Was folgt aus allem? In der heutigen anspruchsvollen

Zeit der Not gilt es, sich neue Massstäbe

zurechtzulegen, das Notwendige vom
Nebensächlichen zu unterscheiden. Das Wenige, wo es

mit Liebe und innererAnteilnahme gut getan ist,
ist mehr als tausend Pläne. Es pflanzt sich fort.
Keine Sorge! Es vermehrt sich ohne unser Zutun,
wird fruchtbar, auch wo wir davon keine direkten

Spuren wahrnehmen, wie uns die Geschichte
im Markusevangelium tröstlich deutlich macht:
«Mit dem Reich Gottes ist es so, wie wenn ein
Mann Samen aufseinen Acker säht; dann schläft
er und steht wieder auf. Es wird Nacht und es

wird Tag: Der Samen keimt und wächst, und der
Mann weiss nicht wie. Die Erde bringt von selbst

ihre Frucht, zuerst den Halm, dann die Ähre,
dann das volle Korn in der Ähre. Sobald die
Frucht reif ist, legt er die Sichel an, denn die Zeit
der Ernte ist nahe» (Mk 4, 26-29).
[1] Bernhard von Clairvaux, Was ein Papst erwägen
muss, Johannes Verlag, Einsiedeln 1985.

P. Hans Schaller SJ

— Geb. 1942

— Studium der Theologie in München, Lyon,
Tübingen und Rom

— Doktorat an der Pontificia Università
Gregoriana, Rom

— Er war Studenten- und Akademikerseelsorger

in Basel und Zürich, gründete 1985 die
«Arche» (eine Behindertengemeinschaft) in
Hochwald/Solothurn

— Lange Zeit Spiritual am Collegium Germa-
nicum et Hungaricum in Rom und in den

letzten Jahren Pfarrer von St. Marien in Basel

— 2009 bis Sommer 2015 Superior und
Exerzitienleiter in Notre-Dame de la Route in
Fribourg und Spiritual im «Maison des

Séminaires» von Fribourg/Wallis
— Lebt und arbeitet in der Jesuitengemeinschaft

in der Herbergsgasse in Basel

19


	Weniger ist mehr!

