Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 98 (2021)

Heft: 1

Artikel: Weniger ist mehr!

Autor: Schaller, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weniger ist mehr!
Gastbeitrag

P. Hans Schaller S]

Theologie/Spiritualitdt

Abt Peter, P. Ludwig und Br. Martin nahmen
vom 3. August bis 6. August 2020 am Wei-
terbildungskurs der Schweizer Benediktiner-
kongregation im Kloster Fischingen teil. Der
nachfolgende Beitrag ist eine Zusammen-
fassung der Kursinhalte, verfasst vom Kurs-
leiter.

Es gibt etwas zum Lernen

Die Zeit des Coronavirus, ist ein massiver Ein-
und Zusammenbruch unseres privaten und
gesellschaftlichen Lebens. Sie ist keine vorii-
bergehende Entschleunigung, sondern eher
eine Totalbremse. Arbeitsrhythmen, kulturelle
Titigkeiten, Kontakte sind gestoppt. Eine auf-
gezwungene Bremse, die Zeit gibt zZu einem
intensiven Nachdenken, dazu einlidt, genauer
gesagt, dazu zwingt.

Was da zurzeit mit uns geschieht, das kann
nicht einfach eine Laune des Schicksals, ein
nacktes Produkt der Narur sein. Es handelt sich
um eine grossere Lektion, welche die Gesamt-
haltung zum Leben betrifft. In massiven Ereig-
nissen sind grosse Lektionen verborgen. Alfred
Delp schreibt ein paar Monate vor seiner Hin-
richtung, inmitten kriegerischer Zerstérung,
folgende tiberraschende Sitze: «Das Eine ist so
klar und spiirbar wie selten: Die Welt ist Gottes
so voll. Aus allen Poren der Dinge quillt er
gleichsam uns entgegen. Wir aber sind oft blind.
— Wir bleiben in den schonen und in den bésen
Stunden hiingen und erleben sie nicht durch bis
an den Brunnenpunkt, an dem sie aus Gott her-
ausstromen. Das gilt fiir alles Schone und auch

fiir das Elend. In allem will Gott Begegnung

feiern und fragt und will die anbetende, hinge-
bende Antwort.» (Alfred Delp S] — Brief vom
17.11.1944)

Was dies fiir uns heisst? — Es gilt, dieses bose
Ereignis Corona zu befragen, um zu jenem
Punkt zu kommen, wo seine Botschaft verbor-
gen liegt und der Botschaft Gottes selber zu
begegnen. In allem will er Begegnung feiern.
Ein biblisches Beispiel solch gliubiger Suche ist
angedeutet im sogenannten Schweigegebot im
Markusevangelium. Bei Heilungen wird dem
Geheilten gesagt, er solle nicht weitererzihlen,
was ihm an Gutem geschehen ist. Heinrich
Spaemann deutet das so: Der Geheilte soll nicht
an die Offentlichkeit gehen, sondern nach-
denklich werden, um tiefer zu begreifen, was
ihm da geschenkt wurde. Er soll dem Urheber
solcher Heilung begegnen. So wird er, iiber die
korperliche Heilung hinaus, in seiner Seele und
seinem Herzen gesund.

Das gilt in dhnlicher Weise auch fiir den
Umgang mit Katastrophen und dafiir, was
eine Gesellschaft und jeder Einzelne daraus zu
lernen hat.

Gottes Stimme in der Not

Woher wissen wir, dass sich hinter dem Fak-
tum der Pandemie eine Botschaft verbirgt?
Woher dieser Optimismus, dass es einen Sinn
hinter allem gibt? Was geschieht, das spricht.
Es hat Wortcharakter, wie es im Johannes-
Evangelium steht: «Alles ist durch das Wort
geworden. Ohne das Wort wurde nichts, was
geworden ist.» (Joh 1,3). Deshalb ist die Wirk-

lichkeit immer mehr, als was sich dusserlich in

17



einer ersten Wahrnehmung zeigt. Die Wirk-
lichkeit als Ganzes ist transparent und trigt
Ziige gottlichen Wirkens. Die Ereignisse klop-
fen sozusagen an unsere Tir. Zu diesem
Anklopfen schreibt C.S. Lewis: «Gott wird
keine Tiir aufbrechen, um einzutreten. Viel-
leicht schickt er einen Sturm um das Haus; der
Wind seiner Warnung mag Tiiren und Fens-
ter sprengen, ja das Haus in seinen Fundamen-
ten erschiittern; aber er kommt nicht dann,
nicht so. Die Ttire muss von freiwilliger Hand
geoffnet werden, bevor der Fuss der Liebe iiber
die Schwelle tritt. Gott wartet, bis die Tiire
von innen aufgeht. Jeder Sturm ist nur ein
Angrift der belagernden Liebe. Der Schrecken
Gorttes ist nur die Kehrseite seiner Liebe, es ist
Liebe draussen, die innen sein mochte. —
Liebe, die weiss, das Haus ist kein Haus, nur
ein Ort, solange Er nichr eintritt.»

Die Tiiren, die schicksalsmissig aufgemacht
werden, sind eine indirekte Weise, wie Gott
seine Liebe kundtut. Die Not ist «ein Mega-
fon Gottes», eine eindringliche Aufforderung
genau, hinzuhéren. Die Katastrophe unserer
Zeit ist eine deutliche Ermahnung, sich falli-
gen Korrekturen der Lebensfiihrung und des
Glaubens zu stellen. Wir sind wachgeriittelt,
weil wir wahrscheinlich nicht bereit sind, aus
eigenem Antrieb und Einsicht zu handeln.

Weniger ist mehr

Was aber kann diese Botschaft sein? Was sol-
len wir in dieser Zeit der Not nicht tiberhdren?
Eine Lektion ist: Weniger ist mehr! Bei Plinius
(61-113 n.Chr.) steht: «<non multa set mul-
tum». Nicht das Viele, auch nicht das Vieler-
lei, nicht die Quantitit, sondern die Qualitit
machen es aus. Das Gleiche schwingt im fran-
z6sischen Sprichwort: Qui embrasse trop,
mal étreint. — Wer zu viel umfasst, umarmt
schlecht.

Es ist ein leichtes, dieses allgemeine Lebensge-
setz auf verschiedenste Bereiche anzuwenden
und so seine Wahrheit zu erheben: Oder wer
zum Beispiel zu viele Biicher auf einmal liest,
wird das Wesentliche eines Buches nicht erfas-
sen konnen. Wer rastlos von einer Beschifti-

18

gung zur anderen jagt, der bleibt an der
Oberfliche, hat fiir sein Leben nichts gewon-
nen. Bekannt ist der Seufzer von Sokrates, der
beim Betreten eines grossen Marktes ausruft:
«Wie viele Dinge gibt es doch, die ich nicht
brauche!» Ein Wunsch, sobald er erfiillt ist, lidsst
neue, noch grossere entstehen. Um nicht in sol-
che Zwinge des «Immer-Mehr» hineinzugera-
ten, sei es angeraten, mit dem Gegebenen
zufrieden zu sein. Wortdlich: «Mit jedem
Wunsch nach mehr beleidigen wir das, was wir
haben.» Beleidigung dessen, was wir haben!
Dies kann vorerst darin bestehen, dass wir ohne
Dank bleiben gegeniiber dem, was das Leben
ausmacht. «Wenn das, was da ist, einen Dank-
baren erfreut, einen dankbar und gliicklich
macht, diirfen wir uns wiinschen, dass uns
das so erhalten bleibt.» (dazu: Klaus Bartels,
Niklaus-Predigten im Frauenmiinster, 92-94).
Wir miissen uns erneut bewusst werden, dass
wir nicht bloss von dusseren, gesellschaftlichen
Entwicklungen abhingen, sondern dass wir
auch nicht selten Sklaven unserer eigenen
Anspriiche sind. Die eigenen Anspriiche sol-
len selbstkritisch hinterfragt werden.

Der Arme im Evangelium

Mit dem Hinweis, eigene wachsende Wiinsche
zu ziigeln, kommen wir ganz in die Nihe des
Evangeliums. Was Jesus mit den Seligpreisun-
gen der Armen meint, geht in die gleiche Rich-
tung. Der Arme nimlich ist der, der mit den
gegebenen und damit gesteckten Grenzen lebt
und darin Zufriedenheit indet. Er muss sich
mit dem Umfeld, das vorgegeben ist, zufrie-
den geben, dem, was ihm feindlich ist, nicht
einfach entflichen. Zufrieden sein mit dem
Gegebenen! Im Sinne des Evangeliums ist
damit jedoch nicht gemeint, dass der Arme
sich mit seiner Umgebung abfindet. Er ist als
selig zu preisen, wenn er in dem Wenigen, das
ihm zu leben gegeben ist, eine Hoffnung
bewahrt. Er weiss, wie sehr er auf sich selber
angewiesen ist, wie wenig er geschiitzt bleibr,
er deshalb auf menschliche und gortliche
Hilfe hofft, im Sinne von «Nur fiir den Armen
ist die frohe Botschaft eine frohe».



Wweniger ist mehr fiir unsere Glaubenspraxis

Auch hier ist mit dem Satz «Weniger ist mehr»
etwas zu lernen, so vom hl. Ignatius: «Nicht das
Vielwissen sittigt die Seele, sondern das innere
Verkosten». Das Zuviel an Wissen um Bibel-
stellen, die vielen Gebete und Bilder bringen
nicht die Sittigung, nach der unsere Seele
strebt. Dieses «Vielwissen» kann die innere
Gebetsbewegung behindern, lisst nicht diese
innere Ruhe und Sammlung entstehen, um das
Wort Gottes wirklich zu horen. Wir kénnen in
der Heiligen Schrift locker herumblittern und
die Begegnung mit Jesus verpassen. Jesus sagt:
«Ihr erforscht die Schriften, weil ihr meint, in
ihnen das ewige Leben zu haben ... gerade sie
legen Zeugnis von mir ab. Und doch wollt ihr
nicht zu mir kommen» (Joh 5, 39).

Das innere Verkosten des Wenigen gelingt vor
allem da, wo wir uns auf jene Worte konzentrie-
ren, die eine besondere Resonanz in uns auslo-
sen, seien es positive oder negative. Es gibt
Worte, die fiir uns eine Mahnung sind, die zur
Umbkehr fithren wollen, wie aber auch solche, die
trosten und bekriftigen. Immer aber sind es
Worte, die unsere eigene geistliche Erfahrung
anrithren. Immer wird es dieses Wenige sein, das
uns innerlich bekriftigt und unsere Mitte auf
Gott hin 6ffnet. Dieses eine Wort, um das der
Hauptmann von Kafarnaum bittet: «Sprich nur
ein Wort, dann muss mein Diener gesund wer-
den» (Lk 7,7). Der hl. Bernhard fiithrt den
Gedanken noch weiter. Das Zuviel an Beschif-
tigung verhindert, dass Freude entsteht. Deshalb
wohl die massive Sprache des hl. Bernhard,
wenn er von «verfluchten Beschiftigungen»
spricht. Sie erzeugen, dass das Herz selber
unempfindlich und stumpf wird. So schreibt er
mit dusserster Klarheit: «Ich fiirchte, dass du,
von Beschiiftigungen umringt, deren Zahl nur
ansteigt und deren Ende du nicht absichst, dein
Antlitz verhiirtest und dich ganz allmihlich
gleichsam eines rechten und niitzlichen Schmerz-
gefiihls beraubst. Weit kliiger wire es, Dich all-
dem, wenigstens fiir eine Zeit, zu entzichen, als
dich davonziehen zu lassen und allgemach dort-
hin, wo du nicht hinwillst, gezogen zu werden.
Wohin?, fragst du. Nun, zum harten Herzen.

Frag nicht weiter, was dieses sein mag, erschrickst
du nicht davor, so hast du’s bereits. Eben dies ist
das harte Herz, das sich vor sich selbst nicht ent-
setzt, weil es sich nicht mehr spiirt.»[1]

Wias folgt aus allem? In der heutigen anspruchs-
vollen Zeit der Not gilt es, sich neue Massstibe
zurechtzulegen, das Notwendige vom Neben-
sichlichen zu unterscheiden. Das Wenige, wo es
mit Liebe und innerer Anteilnahme gut getan ist,
ist mehr als tausend Plane. Es pflanzt sich fort.
Keine Sorge! Es vermehrtsich ohne unser Zutun,
wird fruchtbar, auch wo wir davon keine direk-
ten Spuren wahrnehmen, wie uns die Geschichte
im Markusevangelium trostlich deutlich macht:
«Mit dem Reich Gottes ist es so, wie wenn ein
Mann Samen auf'seinen Acker siht; dann schlift
er und steht wieder auf. Es wird Nacht und es
wird Tag: Der Samen keimt und wichst, und der
Mann weiss nicht wie. Die Erde bringt von selbst
ihre Frucht, zuerst den Halm, dann die Ahre,
dann das volle Korn in der Ahre. Sobald die
Frucht reif ist, legt er die Sichel an, denn die Zeit
der Ernte ist nahe» (Mk 4, 26-29).

(1] Bernhard von Clairvaux, Was ein Papst erwigen
muss, Johannes Verlag, Einsiedeln 1985.

P. Hans Schaller SJ

— Geb. 1942

— Studium der Theologie in Miinchen, Lyon,
Tiibingen und Rom

— Doktorat an der Pontificia Universita
Gregoriana, Rom

— Er war Studenten- und Akademikerseelsor-
ger in Basel und Ziirich, griindete 1985 die
«Arche» (eine Behindertengemeinschaft) in
Hochwald/Solothurn

— Lange Zeit Spiritual am Collegium Germa-
nicum et Hungaricum in Rom und in den
letzten Jahren Pfarrer von St. Marien in Basel

— 2009 bis Sommer 2015 Superior und Exerzi-
tienleiter in Notre-Dame de la Route in
Fribourg und Spiritual im «Maison des
Séminaires» von Fribourg/Wallis

— Lebt und arbeitet in der Jesuitengemein-
schaft in der Herbergsgasse in Basel

19



	Weniger ist mehr!

