
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 97 (2020)

Heft: [1]: Themenheft 2020 : 70. Geburtstag von Abt Peter von Sury

Artikel: Die Frist unseres Lebens : die Frage nach der Zeit in der
Benediktusregel

Autor: Puzicha, Michaela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frist unseres Lebens

Die Frage nach der zeit in der Benediktusregel

Sr. Michaela Puzicha OSB

I.Zeitbestimmung

In der Konkordanz zur Benediktusregel füllen
die Worte hora — Stunde — und tempus —

Zeit - lange Spalten (zusammen 88-mal)1.
Für beide Worte gilt, dass sie einen doppelten

Aspekt beinhalten: die gezählte Zeit —

chronos — und die gewidmete Zeit — kairos.
Die Zeitbestimmung der Benediktusregel
bezieht sich zum einen auf die tatsächliche
Zeitmessung. Für das Zusammenleben ist es

notwendig, festgesetzte Stunden zu haben. Der
Umgang mit der Zeit ist damit eine der
entscheidenden Bedingungen für die Gestaltung
und den Frieden des gemeinsamen Lebens.

Ursprünglich kennt das Mönchtum nur eine

Zeitordnung das Jahr hindurch, in der die ersten

drei Stunden des Tages der Lesung vorbehalten

sind, weitere sechs Stunden der Arbeit2.
Hinzu kommen die Zeiten des Stundengebetes,

die durch die jeweiligen Offiziumsordnun-
gen geregelt werden. Auch Benedikt gibt
konkrete Zeiten an für den Beginn der Hören,
für den zeitlichen Umfang von Lectio und
Arbeit. Auch die Mahlzeiten sind festgelegt.
Dabei richtet er sich nach dem Sonnenstand.
Diese gemeinsame chronologische Orientierung

konstituiert die geordnete Zeit - ordo
temporis -, die Leben in Gemeinschaft
überhaupt erst möglich macht (RB 48,2). Um sie

jedoch flexibel zu gestalten, legt Benedikt eine

1 Benedicti Regula, hrsg. v. R. Hanslik (CSEL 75),

Wien 21977
2 R4P 3,10-11.

Regelung des Tages vor, die variiert. Die Zuordnung

von Stundengebet, Arbeit und Lesung
geschieht bei ihm anders als in zeitgenössischen
Mönchsregeln, sodass auf die Jahreszeit, das

Kirchenjahr, die Art der Arbeit und auf die
Kräfte der Mönche Rücksicht genommen wird.
Ein erstes Zeitschema regelt den Tag während
des Sommers (RB 48,3—6). So wird auf die
Belastung der Mönche durch die Hitze und
die Feldarbeit Rücksicht genommen mit der
Arbeit am frühen Morgen und der Verschiebung

der Lesung auf den späten Vormittag.
Die Sorge für die Brüder wird auch erkennbar
in der Anweisung der Mittagsruhe zur Zeit der

grössten Hitze (RB 48,5).
Ein zweites Zeitschema regelt den ordo im
Winter (RB 48,10-13). Auch hier gilt der
Wechsel von Arbeit und Lesung zu den dafür
vorgesehenen Stunden, aber auf Klima und
Arbeit braucht keine Rücksicht genommen zu
werden. So findet sich die Lesung an ihrem
traditionellen Ort am frühen Morgen, wobei
die Terz verschoben wird.
Ein eigenes Zeitschema stellt Benedikt für die
Quadragesima auf (RB 48,14-16). Er weist
mit der asketisch-monastischen Tradition der
Lesungszeit die ersten drei Stunden des Tages
zu, die als die kostbarsten gelten3. Damit wird
die herausragende Bedeutung der Quadragesima

unterstrichen, aber ebenso die Priorität
der lectio divina betont4.

3 Pelagius, Ad Demetrias 23.
4 Vgl.RB 49,4.

17



Grundsätzlich formuliert Benedikt sein Prinzip

der hora competens, «dass alles zur
vorgesehenen Zeit geschieht — ut omnia horis
competentibus compleantur» (RB 47,1). Auch
für das Stundengebet gilt für die Brüder auf
Reisen die festgesetzte Stunde - hora con(m)
petens — (RB 50,1). Wann etwas zu erbitten
und wann Erbetenes zu geben ist, muss zur
dafür festgesetzten Zeit geschehen — horis
competentibus — (RB 31,18). Auch für das

Gespräch der Brüder untereinander gibt es die
dafür vorgesehenen Zeiten, was Benedikt an
dieser Stelle negativ formuliert - horis incon-
petentibus - (RB 48,21), damit es nicht zur
Unzeit geschieht.
Hier wird zudem ein wichtiger Aspekt der
Zeitbestimmung Benedikts deutlich. Er
betrifft nicht nur festgelegte Strukturen,
sondern die hora competens hat insbesondere eine
soziale und asketische Dimension. Mit der
Absprache wird ein verträgliches Umfeld
geschaffen in der gegenseitigen Beanspruchung

und zugleich die Forderung an die
Disziplin eines jeden einzelnen Mönchs, sich
daran zu halten.

2. Gemeinschafts-zeit

Damit zeigt sich, dass für Benedikt Zeit nicht
ausschliesslich und schon gar nicht vorrangig
gemessene Zeit - chronos - ist. Für die monas-
tische Gemeinschaft muss es vor allem darum
gehen, wofür Mönche die Zeit einsetzen wollen.
Diese ist vorhanden, unabhängig davon, wie sie

verwendet wird. Zu den Grundfragen des

Mönchtums gehört daher die Entscheidung,
welcher Person oder Handlung die Zeit der
Mönche gewidmet ist. In seinem Roman «Tagebuch

eines Landpfarrers» schreibt Georges
Bernanos an einer Stelle: «Was tun die Mönche
nachts?» Die Antwort könnte in der Benedik-
tusregel stehen: «Sie singen.» Die Zeit hat mit
der Frage nach dem Sinn des Lebens zu tun.
Die festgesetzten Stunden und Zeiten sind
den jeweiligen monastischen Inhalten, dem
Stundengebet, der Arbeit und der Lesung
vorbehalten: Alles dient der Konzentration und
Intensität auf das Wesentliche, weil der Ein¬

zelne entlastet ist und nicht stets neu entscheiden

muss, was zu tun ist. Er kann ganz «bei
der Sache» sein. Durch die Zuordnung ist der
betreffende Zeitraum geschützt und kann und
muss nicht durch anderes belegt werden. Das
ist nicht nur ein psychologischer Faktor,
sondern eine Frage nach der Qualität des geistlichen

Lebens.
Das Thema ist zugleich eine Problemanzeige,
die das Mönchtum seit seinen Anfängen
begleitet. Die Spannung, die sich aus der
zeitlichen Strukturierung von Stundengebet,
Lesung und Arbeit und anderem Notwendigen

ergibt, ist stets präsent, da sich die Frage
nach den Prioritäten des monastischen Lebens
stellt. Benedikt macht deutlich, dass die
Organisation von Zeit in der Gemeinschaft zu tun
hat mit der Ausgewogenheit aller Elemente.
Dabei geht es nicht nur um die Regulierung
von Zeitabläufen, sondern um Kriterien
für die Glaubwürdigkeit des monastischen
Lebens. Nur wenige Beispiele aus der Vielzahl

in der Benediktusregel sollen genannt
werden.
Dem Abt ist aufgetragen, bei Tag und in der
Nacht die «hora operi Dei» anzukündigen -
nuntiare — (RB 47,1). Dabei geht es nicht um
die bessere Kenntnis des Sternen- bzw.
Sonnenstandes, vielmehr betont Benedikt die
Bedeutung und Ernsthaftigkeit, die dem
Stundengebet zukommt. Die höchste Autorität

in der Gemeinschaft verkündet die
Aufforderung, sich dem Anspruch und dem Anliegen
dieser «Stunde» des Lobpreises zu stellen.
Dabei ist noch einmal auf die hora competens
hinzuweisen, die nicht einfach die richtige
Uhrzeit meint, sondern mehr noch auf die
«rechte Zeit» hinweist, aufden kairos, der nicht
verpasst werden darf. Zugrunde liegt
2 Kor 6,2 mit Jes 49,8: «Denn es heisst: Zur
Zeit der Gnade habe ich dich erhört, am Tag
der Rettung habe ich dir geholfen. Siehe, jetzt
ist sie da, die Zeit der Gnade; siehe, jetzt ist er
da, der Tag der Rettung.» Die «Stunde vom
Schlaf aufzustehen» (RB Prol. 8) bedeutet
daher das Wissen um die Bedeutung der
«Stunde» und bestimmt den kairos, den von
Gott gegebenen Zeitpunkt als eine besondere

18



Chance und Gelegenheit, den biblischen Auftrag

zu erfüllen.
So steht etwa im Hintergrund von RB 41, um
eines der Beispiele zu nennen, mit der Bestimmung

für die Stunde der Mahlzeit letztlich
nicht der zeitliche Ablauf, wann sie speisen
sollen. Mit dieser Festlegung wird vielmehr die
altkirchliche Praxis des Wochenfastens berührt
unter Berücksichtigung des Kirchenjahres und
der Jahreszeiten mit ihren unterschiedlichen
Bedingungen. Damit beantwortet das Kapitel
nicht wirklich praktische Fragen, sondern
weist aufasketische Elemente aus der Tradition
der frühen Kirche und des alten Mönchtums
hin, die es wahrzunehmen gilt.
Wie sehr es mit den Zeitbestimmungen um die
Inhalte geht, wird an der Weisung Benedikts:
«Ergo nihil operi dei praeponatur - Nichts also
darf dem Stundengebet vorgezogen werden»
(RB 43,3) gezeigt. Damit ist der unbedingte
Vorrang des opus Dei formuliert durch das

kompromisslose nihil und behält so diesen
Zeitraum absolut der eigentlichen Aufgabe des

Mönchtums vor. Durch die bewusste Wortwahl

«nichts vorziehen - nihil praeponere -
wird klar, dass nicht der Zeitfaktor gemeint ist,
sondern zusammen mit den parallelen
Wendungen in RB 4,21 und RB 72,11 die

Widmung dieser Zeit der Beziehung zu Christus
gilt, dessen Liebe und dem selbst nichts vorzuziehen

ist.

3. zeit als persönliche Lebens-zeit

Die Organisation von Zeit ist etwas grundlegend

anderes als die Lebens-Zeit. Die alte römische

Weisung suo anno, suo tempore hat vor
allem den Sinn, dass die innere Zeit des
Menschen gewahrt bleibt, dass der Mensch den Weg
seiner personalen Zeit abschreitet, dass er nichts
überspringt und nichts hinauszögert. Die Zeit
hat mit dem Sinn des Lebens zu tun. Wer die

Qualität der Zeit nicht wahrnimmt und nur in
Quantität denkt, verpasst sein Leben.
Die Benediktusregel sieht monastisches Leben
als Zeit des Wachsens und des Reifens. Sie

setzt einen Zeitraum voraus, der jedem
Einzelnen angemessen ist. Er gestaltet sich in

einem Spannungsfeld von Anfang und
Vollendung, von initium und perfectio (RB 73,2).
Die geistlichen und menschlichen Möglichkeiten

der Lebenszeit als Zeit des Wachsens
und des Reifens haben für Benedikt Priorität.
Damit ergibt sich eine Spiritualität des
Werdens, die unterschiedliche Geschwindigkeiten
zulässt und die zu innerer Ubereinstimmung
mit sich selbst und der monastischen Berufung

führen soll. Mit Umsicht weist er auf
Möglichkeiten und Herausforderungen dieser

«spirituellen Zeit» hin.
Dies bezieht sich zunächst - und ist in Anlehnung

an Augustinus zu sagen - auf die «Zeit
der Kreatur». Gott hat sie mit und für seine

Schöpfung geschaffen, und der Mensch ist von
ihr in seiner personalen, d.h. inneren Zeit
bedingt5. Diese innere Zeit des Menschen ist
der Weg vom Schöpfungsanfang zur Sabbatruhe6,

wobei die «stans aeternitas - die stehende

Ewigkeit» Gottes jeden einzelnen Zeitpunkt
prägt. Damit ist Zeit aus dem Bereich der
reinen Quantität herausgenommen und ist immer
geprägt von kosmischer Qualität.
Ein entscheidendes Wort findet sich für diesen

Zusammenhang im Prolog: «huius vitae dies
ad indutias relaxantur - Es sind uns die Tage
dieses Lebens als Frist gewährt» (RB Prof 36).
Ausdrücklich spricht der Text von der Frist, der
Lebens-Frist, von den «indutiae». In der
ursprünglichen Bedeutung aus dem militärischen

Bereich meint der Begriff das tempus
indutum od. insertum, d.h. eine Schaltzeit, die
die Kriegszeit auf eine Weile unterbricht, den
Waffenstillstand Mit indutiae ist aber kein
Ultimatum gestellt, vielmehr eine Schonfrist

5 Vgl. Aug., Conf. 11,11: quis tenebit cor hominis, ut
stet et videat, quomodo stans dictet futura et praete-
rita tempora nec futura nec praeterita aeternitas?)

6 Schmidt, E. A.: Zeit und Geschichte bei Augustin
(Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der

Wissenschaften, Philos.-hist. Klasse, 3), Heidelberg
1983, 51.

Karl Ernst Georges: Ausführliches lateinisch-deutsches

Handwörterbuch. Hannover 81918 (Nachdruck
Darmstadt 1998), Band 2, Sp. 214.

19



umschrieben, ein Zeitraum, in dem langfristig
geplant und gehandelt werden kann, der aber
als ganz persönliche Lebenszeit unbedingt
genutzt werden muss. Ziel ist nicht die
Drohung, sondern die Eröffnung einer Chance der

Bewährung. Sie bestimmt sich nicht nach
Lebensjahren, nach Wochen oder Monaten,
sondern beschreibt die innere Zeit des Mönches,

die sein ganzes Leben umfasst. Dabei
geht es nicht um den Blick auf das Ende, auf
das Ablaufdatum, das sich mit dem deutschen
Wort Frist verbindet, sondern um die Spanne,
den ganzen Zeitraum, der zur Verfügung steht.
Damit kommt ein wesentlicher Aspekt in den
Blick, der kairos als das Ergreifen des richtigen

Augenblicks. Das wird deutlich an
der Weisung, die dem Abt gegeben ist und
von ihm «miscens temporibus tempora»
(RB 2,24), das Gespür für den rechten Augenblick,

erwartet. Damit ist seine Fähigkeit
angesprochen zu erkennen, «was jetzt dran
ist». Man kann einen Anklang an Sir 20,6
annehmen: «sciens tempus apti temporis -
weil er den rechten Zeitpunkt erkannt hat». Es

ist aber eine grundsätzliche Aussage, die weder
allein dem Abt gilt noch einer bestimmten
Aufgabe. Vielmehr zeigt sich hier der souveräne

Umgang mit den Herausforderungen der
«Stunde» und die Fähigkeit der Unterscheidung.

Diese discretio erkennt in der jeweiligen
Situation die eigene Lebenslage und den damit
verbundenen Anruf des Herrn.
Darum schiebt Benedikt mit RB Prol. 10 den
Vers Ps 95,8 aus der täglichen Stundenliturgie
in den vorliegenden Text ein und verstärkt so
das Anliegen. «Heute», meint kein Datum,
sondern im biblischen Verständnis die
dauernde Aktualität der Gegenwart Gottes und
seiner Heilstaten. Dieses «Heute» gilt immer
und ist durch die tägliche Wiederholung für
den Mönch ständige Erinnerung an die Mitte
seines Lebens.
Damit in Zusammenhang bringt Benedikt ein
entscheidendes Kriterium der personalen, inneren

Zeit des Mönches, die immer mit der
Erwartung zu tun hat. Das Leben steht unter
einer Verheissung, die noch nicht Wirklichkeit
ist, aber gleichsam als exspectatio, als Aus¬

schauhalten, Darüberhinausschauen gegenwärtig
ist. Monastisches Leben geschieht im

Horizont solcher Erwartung. Schon bei der
Profess spricht der Novize diese Erwartung aus
im Wissen um die Verheissung des Herrn auf
das Leben (RB 58,21/Ps 119,116; vgl. Joh
10,10). Mit exspectatio ist ein zentrales

Schlüsselwort der Benediktusregel genannt mit der
Gewissheit auf die Zuverlässigkeit Gottes: «Du
enttäuscht mich nicht in meiner Erwartung.»
Das ist keine Zusage für die ferne Zukunft oder

Eschatologie, sondern präsentisches Futur.
Diese Erwartung ist personal bestimmt. Für
die Gestaltung der Quadragesima greift Benedikt

das Wort auf und sieht sie geprägt «cum
spiritalis desiderii gaudio sanctum pascha

expectet - Mit geistlicher Sehnsucht und
Freude erwarte er das heilige Osterfest» (RB
49,7). Es meint, ausschauen, aus meinem
Horizont heraus - nicht nach dem jährlichen
Ostertermin, sondern auf den auferstandenen
und verherrlichten Christus, der all unsere
Zeit in seinen Händen hält (vgl. Ps 31,16).

Sr. Michaela Puzicha OSB, Dr. theol.,
Abtei Varensell bei Rietberg/D. Leiterin
des Instituts für Benediktinische Studien,
Salzburg. Zahlreiche Veröffentlichungen
zur Geschichte und Tradition
der Benediktusregel.

20



Mit der
Ordensgemeinschaft des

Heiligen Orthodoxen
Klosters Beinwil und
P. Ludwig Ziegerer OSB
(Mariastein), 2019.



Begrüssung der Gäste und Teilnehmenden Öffnen der Pforte zum Heiligen Jahr der
der 15. Solothurner Kirchenmusikwoche, 2018. Barmherzigkeit, 2015/2016.

22


	Die Frist unseres Lebens : die Frage nach der Zeit in der Benediktusregel

