
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 93 (2016)

Heft: 5

Artikel: Spirituell wirtschaften : Vortrag vom 27. Juni 2016 für die "Vereinigung
der Höhern Ordensobern der Schweiz" in Mariastein

Autor: Grün, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


spirituell wirtschaften

Vortrag vom 27. Juni 2016 für die «Vereinigung der Höhern Ordensobern

der Schweiz» in Mariastein

P. Anselm Grün OSB, Münsterschwarzach

Anlässlich der Generalversammlung der
«Vereinigung der Höhern Ordensobern der Schweiz»

(VOS) am 27. Juni in Mariastein hielt der
bekannte Buchautorfolgendes Grundsatzreferat:

Wenn wir über das Wirtschaften der Klöster
sprechen, müssen wir die heutige Wirtschaftslage

berücksichtigen. Ich möchte nur einige
Anmerkungen über die heutige wirtschaftliche

Situation machen. Zum einen ist der
Produktionssektor immer mehr zurückgegangen
gegenüber dem Dienstleistungssektor. Das ist
auch eine Herausforderung für unsere Klöster.

Unsere Aufgabe besteht nicht so sehr im
Produzieren, sondern in der Dienstleistung,
die wir anbieten. Das gesamte Leben wird in
unserer Zeit immer mehr unter ökonomischen

Gesichtspunkten gesehen. Auch der
Dienstleistungssektor - vor allem auf dem
sozialen Gebiet der Krankenhäuser und
Behinderteneinrichtungen — wird nur noch von
ökonomischen Regeln bestimmt. Jedes
Gespräch, jede Handreichung wird berechnet
und hat einen ökonomischen Wert.
Das heutige Wirtschaften ist zugleich von
Angst geprägt. Alles muss protokolliert und

p. Anselm Grün OSB (*1945), Dr. theol.,
Mönch der Benediktinerabtei
Münsterschwarzach (D), war von 1977 bis Oktober

2013 als cellerar für die wirtschaftlichen

Belange der Abtei zuständig. Mit
etwa 200 Buchpublikationen spirituellen
Inhalts zählt er zu den erfolgreichsten
Autoren im deutschsprachigen Raum.

kontrolliert werden. Früher hat man nach
Treu und Glauben gewirtschaftet. Heute
muss alles juristisch abgesichert werden. Man
geht davon aus, dass keine Fehler passieren
können. Doch dieses Wirtschaften aus Angst,
ja keinen Fehler zu machen, ist teuer und
unproduktiv. Die Frage ist, wie wir uns im Kloster

der immer zunehmenden Ökonomisie-

rung und Verrechtlichung entziehen können,
wie wir in unseren kirchlichen Bereichen eine
andere Arbeitswelt schaffen können, in der
Vertrauen gilt, in der der Mensch im Mittelpunkt

steht und die trotzdem wirtschaftlich
erfolgreich ist.
Zum andern ist das heutige Wirtschaften
immer mehr von virtuellen Geschäften abhängig.

Die Investmentbanken arbeiten heute
mit Luftblasen. Doch diese Luftblasen -
finanzielle Spekulationen — beeinflussen die
Volkswirtschaften. Da kann gegen oder für
eine Währung spekuliert werden. Da wird
mit Rohstoffen spekuliert. Die Frage ist, wie
weit die Klöster das heutige Finanzsystem
verstehen und wie weit sie es positiv
beeinflussen können. Wir werden später noch über
ethische Geldanlagen sprechen.

1. Wirtschaftlichkeit der Klöster

Ein Kloster muss sich wirtschaftlich selbst

tragen. Wir können heute nicht von einer
Bettelmentalität leben. Ich bin auch skeptisch
gegenüber der moderne Form des Fundrai-
sing. Sicher sollen wir als Klöster für soziale

Projekte, die wir betreiben, auch auf das

Fundraising zurückgreifen. Doch wir sollen
versuchen, das Kloster bzw. den Orden auch

4



P. Anselm Grün OSB, einer der erfolgreichsten
Buchautoren im deutschsprachigen Raum,

in Mariastein.

wirtschaftlich auf gesunde Beine zu stellen.
Denn nur von andern zu leben, widerspricht
nicht nur der Regel Benedikts, der fordert,
dass die Mönche von ihrer eigenen Hände
Arbeit leben. Es widerspricht auch dem heutigen

Gespür der Verantwortlichkeit. Jeder ist
für sein Auskommen selbst verantwortlich.
Ich erlebe immer wieder Ordensleute, die von
Armut sprechen, aber sich nicht um die
Wirtschaftlichkeit ihres Tuns kümmern. Da kann
Armut leicht zu einer Ideologie verkommen.
Und sie kann oft sehr teuer werden. Doch wir
dürfen nicht nur von der Haltung der Armut
sprechen, die ich später noch behandeln werde.

Es braucht auch eine Klarheit und Durch-
schaubarkeit. Wie teuer ist unsere Armut?

Doch wie können wir ein Kloster, einen
Orden wirtschaftlich so gestalten, dass er sich

tragen kann. Ich kann nur von der Situation
der Abtei Münsterschwarzach sprechen. 36
Jahre lang war ich Cellerar und habe das
Kloster wirtschaftlich geleitet. Heute bin ich
nur noch für die Finanzen zuständig, also für
das Anlegen der Gelder und den Umgang mit
Schulden.
Für mich steht die Wirtschaft auf drei
Beinen. Das erste Bein ist die Sparsamkeit. Die
Sparsamkeit bezieht sich nicht nur auf die
Bescheidenheit der Mitbrüder im Umgang
mit den Dingen. Vielmehr verlangt sie auch
eine gute Organisation der Arbeit, damit es

möglichst wenig Reibungsflächen gibt. Zur
Sparsamkeit gehört für mich eine schlanke
Verwaltung, die ihre Energie nicht in
Bürokratie vergeudet, sondern effektiv die Arbeitsabläufe

im gesamten Kloster gut organisiert
und buchhalterisch erfasst, die eine klare
Kostenrechnung aufstellt, sodass die Ergebnisse

zeitnah beurteilt werden können.
Das zweite Standbein ist das Geldverdienen
durch die Produktion und unsere Dienstleistungen.

Wir brauchen Einnahmequellen.
Das sind bei uns einmal die Betriebe, die
etwas erwirtschaften und ihre Produkte auch
verkaufen. Die Vier Türme GmbH vertreibt
ihre Produkte wie: Bücher, Druckfabrikate
aller Art, Goldschmiedeprodukte, Backwaren

und Fleisch und Wurst aus der Metzgerei.
Dann gibt es viele interne Betriebe, die dazu

beitragen, die Reparaturen und Arbeiten in
den verschiedenen Bereichen wie Gymnasium,

Druckerei und Kloster günstig zu
erledigen. Zu den Quellen der Einnahmen
gehört auch die Arbeit im Gästehaus, das
Schreiben von Büchern, die Seelsorge, die
von den Pfarreien honoriert wird. Die
Einnahmenseite muss immer wieder neu organisiert

und den wirtschaftlichen Verhältnissen
der Umwelt angepasst werden. Dabei soll das

Kloster bewusst auch die Dienstleistungen
finanzieren, die nicht kostendeckend arbeiten
können. Das können Arbeitsplätze sein, die
wir für Behinderte oder sozial schwache
Menschen anbieten.

5



Das dritte Standbein ist ein phantasievoller
Umgang mit Geld. Die Abtei hat drei Bereiche,

die sie subventionieren muss. Das sind
die Schule für 850 Schüler und Schülerinnen,
das ist das Bildungshaus in Münsterschwarzach

und das ist die Lehrlingsausbildung, mit
der wir jungen Menschen einen guten Start
ins Leben vermitteln wollen. Ausserdem
unterstützen wir notleidende Klöster in der

Anselm
Grün

Reinheit
des Herzens

Vicf-Tünm-Vcrba
MümtrrwhwarfMfc

«Reinheit des Herzens» war das erste Buch,
das P. Anselm Grün 1975 veröffentlichte; es

beschäftigte sich mit benediktinischer
Spiritualität. Seither erschienen Hunderte
weitere Buchtitel des Erfolgsautors.

Dritten Welt und in Osteuropa. Die
Subventionierung kann nicht nur aus der Produktion

geschehen. Da braucht es einen kreativen
Umgang mit Geld, der die Instrumente, die

es heute auf dem Geldmarkt gibt, benützt,
nicht um Geld zu sammeln, sondern um den
Menschen zu dienen. Für mich ist es wichtig,
einen spirituellen Umgang mit Geld zu pflegen,

sich nicht vom Geld bestimmen zu
lassen, sondern damit Gutes zu tun. Uns ist die
christliche Bildung junger Menschen ein
missionarisches Anliegen. Und wir möchten
bewusst unsere Gästehäuser offen halten für
suchende Menschen, die heute mehr als früher

in die Klöster kommen, um Orientierung
im Glauben und im Leben zu erfahren.
Manche Orden sind skeptisch gegenüber den
Geldgeschäften an der Börse. Doch wer heute

mit Geld umgehen will, kann die Börse
nicht übergehen. Die normalen Geschäfte
mit Anleihen und Aktien haben nichts mit
Spekulation zu tun. Wir sollten allerdings in
unseren Geldgeschäften ethische Aspekte
berücksichtigen. Indem wir unser Geld ethisch
anlegen, z. B. in Aktien, die von Ökoresearch
als ethisch relevant eingestuft werden, können

wir durchaus auch das Wirtschaften in
unserer Welt beeinflussen. Denn je mehr
Menschen ethische Aktien kaufen, desto

grösser wird der Druck auf die Firmen, den
ethischen Kriterien zu entsprechen.
Ein Kloster muss achtsam mit dem
Wirtschaften umgehen. Einmal braucht es die
ständige Reflexion, ob wir sinnvoll und
effektiv arbeiten, was wir in der Organisation
verbessern können. Wir müssen uns immer
wieder fragen, wie wir mit den Kräften, die
Gott uns gegeben hat, auf die Fragen und
Sehnsüchte der Menschen von heute antworten

können. Unser Wirtschaften dient nicht
nur dazu, dass wir uns selbst finanziell
tragen. Vielmehr soll es den Menschen dienen.
Das wird es aber nur, wenn wir immer wieder

auf die Menschen hören, was sie heute
wirklich bewegt und was sie von uns Mönchen

erwarten.
Ein anderer Aspekt des klösterlichen
Wirtschaftens besteht für mich darin, dass wir
nicht einfach die Gesetze übernehmen, die in
vielen Firmen gelten: das Gesetz der
Überforderung, der Härte und Kälte. Wir wollen
bewusst ein Arbeitsklima schaffen, in dem

6



Menschen gerne arbeiten. Wir haben hier in
der Abtei 300 Angestellte. Das ist für uns
auch eine soziale Aufgabe, genügend Arbeitsplätze

zur Verfügung zu stellen. Ich glaube, je
menschlicher und klarer wir in unserer Arbeit
miteinander umgehen, desto effektiver ist sie

auf Dauer. Wer nur den kurzfristigen Erfolg
will, wird langfristig Schaden erleiden. Denn
er beutet seine Mitarbeiter aus und drängt sie

so nur in die Krankheit.
Es geht aber nicht nur um das gute Arbeitsklima.

Auch die Art der Arbeit will bedacht
sein. Wir haben etwa zwanzig Handwerksbetriebe.

Auf dem öffentlichen Markt werden
Handwerksbetriebe heute gezwungen,
möglichst schnell und billig zu arbeiten. Dabei
geht oft die Kultur des Handwerks verloren.
Wir wollen bewusst gegen diesen Zeittrend
angehen und solide handwerkliche Arbeit
verrichten. Natürlich muss sich das auf Dauer
auch finanziell tragen. So leben wir auch in
der Spannung zwischen Preis und Qualität.
Für mich soll das Kloster eine Situation
schaffen, in der auf alternative Weise gearbeitet

und gewirtschaftet wird.
Ein Aspekt dieses alternativen Wirtschaftens
ist für uns der ökologische Aspekt. Wir wollen

unsere gesamte Energie in den nächsten
Jahren aus regenerativen Quellen beziehen.
Wir produzieren momentan 130% der Energie,

die wir benötigen, aus regenerativen
Quellen, aus Holzhackschnitzel, Biogasanlage,

Solardächern, Windpark und durch die
Wasserkraft, die uns in einem Arm der
Schwarzach zur Verfügung steht. So wollen
wir nachhaltig wirtschaften, damit sich auch
die künftigen Generationen im Kloster an
einer lebenswerten Umwelt freuen können.
Wir versuchen, in den verschiedenen
Gremien der Abtei über die wirtschaftliche und
finanzielle Zukunft nachzudenken: im Seni-
orat (dem gewählten Gremium im Konvent),
im Wirtschaftsrat, in den Bausitzungen, im
Ökorat und in den verschiedenen Gruppen,
die für die einzelnen Bereiche verantwortlich

sind. Einige Gremien wie Bausitzung
und Ökorat beziehen immer auch die
Angestellten mit ein und leben von ihren Vor¬

schlägen und Ideen. So hoffen wir, dass wir
nicht nur für die Abtei, sondern für unsere
Angestellten, für unsere Gäste, für unsere
Schüler und Lehrlinge noch lange einen
Raum anbieten können, in dem sie Bildung,
Hilfe, Lebensorientierung und Bestärkung
ihres Glaubens erfahren.

2. Spirituelle Herausforderung

Als ich Cellerar wurde, habe ich mich
zunächst gegen diese Aufgabe gewehrt. Ich
wollte Theologe und Seelsorger bleiben. Doch

Im Klosterladen «Pilgerlaube» am Mariasteiner

Klosterplatz sind in der Bücherecke viele
Titel des Benediktinermönchs und geistlichen
Autors Anselm Grün erhältlich.



Pater Anselm während seines Referats im Hotel Kurhaus Kreuz in Mariastein, hier mit Abt
Peter von Sury.

in Gesprächen mit dem späteren Abt Fidelis,
der in Rom über das frühe Mönchtum,
speziell über Pachomius, promoviert hat, wurde
mir klar, dass diese Aufgabe der Verwaltung
ein wichtiger Beitrag zur Spiritualität einer
Gemeinschaft ist. Anfang der Siebzigerjahre
wurde in unserem Konvent ständig moralisiert:

Wir sollen mehr Schweigen beachten,
wir sollen mehr beten, wir sollen spiritueller
sein. Doch solche moralischen Appelle bewirken

nichts. Doch wenn die Arbeitssituation
verbessert wird, wenn ein gutes Miteinander
in der Arbeit besteht, wenn alle gut informiert

werden und alle mitreden dürfen, dann
hebt das auch das spirituelle Niveau einer
Gemeinschaft. Daher war es für mich eine wichtige

Aufgabe, durch eine andere Art der
Zusammenarbeit nicht nur den Zusammenhalt
der Gemeinschaft, sondern auch ihre
Spiritualität zu vertiefen. Ich sagte manchmal
humorvoll: Wir arbeiten acht Stunden pro Tag
und beten drei Stunden täglich. Wenn wir
acht Stunden gegeneinander arbeiten, werden

uns die drei Stunden Gebet auch nicht
zueinander bringen.
Ich habe dabei zwei Tendenzen in der
Gemeinschaft gespürt, die eine Vertiefung der
Spiritualität verhinderten. Die eine Tendenz
ist das Sichverstecken hinter Frömmigkeit. Es

gab fromme Mitbrüder, die aber teamunfähig
waren. Die Arbeit ist für den hl. Benedikt ein
Test auf die Spiritualität. Wenn ich nicht
bereit bin, mich in der Arbeit auf andere einzulassen

und mit ihnen gut zusammenzuarbeiten,
dann stimmt auch meine Spiritualität nicht.
Oft ist dann die Spiritualität nur ein narzissti-
sches Kreisen um meine frommen Gefühle.
Die andere Tendenz war das ständige
Jammern: Wir arbeiten zu viel, wir müssen mehr
Zeit für uns haben. Meine Erfahrung war
jedoch, dass die Mitbrüder, die mehr Zeit für
sich verlangt haben, diese nicht für das Gebet

nutzten, sondern eher für das Fernsehen. Die
Mitbrüder, die gut in der Arbeit standen,
haben auch mehr spirituelle Bücher gelesen und
sich mehr Zeit für das Beten genommen.



Seit 25 Jahren arbeite ich im Recollectiohaus
und begleite Priester und Ordensleute. Da
sagen manche: Ich habe ein Burn-out, weil ich
zu viel gearbeitet habe. Doch da bin ich
immer skeptisch, ob die wirklich wegen ihrer
Arbeit depressiv geworden sind. Meistens
sind es innere Gründe. Sie schöpfen aus trüben

Quellen. Sie müssen sich durch ihre
Arbeit ständig beweisen, setzen sich bei allem,
was sie tun, selbst unter Druck. Und sie arbeiten

nicht aus ihrer Mitte heraus, sondern achten

ständig nur auf die Erwartungen von aussen.

Es sind innere Einstellungen, die das

Burn-out bestärken. Für Benedikt gehören
Beten und Arbeiten zusammen. Bei beiden
geht es darum, von sich selbst frei zu werden
und sich ganz und gar auf Gott einzulassen.
Auf die Arbeit einlassen ist für Benedikt eine
Form, sich auf Gott einzulassen. Ich werde
frei von mir selbst und vom Kreisen um mich.
Ich gebe mich hin. Und im Gebet und in der
Arbeit sind die gleichen spirituellen Haltungen

gefordert wie: Demut, Liebe, Zuverlässigkeit,

Treue und Hingabe.
Beim Umgang mit Geld sollen wir uns
immer zwei Aspekte vor Augen halten: 1. Geld
dient den Menschen. Wir verdienen Geld,
um uns selbst zu ernähren. Aber wir verdienen

Geld immer auch für andere. Und das

Geld, das wir haben, soll nicht dem eigenen
Reichtum dienen, sondern den Menschen,
den Projekten, die wir für andere starten:
Bildung, Seelsorge, Sorge für die Armen,
Verantwortung für die Angestellten. Wir sollen
also bei unserem Wirtschaften immer das

Wohl der Menschen im Blick haben. 2. Wenn
ich mit Geld umgehe, muss ich innerlich frei
sein. Jesus preist die selig, die arm im Geist
sind. Die Buddhisten würden sagen: die nicht
anhaften, die nicht am Geld hängen. Es gibt
auch viele Ordensleute, die zwar Armut geloben,

aber trotzdem sehr vom Geld abhängig
sind. Ich muss innerlich frei sein, um mich
vom Geld nicht bestimmen zu lassen. Diese
Freiheit gilt für den Einzelnen, aber auch für
die Gemeinschaft. Wenn die Gemeinschaft
nur auf die Zahlen fixiert ist, lässt sie sich

vom Geld bestimmen. Da ist keine Freiheit

mehr. Freiheit und Verantwortung gehören
zusammen. Ich soll die wirtschaftlichen
Verhältnisse genau durchforsten, aber ich soll mir
immer meine innere Freiheit gegenüber den
wirtschaftlichen Zwängen wahren.

3. Armut und Gütergemeinschaft in der
weit von heute

Ich erlebe oft ein ideologisches Sprechen über
Armut. Für mich als Wirtschaftler muss die
Armut sich auch ganz konkret in Zahlen ausdrücken:

Wie viel Geld brauchen wir fur unseren
persönlichen Lebensbedarf? Wie viel Geld
geben wir für unser Essen aus? Heute gibt es ja
genügend Statistiken über die verschiedenen

Einkommensgruppen in der Gesellschaft. Da
können wir uns ganz nüchtern vergleichen und
uns fragen, welcher Gruppe wir zugehören.
Dann werden wir etwas vorsichtiger, von Armut
zu sprechen. Denn die meisten Ördensleute
gehören nicht zur sozial unteren Gruppe, sondern

liegen meistens über dem Durchschnitt.
Allerdings darfArmut auch nicht zur
Lebensverneinung führen. Armut bedeutet heute:
einfach leben. Das ist heute durchaus eine
Tendenz in der Gesellschaft. Ich gebe einen
monatlichen Brief heraus, der von 18000
Menschen bezogen wird: «einfach leben». Das
kann zweierlei bedeuten: einfacher Lebensstil,
einfach und bescheiden leben. Die Betonung
kann aber auch auf leben liegen. Ich soll
einfach leben. Armut heisst nicht, dass ich mir
jeden Genuss verbiete. Wer gelernt hat,
einfach zu leben, der fühlt sich innerlich frei und
kann das Leben auch geniessen. Gerade in
dieser Tendenz des einfachen Lebens könnten
wir Ordensleute heute Vorbild sein.
Zur Armut gehört für mich auch, dass wir
uns den wirtschaftlichen Realitäten ohne
Scheuklappen stellen. Je klarer die Ordensleute

über die wirtschaftliche Situation ihres
Ordens informiert werden, desto nüchterner
kann man über die Armut sprechen. Es gibt
dann ganz klare Grenzen, wie viel wir jeweils
ausgeben und wie viel wir uns für die jeweiligen

Bereiche Ernährung, Urlaub, Freiheit,
persönliche Bedürfnisse erlauben können.

9



Zur Armut und Gütergemeinschaft gehört
auch, dass wir gut für unsere alten Mithrüder
sorgen. Wie eine Gemeinschaft für ihre kranken

und alten Mitbrüder sorgt, ist ein wichtiges

Kriterium für ihre Spiritualität. Dabei
geht es nicht nur um die gute Pflege auf der

eigenen Kranken- oder Altenstation. Es geht
auch um die Frage, wie wir im Kloster geistlich

alt werden können. In einer Gesellschaft,
die immer älter wird, könnten wir Ordensleute

ein Beispiel geben, wie wir geistlich älter
werden. Dazu gehört das Loslassen von Arbeiten

und Rollen, die Offenheit für den spirituellen

Weg. In manchen Orden erlebe ich hier
keine Vertiefung der Spiritualität im Alter,
sondern eher eine Verbürgerlichung. Als wir
über unsere Krankenstation diskutiert haben,
meinte ein Mitbruder, wir sollten jedem einen
Fernseher ins Zimmer stellen, dann wären sie

beschäftigt. Ich antwortete: Das wäre eine

Bankrotterklärung für unsere Spiritualität.
Die alten Menschen mit irgendwelchem Zeug
zumüllen ist sicher kein Zeichen von geistlichem

Weg. Wie können wir im Alter die

Haltungen von Milde und Weisheit, von
Gelassenheit und Offenheit einüben?
Ein Kloster und ein Orden haben immer
auch eine soziale Verantwortung für die
Armen in ihrem Umfeld. Wir fühlen uns als

Missionsbenediktiner in der Pflicht, den
Menschen in unseren Missionsgebieten zu
helfen. Die Frage ist, wie wir auch auf die
Armut in unserer Umgebung reagieren sollen.
Als Cellerar weiss ich aus Erfahrung, dass wir
da oft auch missbraucht werden von
Menschen, die mit Geld nicht umgehen können
und nun vom Kloster alles erwarten. Es ist
dann immer auch ein moralischer Druck auf
uns. Doch auch hier ist Nüchternheit gefragt:
Wie können wir auf Dauer helfen? Jeden
Wunsch nach finanzieller Hilfe zu erfüllen,
führt nur zum Missbrauch. Aber wir sollten
die Situation der Menschen in unserer Umgebung

anschauen und überlegen, wie wir sinnvoll

helfen können. Können wir einem sozial
Schwachen eine Arbeitsstelle anbieten, auch

wenn sie uns Geld kostet? Das wäre zumindest

eine dauerhafte Hilfe für einen Men¬

schen. Oder kennen wir gute Projekte, für die
wir spenden können? Auch da wäre es wichtig,

dass sich eine Ordensgemeinschaft klare
Regeln gibt, wie viel von ihrem Einkommen
sie jedes Jahr spenden will.
Eine Herausforderung, die sich uns Ordensleuten

heute ganz neu stellt, ist die Frage, wie
wir mit den Flüchtlingen umgehen, wie weit
wir ihnen Gastfreundschaft bieten können.
In Münsterschwarzach betreuen wir 30
Flüchtlinge, meistens Muslime. Es ist für uns
zu einer wichtigen Aufgabe geworden. Die
Frage ist, was wir beitragen können, damit
sich diese Menschen in unsere Gesellschaft

integrieren können. Und die Frage ist, wie
weit wir für den interreligiösen Dialog gerüstet

sind. Da geht es nicht nur um Geld,
sondern um christliche Gastfreundschaft.
Armut und Gütergemeinschaft müssen heute

neu definiert werden. Armut würde ich als

innere Freiheit den Dingen dieser Welt gegenüber

verstehen. Aber diese innere Freiheit
darf sich nicht nur in der Gesinnung ausdrücken,

sondern auch im konkreten Lebensstil,
in einem einfachen Leben, das bewusst ein
Gegenmodell ist gegenüber dem «Immermehr»,

das wir in unserer Gesellschaft
beobachten. Und Armut muss rational begründet
werden als ein nachhaltiges Leben, das

nachhaltig umgeht mit den Ressourcen der Schöpfung,

der klösterlichen Gemeinschaft und des

Einzelnen.
Gütergemeinschaft ist ein schönes Wort. Der
Evangelist Lukas beschreibt das Ideal der
Gütergemeinschaft in Jerusalem: «Die Gemeinde

der Gläubigen war ein Herz und eine Seele.

Keiner nannte etwas von dem, was er
hatte, sein Eigentum, sondern sie hatten alles

gemeinsam.» (Apg 4,32) Ein benediktini-
scher Theologe nannte das Mönchtum einmal

«Heimweh nach der Urkirche».
Gütergemeinschaft heisst alles miteinander teilen.
Das klingt gut, ist aber in der Realität nicht

Abt Benno Malfèr, Abt von Muri-Gries, im
Gespräch mit P. Anselm Grün auf der Terrasse

des Hotels Kurhaus Kreuz.

10



so einfach. Es verlangt, dass wir in einem
Orden über unseren Umgang mit Geld offen
umgehen. Auch in einer klösterlichen
Gemeinschaft entsteht Spaltung, wenn sich
jeder hinter dem versteckt, was er an Geld und
Mitteln zur Verfügung hat. Und es genügt
nicht, wenn ich vom Gellerar oder Aht alles
erbeten muss. Auch dann kann ich mich hinter

Sachzwängen verstecken. Aber ich offenbare

mich nicht, ich teile mein Leben nicht
mit andern. Gütergemeinschaft ist eine
konkrete Weise, das Leben miteinander zu teilen.
Es ist also eine spirituelle Herausforderung.
Wir gehen dieser spirituellen Herausforderung

auf zweifache Weise aus dem Weg. Der
erste Weg besteht darin, dass der Einzelne
sich nicht in die Karten schauen lässt,
sondern alles nur mit dem Obern bespricht, der
sich oft gar nicht traut, Wünsche abzuschlagen,

weil sonst die Mitbrüder empfindlich
reagieren. Der zweite Weg ist, dass wir die
Gütergemeinschaft dazu missbrauchen, die
klösterliche Gemeinschaft möglichst reich zu
machen. Wir sprechen von Gütergemeinschaft,

merken aber gar nicht, wie wir einen
kollektiven Egoismus vertreten.
Für mich wäre es wichtig, dass wir über die
Ideale von Armut und Gütergemeinschaft

nüchtern sprechen, und zwar einmal von der
wirtschaftlichen Seite her klar die Zahlen
darlegen, die unsere Armut und Gütergemeinschaft

beschreiben. Zum andern aber sollten
wir auch psychologisch bedenken, was die
Armut und Gütergemeinschaft mit den Mitgliedern

macht und wie sie auf gesunde Weise

gelebt werden können. Und zum dritten sollten

wir dann auf dem Hintergrund ökonomischer

und psychologischer Einsichten auf
neue Weise spirituell über diese Begriffe
nachdenken. Oft erlebe ich ein spirituelles Sprechen

über Armut und Gütergemeinschaft, das

abgehoben ist, das irgendein Ideal hochhält,
aber das nichts mit der konkreten Realität
unseres Lebens im Orden zu tun hat.

So wünsche ich Ihnen, dass Sie bei Ihrer
Tagung diese Nüchternheit aufbringen und
zugleich entdecken, welch heilsamer Weg für
den Einzelnen und für die Gemeinschaft im
richtigen Verständnis von Armut und
Gütergemeinschaft liegen könnte.


	Spirituell wirtschaften : Vortrag vom 27. Juni 2016 für die "Vereinigung der Höhern Ordensobern der Schweiz" in Mariastein

