
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 93 (2016)

Heft: 2

Artikel: Erstmaliger Druck des Neuen Testaments vor 500 Jahren in Basel : ein
epochales Werk von Erasmus von Rotterdam

Autor: Bossart, Irina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erstmaliger Druck des Neuen Testaments
vor 500 Jahren in Basel

Ein epochales Werk von Erasmus von Rotterdam

Irina Bossart, Basel

Im Herbst 1515 begann in der Offizin von
Johannes Froben in Basel die Drucklegung des

Neuen Testaments von Erasmus von Rotterdam

(1467-1531). Ziel war, das Werk an der
Frankfurter Buchmesse im März 1516
präsentieren zu können. Nach rund 15-jähriger
Vorarbeit war plötzlich Hektik in die Arbeit
gekommen, denn in Venedig und in Alcalà
waren zwei vergleichbare Projekte in
Vorbereitung, die das Basler Vorhaben konkurrenzierten.

Um das Prestigeunternehmen nicht
zu gefährden bzw. um den andern
zuvorzukommen, war also Eile geboten. Während die
Setzer bereits ans Werk gingen, arbeiteten
Erasmus sowie seine beiden Korrektoren
Johannes Oekolampad und Nikolaus Gerbel
noch am Text. Doch die knapp bemessene

Zeit reichte aus; das Opus erschien pünktlich
Anfang März. Damit lag zum ersten Mal ein
gedrucktes Neues Testament vor; bis dahin
gab es nur Handschriften davon.

Erneuerung aus den Quellen

Warum dieses Unterfangen? Den
Motivationshorizont bildete das Bemühen um die
dringliche Reform und Erneuerung des

christlichen Lebens und der Kirche. Jn der

Widmung an Papst Leo X, datiert vom
1. Februar 1516, schrieb Erasmus, dass ihm

Dr. Irina Bossart (*1968), Basel, Theologin

und Historikerin, ist Lehrerin am
Gymnasium oberwil und freischaffende
wissenschaftlerin.

< +

Erasmus von Rotterdam (1467-1531), von
Hans Holbein dem Jüngeren 1523 (Musée du
Louvre, Paris).

eines ganz klar geworden sei: Nämlich dass

«unsere hauptsächlichste Hoffnung auf ein
wiederherzustellendes und zu verbesserndes

Christentum, sozusagen der heilige Anker,
wie man sagt, darin besteht, dass alle, die in
allen Landen die Christliche Philosophie
bekennen/lehren [christianam philosophiam
profitentur], sich zuerst die Grundsätze
[décréta] ihres Urhebers aus den evangelischen
und apostolischen Schriften aneignen, in
denen jenes himmlische Wort, das einst aus

6



JN DIESEM HAUSE WOHNTE
ALS QAST DES BUCHDRUCKER-

HERRN HIERONYMUS FROBEN

ERASMUS VON ROTTERDAM
WAHREND SEINES LETZTEN LEBENS

JAHRES VOM AUGUST 1T5J

BIS ZUM 11. JUL11536

dem Herzen des Vaters an uns ergangen,
noch heute für uns lebendig ist, noch heute
rein ertönt, noch heute handelt und so redet,
dass es meines Erachtens nichts Wirksameres
und Gegenwärtigeres gibt.» Bereits in seiner
programmatischen Schrift über die christliche

Frömmigkeit «Enchiridion militis christi-
ani» (Handbuch des christlichen Streiters)

von 1503 hatte Erasmus die zentrale Bedeutung

der Heiligen Schrift unterstrichen, ihre
Kenntnis und ihre Verinnerlichung. Auch
deshalb wollte Erasmus das ganze Neue
Testament, getreu der humanistischen Losung
«ad fontes» (zurück zu den Quellen), in der

griechischen Ursprache herausbringen. Welche

Sprengkraft in solcher Forderung, die
evangelischen Quellen zu studieren, steckte,
lässt sich erahnen, wenn man die Worte des

englischen Humanisten und Mediziners
Thomas Linacre (1460-1524) zur Kenntnis
nimmt, der in der zweiten Lebenshälfte
Theologie studiert und daraufhin zum ersten
Mal die Evangelien gelesen hatte; er konstatierte:

«Entweder ist das nicht das Evangelium

oder wir sind keine Christen.»

Rekonstruktion, Neuübersetzung und
Erklärung des Urtextes

"~T

Erasmus' Anspruch war, eine solide, aus den

Quellen rekonstruierte Fassung des griechi-

Haus in der Bäumleingasse in Basel. Hier
wohnte Erasmus bis zu seinem Tod 1531.

sehen Neuen Testaments vorzulegen - er
spricht von der «griechischen Wahrheit» —, die
fortan als Massstab und Quelle zu gelten hatte.

Er war überzeugt, dass «die Lehre, die unser

Heil darstellt, in einer viel reineren und
lebendigeren Form zu finden ist, wenn sie von
der Brunnader oder aus den Quellen
geschöpft wird anstatt aus Teichen und Bächlein».

Als Grundlage dienten ihm verschiedene

griechische Handschriften, die er u.a. in
der reich bestückten Bibliothek des Basler
Dominikanerklosters ausgeliehen hatte, sowie
Zitate aus der patristischen Literatur. Der
Sprachgelehrte Erasmus war durch intensive
Studien zur Einsicht gelangt, dass das

ursprüngliche Neue Testament griechisch abge-
fasst war, nicht lateinisch. Überdies kam er
zum Schluss, dass die in der Kirche gebräuchliche

lateinische Vulgata des Kirchenvaters
Hieronymus (347—420) sprachlich ungenau
und somit revisionsbedürftig war. Deshalb
gab Erasmus nicht nur den griechischen Text
heraus, sondern fügte - parallel gesetzt - auch



Aus der «Paraclesis», dem
Aufruf an den Leser im
ersten Teil der Einleitung:

Erasmus war der Überzeugung, dass die
«reine und unverfälschte Philosophie
Christi nicht von anderswoher mit Erfolg
geschöpft werden kann als aus den
Büchern der Evangelien, als aus den Apostelbriefen

[...]. Was sagen wir nun dazu? Briefe,

die wir von einem lieben Freund
empfangen, heben wir auf. Wir küssen sie,

wir tragen sie mit uns herum, wir lesen sie

immer wieder aufs Neue, und doch gibt es

so viele Tausende Christen, die, wenn sie
auch sonst noch so gelehrt sind, die
Bücher der Evangelien und Apostel in ihrem
Leben nicht einmal gelesen haben. [...]
Nach diesen mögen wir daher alle aus

ganzem Herzen dürsten, diese mögen wir
umarmen, in diesen uns beständig aufhalten,

diese küssen, [...], in diese mögen wir
verwandelt werden, wenn die Studien
einmal übergehen in unsere sittlichen
Haltung. [...] Wenn einer die Spur zeigt, die
der Fuss Christi zurückgelassen hat, wie
fallen wir Christen auf die Knie und wie
beten wir da an! Jedoch warum verehren
wir nicht in diesen Schriften sein lebendiges

und atmendes Bild? Wenn jemand den
Leibrock Christi ausstellt, eilt man da
nicht aus der ganzen Welt zusammen, um
ihn zu küssen? Aber auch wenn du seinen

ganzen Hausrat bringen könntest, nichts
würde sein, was Christus deutlicher und
wahrhafter wiedergäbe als die Schriften
der Evangelien. [...] Was kann jenes sonst
als die Umrisse des Körpers zeigen, wenn
es überhaupt etwas von jenem zeigt. Diese
jedoch bringen dir das lebendige Bild
jenes hochheiligen Geistes und Christus
selbst, wie er redet, heilt, stirbt, aufersteht,
und machen ihn schliesslich in seiner Fülle

gegenwärtig, dass du weniger sehen

würdest, wenn du ihn mit Augen schautest.»

Übersetzt von G. B. Winkler

eine eigene lateinische Übersetzung hinzu.
Diese weicht um rund 40 Prozent vom Wortlaut

der Vulgata ab. Die Mehrzahl der

Änderungen ist stilistischer und grammatikalischer
Art, was allerdings theologische
Bedeutungsverschiebungen nicht ausschliesst. Kritiker
störten sich u. a. daran, dass auch Texte wie
das «Vaterunser» oder das «Magnificat», die in
der Liturgie verwendet wurden, Änderungen
erfuhren. Die neue lateinische Übersetzung
blieb ein Stein des Anstosses, denn sie stellte
indirekt die Rechtmässigkeit und Richtigkeit
der Vulgata in Frage.
Dem zweisprachigen Druck des Neuen
Testaments waren nebst der erwähnten Widmung
an Papst Leo X. eine mehrteilige Einleitung
sowie ein umfangreicher Apparat, sogenannte
«Annotationes», beigegeben. Erasmus mass
den letztgenannten Erläuterungen eine grosse
Bedeutung zu; sie umfassen denn auch rund
die Hälfte der über 1000-seitigen Druckausgabe.

Damit verbunden war die Absicht, wie
es in der Widmung heisst, dem Leser darzulegen,

welche Änderungen er vorgenommen
hatte und warum, sodann Dinge zu entwirren

und zu erklären, die vielleicht etwas
kompliziert, mehrdeutig oder undurchsichtig seien,

und zuletzt um zu gewährleisten, dass es

inskünftig weniger einfach sei, das zu entstellen,

was er wiederhergestellt habe.

Eine Art Studien- und Werkausgabe

Der Erstdruck von 1516 trug den Titel «Novum

Instrumentum omne»; spätere Ausgaben

erschienen dann unter der Überschrift
«Novum Testamentum omne» (Das ganze
Neue Testament). Warum Erasmus für die
Erstausgabe einen anderen Titel wählte, ist
nicht eindeutig zu klären. Übersetzen lässt er
sich etwa mit «Neues Werkzeug», «Neues

Zeugnis» oder «Neue Urkunde». Durch Titel
und Ausstattung wird die Edition als

Studiengrundlage und Arbeitswerkzeug erkennbar.

Kritiker warfen Erasmus vor, er wolle
damit die approbierte Vulgata verdrängen.
Erasmus bestritt dies und plädierte dafür, die
Vulgata weiterhin im öffentlichen Gottes-

8



a Kifx? >•'

y.-.b «J*ff Sr«V.H9s;V-
I k •'• ixlyvMK 1>V k*

X"*J«*fcrrsï!-iVciTf.>9tîXuj>l«'n>llVin-« •*
V<>>,3 yiytrr. t,W*/. usqMvJ
ïpwç3î •?Krk>S^î^,t3^f«3*V' TJ

«v.jr.'a?«<*,nyj» «*»T?«irriw «ri/
XatV-rif/tro L-2fJTTS'knj«\u(i@'

Wfi 9«w.iVc/ui«"ïWrr»;, Srre; ÏX-

«rjirJW»!//! km/,
ta* !>»*£«-. râ «Ss.lxÄn« paprjin
*rt*ï tcfytyài. *f w «5« 1» «XiSilif.S

fuTi']an<n wOfjnt}, Ifglucry V«

tJA b.xv}'**

rif Vnf7«llsT«îfM Jx3iA,«oqVi«/

fia errif UwfUmUft X*H i« tx«/
fcîA ttrrlp Xfina, kmk ïynSiP, tJ/
m3i:> yalßt toIj wftmwlA 1« ri

irTB.i in^fc^,U1« ^
>/(urfttnpi«!rfWll«W)«flW}»fc
«tXXUSttr#ijt
Mita À."ç«/Wv.libfm p.:i*ym%

w(nn»«frr^ «ijîfcrP>b{«)V *(/
y>r&rK,îrïflmf ra!»fm lÇW"'
Mt V^5»W/ m* yty—tfjhi *jïiA*»

Cf N prindpio cnrnetbum,
jj] X ucrbumaat apud deiî.
Hkdeos erat unburn. Hoc

Berat in prinripioapud de
um.Oratuper ipfum faifta funrÄß/

neipfo feifhimcft nihil.quod faiftum
eft. In ipfouita enuAuitamt lux ho
minumA lux in tenebris lucer, 62 tene
bre cam non comphcndcnim-Fuit ho
mo miflus adco.cu i nomen erat loan-
ncs.Hic ucnic in crftimonium.ut tefti/
monium perhibcretdcluminc, uc ocs
orderenrpadlu-Nonerat die lux. fed

ut teftimonium pethibercr de lumine.
Erat lux uera, qux dluminat oem ho-

mundo erat,Si mundus per ipfum hl
auseftAmundus iü nö cognouit. In
propriaaan'tA fuicum nô reteperüo

Quotquotaûtrccrpciuntcu.dcditnS
poteftatcfiliosdeinen his qui crcdûc

in nomine eins. Qui non ex fanguini/
bus, ncqj ex uoluntate camis, ncqi ex
uoluntatcuiri.ledexdeonati funt.Ec
ucrbum caro faAü eft, 82 habitauir in
nobis,& uidimusgloriâ eius glotifiue-

lutunigeniti a patrc.pl cnum grarix 82

ucritaris-Ioannes teuimoniumperhi/
bet de ipfoAdamanit dices.Hk erat

dcquodiccbâ.quipofl meuentuiuj
eft. priormccccpit die,quia priorme

KITA inAKNflN

if. rsqta« (WUS iiitti rrit
T« IXâfcM'wcq XifPMxâfrrcc, SPr»

1 l/p* fiituéfiutUilrâ X^rSQq',&/
xjOta/riiitrorxrirrorlyhiri. «tl,
i«Ac !«(<uin >r»«A. V MCKtni; {M
tirip KtXmp t irrTfiç Ufi:<
«ro.çij im ls» 1 MfTjjU f miner.!
rikafjpXmp'ti Wcîiw îl;M»X>fUiA

'nfSng^XuintJiMlfirilMip arif^i
rirti rçqWWywv «à «v* 'ftlrxrt,
qWuA<V«f,ÏTi Wx tarit>ri« »I-
XTor. 'ftr—p **Sr.r1 cZ-.\xU« f»

«*Msq Xiytin w.l tj:O»VM Î/«v^
Xntop tZ l»V • t'c Ii, ">«<

7«: «i.rrs, tç«, I?" «ui.'feS/n-t«

V i{W.>»ta=»T« «ü <Up «»{KT.xxlrij Ii
*1/ Irai P '« önsaXuri:!

*"• W0a{.*»iV,n3tj tany
Md Irii«^ ta,Tt Uw Cx^fi>; Si Win 7/

• x»irrox,èmt^f«b«n^oo>TKi im
*{."»« ivroTe 1SadnM l>«! JUxf,'/
3"Ä »/Wnwiii«« A i/tSp Tlaip 7p VMft
im irric iîrrit, ^u* tfX< '
/ur.-«,>;tMTjo</ji M«
bxW S^,7,.XÄuSc»Tt;T.> 1/Up
TXTÎÎ l-*c/ .Morö'.T.Jr« ù,lCïaZ*jZi

TtVr« lp'r->i"
ntUfâyp. rîtviipop Ulan
i 'miff* ri, IRXOIN t,x='iue«^ «jij
«V>. ^ XfvfcTAÜM/r.'j TW 3««.i
Sifyprtù iMPfTïtfW K/+*lr.tmt t /
WA *'riM>" "*0A-i"'«u*wriXc-7

/wr 7frwV,i'T.«jSMi
M« ?A.xl>ri Wxf/v tarri toiX Ta«

V W,«Ä /ri tctto I\2.-A
b<i»V
pev Wm* *f>«.ÏT, nlimml T.* 7rn;
''AlWTaCBÎHAHWI^MJ^tttalW«^?

/.{npls'i,

SBCVNDVM IOANNEM- is,
eratEtdcplenitudineeius nosomnes
acccpimus.Kgrari.impro gratia, quia
lex per Molen data eft, gra tia 82 ucri-
tas per lefum Chriftü fadta eft.Deum
nemo u idit uniji.Vnigenit» Alius qui
eft in Ami patrisripfc enarrauit. Et hoe
eft crftimonium loannis,quando mû
ferunt Iudxi ab Hierofolymis iâ /
eerdotes Se leuitas.ut interrogarcnc
eum.Tu quis cs.'I: t con fefTus eftÄno
ncgauit.Et confeifus eft.non fum ego
Chriftus.Etintcrrogauerontcû.Quid
ergo CHUias es tu7 Et dixit. Nô fum,
Propheta es ni7Et refpondir.Nô.Di/
xerontergo d. Quis es. ut rriponfum
demus his qui miferont nosC Quid d i
cisdc tcipfo 7 Ait. Ego uox elamantis
in deferto.dirigitc uiam dni. fitutdixit
lifaias propheta. Et quimiflî hieran t,
étant expharifaû. Et intcrrogaucrunt
euÄdixerontei.Quid ergo bapteas,
fi tu non esChriftus.neqt Hdiasaxtp

1 *" 'ponditeis Joannes dices.

^ > baptiao inaqua, médius autc ue/
flrom fteot que uos nefrius. Ipfccftq
poft me uen euros eft .qui anterne fa-
«ftus eftxuiuscgonô fum dignusut fol
uatn crus comgiam ealoiamcti. Hax in
Oahabara facta lut trans lordancm,
ubi erat Joannes bapri=âs.Poftcro die
uidrt Joannes Icfu m uenirn te ad feM
aicJàccc agnus dei, qui tollit peccatum
mundi.Hiccft de quodicebXPoft me
ucnii uir qui ante me faiftus eft.qa ptû
orme eratA ego nefriebam euioed uc
manifcftrtur J lradi. ppterea ueni ego
inaquabapcizàs.Ettcftimoniupcmj
buit Joannes dices.Vidi fpintü defeen
daemquaficolumbi de ctdoAman/

R ßtfupct

dienst zu verwenden, seine Übersetzung
hingegen für das private Studium, für die eigene
Herzensbildung einzusetzen.

Als Mönch die Bibel kennengelernt

Zum Zeitpunkt des Erscheinens des «Novum

Instrumentum» war Erasmus immer
noch Mitglied des Klosters Emmaus der
Augustinerchorherren in Steyn bei Gouda. 1487
hatte er die Profess abgelegt, 1492 war er zum
Priester geweiht worden. Es folgten bald
Studienjahre in Paris und längere Aufenthalte in
England, Burgund, Italien, Deutschland und
schliesslich in Basel, die den Mönch und
inzwischen freien Gelehrten Erasmus wohl
vom Klosterleben entfremdet hatten. Der
letzte Rechenschaftsbericht an den Prior seines

Klosters datiert vom 8. Juli 1514. Drei
Jahre später, 1517, wurde Erasmus auf seinen
Wunsch hin von den Klostergelübden
entbunden. Die erste Schrift, die Erasmus als
noch nicht ganz 20-Jähriger abgefasst hatte,

trug den Titel «De contemptu mundi» (Von

der Verachtung der Weh). Darin preist er die
Vorzüge des Kloster- und Mönchslebens:
Freiheit, Ruhe, Frieden und Freude. Unter
den besonderen Freuden erscheint die «Musse

zum Lesen». Der Freiraum des Klosters
hatte dem jungen Erasmus Bildung und
damit die Erschliessung der geistlichen und
weltlichen Literatur ermöglicht. An der Spitze

des Lektürekanons, den Erasmus erwähnt,
steht die Bibel. «De contemptu» erschien erst
1521. Erasmus fügte einen Epilog bei, in dem
er nun das Mönchtum - gemessen an seinen
Anfängen — sehr kritisch beurteilte.

Wirkungsgeschichte

Erasmus' Neues Testament fand reissenden
Absatz. Seine Wirkungsgeschichte ist kaum
zu überschätzen. Die Edition markiert den

Beginn der neuzeitlichen, kritischen
Bibelwissenschaft. Martin Luther erstellte 1522 während

seiner «Schutzhaft» aufder Wartburg auf
der Basis der zweiten, von Erasmus überarbeiteten

Auflage von 1519 seine deutsche Über-

9



Setzung des Neuen Testaments («Septembertestament»).

Das erasmische Neue Testament
diente auch anderen landessprachlichen
Bibelausgaben als Grundlage. Erasmus selbst hatte
diesen Prozess befürwortet. In der Paraclesis
heisst es: «Leidenschaftlich rücke ich von
denen ab, die nicht wollen, dass die heiligen
Schriften in die Volkssprache übertragen und
auch von Laien gelesen werden, als ob Christus

so verwickelt gelehrt hätte, dass er kaum
von einer Handvoll Theologen verstanden
werden könne [...]. Ich würde wünschen, dass

alle Weiblein (mulierculae) das Evangelium
lesen, auch dass sie die Paulinischen Briefe
lesen.» Für Erasmus war das Evangelium Glaubens-

und Lebensnorm, Quelle des Heils und
der Heilung zugleich, und zwar für jeden
Christenmenschen. Die Erneuerung begann
für Erasmus beim einzelnen Gläubigen.
Anfänglich genoss das Werk auch grosse
päpstliche und kaiserliche Unterstützung,
indem in Empfehlungs- und Schutzbriefen sein

Nutzen für das Studium der Theologie und
für den Glauben unterstrichen wurde. Doch
mit der Kirchenspaltung wendete sich das

Blatt. Aufdem Konzil von Trient (1545—1563)
wurden die Schriften von Erasmus im Jahr
1557 auf den von Papst Paul IV. erstmals
herausgegebenen Index der verbotenen Bücher

gesetzt, mitsamt seinem Neuem Testament.
Damit verschwand Erasmus katholischerseits
für Jahrhunderte in der Versenkung. Doch
auch die protestantische Seite bekundete
Mühe mit ihm, da er beim alten Glauben
blieb. Der «Geistes-Mensch» und
Friedensliebhaber Erasmus hatte gehofft, dass sich die
entstandene Kluft zwischen den Gläubigen
mit einiger Anstrengung und in Rückbesinnung

auf den gemeinsamen Ursprung,
überliefert in den Quellen, überbrücken liesse. Seine

Hoffnung hatte sich nicht erfüllt; sein
Werk jedoch wies in die Zukunft.

Literaturhinweise
Erasmus von Rotterdam, Novum Instrumen-
tum, Basel 1516, Faksimile-Neudruck mit
einer historischen, textkritischen und bibliographischen

Einleitung von Eleinz Holeczek,

Stuttgart 1986.
Erasmus von Rotterdam, In Novum Testamen-

tum Praefationes. Vorreden zum Neuen Testament,

übersetzt, eingeleitet und mit Anmerkungen.

versehen von Gerhard B. Winkler,
Darmstadt 1967-
Erasmus von Rotterdam, De sarcienda ecclesiae

concordia (Uber die Erhaltung der Eintracht in
der Kirche), Basel 1533.
Erasmus von Rotterdam, Handbüchlein des

christlichen Streiters — Enchiridion militis
christiani, Quellen der Spiritualität Band 11,
Münsterschwarzach 2015-

Epitaph in der Nähe der Begräbnisstätte von
Erasmus von Rotterdam. Obwohl sich
Erasmus nicht der Reformation angeschloss-
sen hatte, wurde der Gelehrte 1531 im Basler
Münster bestattet.

10


	Erstmaliger Druck des Neuen Testaments vor 500 Jahren in Basel : ein epochales Werk von Erasmus von Rotterdam

