Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 91 (2014)

Heft: [1]: Themenheft 2014 : Heiliger Benedikt 50 Jahre Patron Europas
Artikel: Logotherapie und benediktinische Lebensform : eine Zusammenschau
Autor: Ziegerer, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Logotherapie und benediktinische Lebensform

Eine Zusammenschau

P. Ludwig Ziegerer

Als ich vor neun Jahren die Logotherapie, be-
gritndet vom Wiener Arzt und Psychiater
Viktor Frankl (1905-1997), als eine mir bis-
lang unbekannte Psychologie und Psychothe-
rapie entdeckte, erwachte eine geistige Neu-
gier in mir, nicht zuletzt auch wegen der
Frage, wie diese psychologischen Erkenntnis-
se mit der benediktinischen Lebensform zu
verbinden sind. Es wurde mir von meinem
Abt das Studium der Logotherapie gewihrt.
Mit meiner Abschlussarbeit versuchte ich
eine Zusammenschau von Benediktsregel
und Logotherapie. Vor allem gehe ich der
Frage nach, was fiir ein Menschenbild in der

SCHWEIZER INSTITUT FUR LOGOTHERAPIE UND EXISTENZANALYSE
NACH VIKTOR E. FRANKL, CHUR

Diplomarbeit zur Erlangung des Titels
dipl. logotherapeutischer Berater NDS FH

Ludwig Rudolf Ziegerer

Betreuer: Arno Arquint

Benediktsregel vertreten wird, und ob es von
der Logotherapie her Impulse fir das monas-
tische Leben gibt.

1. Das Menschenbild in der Logotherapie
und in der Benediktsregel

Wer den Menschen beschreiben will, gleicht
einem, der versucht, das Universum zu erkli-
ren. Allein der Korper gibt uns schon viele
Ritsel auf. Von der Seele ganz zu schweigen.
Jedes Jahrhundert, jede religiose oder philo-
sophische Anschauung versteht unter «Seele»
etwas anderes. Andere bringen noch den
«Geist» ins Spiel, und dann wird es meistens
vollends untibersichtlich. C.G. Jung zum
Beispiel hat mehr als dreissig Definitionen
zum Begriff «Geist» studiert, aber keine hat
ihn befriedigt. Andere sprechen von einer
«Geistseeler, andern wieder ist das Geistige
suspekt, und sie beriicksichtigen es gar nicht.
Und dann gibt es ja noch das Zusammenspiel
von Kérper und Seele und — falls man davon
ausgeht, dass es so etwas gibt — Geist. Uber
all das haben sich manche Mediziner und
Psychologen und Philosophen die Finger
wund geschrieben. Im Laufe meines Theolo-
gie- und Philosophiestudiums habe ich man-
ches davon gehort und gelesen und es im
Grunde genommen nicht richtig verstanden.
Das Beste und Einleuchtendste habe ich erst
bei Viktor Frankl entdeckt. Ja, es hat mich
fasziniert und eigentlich Ordnung in die vie-
len Aspekte, die zum Menschsein gehdren
gebracht. Nicht, dass ich jetzt meine, den
Menschen voll und ganz zu verstehen. Aber
als Theologe glaube ich, wenn der Mensch ein

31



A\

Heilende und lebendig machende Kraft: Ein Bauer bringt den «kleinen Leib» seines toten

N

Kindes (der hier auf den Fresken unserer Klosterkirche gar nicht so klein ist) vor den Eingang
des Klosters und bittet Benedikt um Hilfe. «<Kaum hatte [Benedikt] das Gebet beendet, da kam
das Leben zuriick» (Gregor der Grosse, Dial II Kap. 32).

Abbild Gottes ist, hat auch er wie sein Schop-
fer etwas Geheimnisvolles und ist im Letzen
rational nicht durchdringbar.

Das Fundament der Logotherapie und Exis-
tenzanalyse bildet ein dreidimensionales
Menschenbild. Die korperliche und die psy-
chische Ebene spielen zusammen, bedingen
aber den Menschen nicht ganz. Dank seiner
geistigen Dimension kann er zu psychischen
und kérperlichen Phinomenen Stellung neh-
men. Er kann sie gutheissen oder sich von
ihnen distanzieren. Die Logotherapie spricht
dem Menschen in jeder Situation geistige
Freiheit und somit einen personlichen Gestal-
tungsraum zu.

Aus dem komplexen Menschen- und Welt-
bild, das Viktor Frankl als Grundlage der Lo-
gotherapie entwickelt hat, mochte ich nur ei-
nige zentrale Gedanken wiedergeben, um

32

einen Eindruck zu vermitteln, welche Geis-
teshaltung der Logotherapie zugrunde liegt.

Der freie Wille

Die Logotherapie geht davon aus, dass der
Mensch einen freien Willen hat. Wir sind
nicht frei von Bedingungen aller Art, die un-
ser Leben mitbestimmen, aber wir sind frei zu
unendlich vielem, was fiir uns personlich im
Bereich des Moglichen liegt. Wir sind frei,
uns im Rahmen des Gegebenen immer wie-
der neu nach bestem Wissen und Gewissen
fir bestimmte Handlungs- oder Sichtweisen
zu entscheiden. Frankl appelliert, den Frei-
raum zu gestalten, und sei er noch so mini-
mal bei unabinderlichen Schicksalsschligen,
Lebensbedingungen, korperlichem und psy-
chischen Krankheiten.



Benedike geht auch von einem freien Willen
des Menschen aus. Es gibt eine schwer zu in-
terpretierende Stelle in einem der wegweisen-
den Kapitel der Regel. «Uber die Demut»
heisst es: «Den Eigenwillen zu tun, verwehrt
uns die Schrift, wenn sie sagt: Von deinem
Willen wende dich ab!> Dass aber Gottes Wil-
le in uns geschehe, darum bitten wir ithn im
Gebet. Mit Recht werden wir also belehrt,
nicht unseren Willen zu tun, sondern zu be-
achten, was die Schrift sagt: Es gibt Wege,
die den Menschen richtig erscheinen, die aber
am Ende in die Tiefe der Holle hinabfiih-
ren.» (RB 7,19-21).

Benedikt setzt also voraus, dass der Mensch
einen eigenen Willen hat, etwas zu tun, stellt
aber infrage, ob das fiir ihn immer gut ist. Er
sieht in der Autonomie des Menschen nicht
den Weg seines Gliicks. Als mit Gott verbun-
denes Geschopf gilt es auch immer dem gote-
lichen Willen Raum zu schaffen. Es gibt In-
terpretationen der Regel, die unterscheiden
zwischen «eigenem Willen» und «Eigenwil-
len». Der eigene Wille wire dann als Prop-
rium humanum positiv zu werten und der
«Eigenwille» als negativ, weil er egoistisch
motiviert ist und weder die Sicht oder die An-
liegen der Mitmenschen (im Kloster der
Obern oder der Mitbriider) noch Gott in die
Entscheidung miteinbezieht.

Die Verantwortlichkeit des Menschen

Die Freiheit, die wir haben, bedingt auch,
dass wir Verantwortung fiir unser Leben ha-
ben. In der Art, wie wir leben, wie und wofiir
wir uns entscheiden, antworten wir auf die
Fragen, die uns das Leben stellt. Das Leben
hilt firr jeden Menschen spezifische Aufga-
ben bereit. Die mir personlich gestellte Auf-
gabe kann nur ich erfiillen, niemand sonst.
Gelingt es, die aktuellen Fragen des Lebens
sinnvoll zu beantworten, erleben wir Sinn-
haftigkeit.

In der Benediktsregel wird die Verantwor-
tung am besten sichtbar im Kapitel {iber den
Gehorsam. Alle zeitgenossischen Erklarer der
Benediktsregel weisen darauf hin, dass Bene-

dikt im Unterschied zu den ihm bekannten
Mboénchsregeln ein  differenzierteres Gehor-
samsverstindnis entwickelt hat. Thm geht es
nicht um einen sogenannten «blinden Gehor-
sam», sondern um einen spontanen und fro-
hen Gehorsam, der Gott und den Menschen
wohlgefillig ist. Es ist ein Gehorsam, der von
innen kommt, weil es dem Monch, der aus
freien Stiicken ins Kloster gekommen ist, ein
Bediirfnis ist, Gott und der Gemeinschaft zu
dienen. Im Gehorsam iibernimmt er konkret
die Verantwortung, die aus seinem freien
Entscheid erwichst, im Kloster Gott und den
Menschen zu dienen.

Der Wille zum Sinn

Die Suche nach dem Sinn ist die Grundmoti-
vation des Menschen. Mehr als nach Lust
(Freud) oder Macht (Adler) strebt der Mensch
nach Sinnerftllung. Unsere Motivation ist
dort am héchsten, wo wir Sinnvolles bewir-
ken konnen. Jeder Mensch, auch der ganz
kleine, will in seinem Leben fiir etwas und
fiir jemanden gut sein. Kann ein Mensch sei-
nen «Willen zum Sinn» nicht realisieren, so
entstehen bedriickende Sinn- und Wertlosig-
keitsgefithle. Diese konnen sich dussern in
Aggression, Sucht, Depression, Verzweiflung
und Lebensmiidigkeit.

Thre korperlichen und charakterlichen
Schwichen sollen sie mit unerschopfli-
cher Geduld ertragen;

im gegenseitigen Gehorsam sollen sie
miteinander wetteifern.

(Benediktsregel, 72,5—6)

Werte sind nach Viktor Frankl allgemeine
Leitlinien auf der Suche nach dem Sinn. Al-
les, was einen Menschen motiviert, sinnvoll
zu leben, ist ein geistiger Wert. Frankl sagt,
dass es die Werte sind, die uns anziehen.
Werte sind wie Magnete.

Geist und Werte gehéren zusammen. Der
Geist des Menschen wird dann lebendig,

53



wenn er auf Werte bezogen ist. Umgekehrt
werden Werte nur dann erkennbar und wirk-
sam, wenn sich der Geist auf sie ausrichtet.
Das Zusammenspiel von Geist und Wert er-
gibt einen Sinn.

Die Werte sind wie Strassen zum Sinn. Nun
haben die meisten Menschen Werte, die sie
realisieren mochten. Was sie inhaltlich be-
deuten, ist sehr unterschiedlich, genauso wie
der Sinn. Es gibt keinen verordneten Sinn,
und schon gar nicht den Sinn des Lebens.
Darauf gibt es nur eine ganz personliche und
individuelle und situative Antwort. Das ist
vergleichbar mit der Frage an einen Schach-
spieler, welches der beste Schachzug sei. Es
kommt auf die Konstellation des Spiels an,
und daraus ergibt sich der beste nichste Zug.
Welche und wie viele Werte ein Mensch hat,
ist sehr individuell. Manche haben viele Wer-
te, die gleichwertig nebeneinander stehen,
und die ihnen etwas bedeuten (parallele Wert-
ordnung). Andere haben einen sogenannten
hochsten Wert, also einen Wert, der ganz zu-
oberst steht, der ihnen alles bedeutet und ne-
ben dem alle andern Werte eine geringe Be-
deutung haben (pyramidale Wertordnung).
Es ist leicht einzusehen, dass dieser Mensch,
wenn der hochste Wert wegbricht, stirker in
die Krise gerit als der andere, der daneben
noch andere Werte zur Verfiigung hat.

Der Sinn des Lebens

Wir konnen den Sinn des Lebens als solchen
nicht ergriinden. Ebenso wenig kann Sinn
verordnet werden, er kann nur gefunden wer-
den. Unser Leben stellt uns alle vor Heraus-
forderungen; nehmen wir diese mutig an,
konnen wir daraus lernen und Sinnhaftigkeit
erfahren. Frankl hat auch vom «Antwortcha-
rakter des Lebens» gesprochen und meint,
dass das Leben immer eine Antwort von uns
erfordert. In einer verzweifelten Lebensphase
vielleicht spiiren wir nicht viel davon und
meinen, alles sei sinnlos. Wenn der dussere
Handlungsspielraum durch Krankheit oder
andere Schicksalsschlige sehr eingeschrinkt
ist, kann der Mensch immer noch die unge-

34

ahnte Grosse seines geistigen und seelischen
Freiraumes entdecken und sein Leben durch
seine innere Einstellung zu den Dingen und
den Menschen, die ihn umgeben, mit Sinn
und Licht erfiillen. Dazu braucht er aber
Menschen, die ihn begleiten, eben «irztliche
Seelsorge», wie das Grundlagenwerk Frankls
heisst.

Religion und religiose Praxis kann fiir viele
Menschen in der einen oder andern Form
zum Sinn des Lebens werden. Religioses Le-
ben bietet viele Sinngehalte an, aber die miis-
sen entdeckt werden. Aber sie sind nicht
jedem Menschen gleich zuginglich. So ver-
stehen sich die Benediktiner als eine unter
vielen Méglichkeiten, christlich zu leben. Im
monastischen Leben sprechen wir von Beru-
fung. Logotherapeutisch verstanden, konnte
Berufung genau das sein, was einen Men-
schen lockt, sein Leben ganz fiir Gott und die
Mitmenschen in den Dienst zu stellen. Nur
wenn am Anfang des klosterlichen Weges ein
Gezogensein steht, kann ein Leben unter Abt
und Regel Sinn machen. Nach einer Einfiih-
rungszeit soll schliesslich die Frage im grosse-
ren Lebenshorizont geklirt werden: Will oder
kann ich die Lebensart des gewihlten Klos-
ters ganz und fiir immer tibernehmen? In die-
sem Prozess geht es letztlich um Hilfestellun-
gen bei der Frage: Ist diese Lebensform fur
mein ganzes Leben sinnvoll? Endgiiltig kann
diese Frage ohnehin nur am Ende des Lebens
beantwortet werden. Die lange und sorgfiltig
gestaltete Eingliederungsphase unterscheidet
die Orden von Sekten, wo genau diese Frage
nicht gestellt wird oder zum Vornherein posi-
tiv beantwortet wird, indem man den Inte-
ressenten keine andere Wahl lisst. Ihre Neu-
mitglieder werden vereinnahmt, oft in einem
Mass indoktriniert, das praktisch einer Ge-
hirnwische gleichkommt. Ein Austritt ist nur
unter grosstem psychischem Druck méglich.

Die Wiirde der Person
Der Mensch ist ein Wesen mit unverlierbarer

Wiirde. Er ist ein geistiges Wesen, in einer
Einheit aus Korper, Psyche und Geist. Das,



g
it
o
I ‘(d:*::

"(

0000000

O000000000000000000

e

©00000000000000000000000000000000

200000000000000002 >

Beuroner Kunstschule: Der Heimgang
Scholastikas, der Schwester Benedikts (Kloster
Beuron, Wandgemilde Treppenhaus). Papst
Gregor der Grosse schreibt (Dial II Kap. 34):
«Drei Tage darauf stand er in seiner Zelle. Er
hob die Augen zum Himmel, da sah er die Seele
seiner Schwester, die aus dem Leib geschieden
war, in Gestalt einer Taube zum Himmel
aufsteigen und in die Vollendung eingehen.»

was erkranken kann, sind der Kérper und die
Psyche des Menschen, nicht aber sein Geist —
nicht sein innerer Wesenskern. Dieser bleibt
unter allen Umstinden heil, trotz aller mogli-

chen Beschwerden und Blockaden in Kérper
und Psyche. Frankl bezeichnet diese Maxime
als «psychiatrisches Credo».

Die heutige Psychologie ist sehr reduktionis-
tisch geprigt. Jede menschliche Regung wird
von den chemischen Prozessen im Hirn her
erklirt. Betrachten wir den Menschen nicht
in seiner geistigen Dimension, reduzieren wir
ihn letztlich auf ein willenloses Geschopf, das
nichts anderes ist, als das Resultat seiner
Hirnphysiologie, seiner Erbanlagen, seiner
Erziechung, der Umwelteinfliisse und Kondi-
tionierungen. Doch diese deterministische
Auffassung vom Menschen passt nicht zum
biblisch-christlichen Menschenbild.
Demzufolge stattete der Schopfer den Men-
schen mit einem Willen aus und entliess ihn
in die Freiheit, mit dem Risiko, dass er sich
gegen Gott und gegen das, was fiir ihn gut
ist, entscheidet; er ist frei, auf die Gefahr hin,
dass er sich schuldig macht. Gerade in der
Maoglichkeit, schuldig zu werden, ist die
Wiirde des Menschen. Aber auch die Mog-
lichkeit, einzusehen, dass etwas nicht gut ist,
umzukehren und Zeichen der Reue und der
Wiedergutmachung zu setzen, hebt den Men-
schen weit {iber das hinaus, was uns das ver-
kiirzte  «psychologistische»  Menschenbild
weismachen will.

Die Strafbestimmungen in der Monchsregel
des heiligen Benedikt halten wir Benedikti-
ner von heute fiir nicht mehr zeitgemiss. Das
mag im Einzelnen richtig sein. Aber gerade in
diesen ungeliebten Kapiteln der Regel wird
deutlich, welchem Menschenbild Benedikt
sich verpflichtet weiss. Benedikt rechnet mit
der Freiheit und der Schwiche des Menschen,
aber auch mit seiner Fihigkeit zur Einsicht.
Er glaubt an seine Therapierbarkeit und an
die Erhebung des Geistes tiber die rein leibli-
chen Bediirfnisse und emotionalen Stim-
mungen und triebhaften Regungen. Indem
Benedikt Strafen im therapeutischen Sinn —
also zur Erziehung zum Besseren oder als
Zeichen der Wiedergutmachung — vorsieht,
achtet er den Menschen in seiner Wiirde und
in seiner Verantwortung, die sich aus der von
Gott geschenkten Freiheit ergibt.

35



2. Der benediktinische Dreiklang von
Arbeiten, Lesen und Beten als Ausdruck
der logotherapeutischen Wertetrias

Das benediktinische Leben wird gerne als
Zusammenspiel von ora, labora et lege (bete,
arbeite und lese) gesehen. Als ich von der
Werttrias in der Logotherapie hérte, ahnte
ich schnell einmal, hier konnte eine Verbin-
dung zum benediktinischen Dreiklang her-
gestellt werden. Davon handelt der zweite
Teil meiner Diplomarbeit.

Arbeit

Der Leistungsbegriff inder Logotherapie und
in der Benediktsregel meint die schopferisch
tatige Leistung eines Menschen, der sich sei-
nen Aufgaben widmen kann — sei es im Be-
ruf, in der Familie oder durch andere Formen
akti-ven Engagements. Man nennt all das,
was der Mensch schaffen kann, die schopferi-

36

schen Werte. Diesem Wert entspricht das be-
nediktinische labora, also die Arbeit. Auch
bei Benedikt geht es nicht vorrangig um Er-
werbsarbeit, sondern um sinnstiftende Titig-
keiten. Und dass jede Arbeit sinnvoll sein
kann, zeigt Benedikt, indem er alle Arbeiten
im Kloster als gleichwertig betrachtet und
niemand von sogenannten einfachen Arbei-
ten ausnimmit.

Lesung

Wenn Menschen sich selbst tiberwinden und
sich fiir andere einsetzen, ihnen einen Liebes-
dienst erweisen, hat das ebenfalls einen gros-
sen Stellenwert. Das Erleben der Schonheit
von Natur, Kunst, Musik stirkt die Liebesfa-
higkeit und ist wichtige geistige Nahrung,
man nennt das die Erlebniswerte. Thnen ent-
spricht das lege, also die Lesung, in der Bene-
diktsregel. Lesen dient nach Benedikt einem
geistlichen Zweck. Die Lesung sollte Musse
sein. Ein Hinweis findet sich im 4. Kapitel
der Regel: »Die heilige Lesung gern horen»
(RB 4, 55). Etwas gern tun, ist Ausdruck ei-
nes Erlebniswertes. Es mag erstaunen, dass in
der Benediktsregel pro Tag etwas 2—3 Stun-
den fiir die Lesung vorgesehen sind, also fiir
ein Tun, das nicht «produktiv» ist, sondern
einen reinen Erlebniswert darstelle. Die Le-
sung soll den Monch mit dem Wort Gottes
vertraut machen und ihn tiefer in das Ge-
heimnis Gottes eindringen lassen. Sich fiir
etwas Zeit nehmen, das seelisch stirke, ist
heute mehr denn je angesagt in den Klstern.
Die Pflege der Musse kann, ausser in Form
der Lesung, dahingehend ausgebaut werden,
dass Gott nicht nur in der Schrift erfahrbar
ist, sondern auch in der Natur und im kiinst-
lerischen Schaffen der Mitmenschen. Das
wussten die Monche schon immer, sonst hit-
ten sie in ihren Klostern nicht prichtige
Girten angelegt, die ihnen einerseits zur

Fahne mit dem heiligen Benedikt (Maria-
stein). Oben die Wappen der Kloster unserer
benediktinischen Mitbriider in Einsiedeln,
Disentis, Muri-Gries und Engelberg.



Selbstversorgung mit Lebensmitteln und
Heilkriutern dienten, andererseits aber auch
zum Erfreuen der Sinne. Ebenso rithmen sich
die Benediktiner ihres reichen kulturellen Er-
bes. Es hat sich seit dem frithen Mittelalter
ein eigentliches Kulturménchtum herange-
bildet, das ein sehr weites Spektrum von Lite-
ratur, Dichtung, Malerei und Musik umfass-
te. Es wurde in den Kldstern Grossartiges
geleistet, das nicht nur fiir die Monche, son-
dern weit iiber die Klostermauern hinaus fiir
viele Menschen seelisch erbauend war, das
eben einen Erlebniswert darstellte. So gilt es
heute in den Gemeinschaften, denen droht,
von allen moglichen Verpflichtungen er-
driickt zu werden, die Erlebniswerte zu for-
dern, indem geniigend Zeit eingeriumt wird
firr Lesung, kulturelles Leben (z. B. Konzerte,
Ausstellungen, Filme), Bewegung in der Na-
tur, Meditationsiibungen, gemeinsame Un-
ternehmungen mit Mitbriiddern oder Freun-
den und die Pflege eines Hobbys. Fiir
Philosophen wie Josef Pieper ist Musse nicht
einfach «Abwesenheit von Arbeit», sondern
«die Freiheit, jenen menschlichen Titigkeiten
nachzugehen, die die Person und die Ge-
meinschaft heben ... Musse ist zwanglos und
der Mithe wert. Musse hat keinen Zweck,
aber sehr wohl einen Sinn.»

Gebet

Es gibt kein Leben ohne die «tragische Trias»
von Leid, Schuld und Tod. Unsere Aufgabe
ist es also, Leidenstihigkeit zu entwickeln,
um das Leben in all seinen Facetten bewilti-
gen zu konnen. Und genau dafiir kann das
Gebet eine Hilfe sein. Es geht nicht um das
fraglose, ja fast fatalistische Annehmen von
Leid oder gar um eine Verherrlichung des
Leidens. Soweit es geht, soll Leid verhindert,
gemindert oder abgewendet werden. Aber es
gibt Unabinderliches im Leben. Und hier ist
die Einstellung dazu gefragt, und darum
spricht man in der Logotherapie von Einstel-
lungswerten. Diesen Werten entspricht das
Gebet in der Regel. Wenn ein Mensch im
Gebet sein Leben vor Gott zur Sprache

Statue des heiligen Ménchsvaters Benedikt im
Kloster Einsiedeln (Hofpforte). Seine Erken-
nungszeichen sind der Abtsstab, die Regel und
der Becher (mit symbolischer Schlange), mit
dem die Monche von Vicovaro ihren Abt
Benedikt vergiften wollten. «Als das Glas mit
dem vergifteten Trank [...] zur Segnung
gebracht wurde, streckte Benedikt die Hand
aus und machte Zeichen des Kreuzes. Auf
dieses Zeichen hin zerbrach das Glas...»
(Gregor der Grosse, Dial II, Kap. 3).

bringt, trotz allen schweren Schicksalsschla-
gen im Lob verharrt und in rechter Weise sei-
ne Bitten vorbringt, dann arbeitet er an der
rechten Einstellung zum Leben. Das Gebet
erwirkt ihm nicht nur das ewige Heil, son-
dern auch seelische Heilung. Auch hier gilt,
was Frankl zum Verhiltnis von Religion und
Psychotherapie sagt: Das Gebet ist dem Ef-
fekt nach psychotherapeutisch wirksam, ob-

37



wohl es der Absicht nach fiir das Seelenheil
verrichtet wird. Die Logotherapie geht davon
aus, dass der leidende Mensch, der bemiiht
ist, ein unabwendbares Schicksal aufrecht zu
tragen, die hochste Leistung vollbringt. Und
gerade darin kann ihm das Gebet eine wich-
tige Hilfe sein.

uduul,a |i

CSPB: Crux Sancti Patri Benedicti. Die
Buchstaben der Benediktsmedaille, hier auf

der Chorwand der ehemaligen Klosterkirche
der Mariasteiner Monche in Bregenz (Gallus-

stift, heute Landesbibliothek).

Auch wenn die Logotherapie eine religios
neutrale Lehre ist und Viktor Frankl seinen
judischen Glauben in seiner therapeutischen
Arbeit nie zum Thema machte, anerkennt sie
doch die Bedeutung der religiosen Praxis fiir

um eine wesentliche Dimension seiner Exis-
tenz. Frankl meint aber nicht, dass er deswe-
gen einer bestimmten Religion oder einer
Konfession angehéren miisste, ja, jemand
kann sich sogar als Atheist erkliren, aber
«wenn wir in letzter Einsamkeit und in letzter
Ehrlichkeit Zwiesprache mit uns halten, mit
uns selbst, ist es legitim, den Partner solcher
Selbstgespriche Gott zu nennen — ungeachtet
dessen, ob wir uns fiir atheistisch oder gliu-
big halten» (Frankl: Der unbewusste Gott,
100).

Mit meiner Arbeit mochte ich Benediktiner
und Benediktinerinnen ermutigen, sich mit
der Logotherapie als einer Psychologie vom
Geistigen her und auf Geistiges hin auseinan-
derzusetzen.

Literaturempfehlungen:

Frankl, Viktor E. (2009): Arztliche
Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie
und Existenzanalyse ; mit den «Zehn
Thesen iiber die Person». 2. Aufl. Miin-
chen: Deutscher Taschenbuch-Verlag (dtv,
34427).

Frankl, Viktor E.; Lukas, Elisabeth
(2005): Der Seele Heimat ist der Sinn.

Logotherapie in Gleichnissen von Viktor
E. Frankl. Miinchen: Késel.

Frankl, Viktor E. (2009): Der unbewusste
Gott. Psychotherapie und Religion.
Ungekiirzte Ausg. der 9. wesentlich
erweiterten Ausgabe von 1988. Miinchen:
Deutscher Taschenbuch-Verlag. (dtv,
35058).

Frankl Viktor E. (2009): Trotzdem Ja
zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt
das Konzentrationslager, 5. Aufl., Miin-
chen: Kosel.

Wenn du also zum himmlischen
Vaterland eilst, wer immer du bist,
nimm diese einfache Regel als Anfang
und erfiille sie mit der Hilfe Christi.
Dann wirst du [...] ankommen. Amen.

(Schluss der Benediktsregel, 73,8-9)

einen Menschen. Die Moglichkeit, mit dem
Transzendenten in Beziehung zu treten, ist
fir die Logotherapie ein typisches Huma-
num. Diese Moglichkeit nicht zu leben oder
gar zu verdringen, beraubt den Menschen

38






	Logotherapie und benediktinische Lebensform : eine Zusammenschau

