
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 91 (2014)

Heft: [1]: Themenheft 2014 : Heiliger Benedikt 50 Jahre Patron Europas

Artikel: Logotherapie und benediktinische Lebensform : eine Zusammenschau

Autor: Ziegerer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Logotherapie und benediktinische Lebensform

Eine zusammenschau

P. Ludwig Ziegerer

Als ich vor neun Jahren die Logotherapie,
begründet vom Wiener Arzt und Psychiater
Viktor Frankl (1905-1997), als eine mir
bislang unbekannte Psychologie und Psychotherapie

entdeckte, erwachte eine geistige Neugier

in mir, nicht zuletzt auch wegen der
Frage, wie diese psychologischen Erkenntnisse

mit der benediktinischen Lebensform zu
verbinden sind. Es wurde mir von meinem
Abt das Studium der Logotherapie gewährt.
Mit meiner Abschlussarbeit versuchte ich
eine Zusammenschau von Benediktsregel
und Logotherapie. Vor allem gehe ich der

Frage nach, was für ein Menschenbild in der

Benediktsregel vertreten wird, und ob es von
der Logotherapie her Impulse für das monas-
tische Leben gibt.

1. Das Menschenbild in der Logotherapie
und in der Benediktsregel

Wer den Menschen beschreiben will, gleicht
einem, der versucht, das Universum zu erklären.

Allein der Körper gibt uns schon viele
Rätsel auf. Von der Seele ganz zu schweigen.
Jedes Jahrhundert, jede religiöse oder
philosophische Anschauung versteht unter «Seele»

etwas anderes. Andere bringen noch den
«Geist» ins Spiel, und dann wird es meistens
vollends unübersichtlich. C.G. Jung zum
Beispiel hat mehr als dreissig Definitionen
zum Begriff «Geist» studiert, aber keine hat
ihn befriedigt. Andere sprechen von einer
«Geistseele», andern wieder ist das Geistige
suspekt, und sie berücksichtigen es gar nicht.
Und dann gibt es ja noch das Zusammenspiel
von Körper und Seele und — falls man davon
ausgeht, dass es so etwas gibt — Geist. Über
all das haben sich manche Mediziner und
Psychologen und Philosophen die Finger
wund geschrieben. Im Laufe meines Theologie-

und Philosophiestudiums habe ich manches

davon gehört und gelesen und es im
Grunde genommen nicht richtig verstanden.
Das Beste und Einleuchtendste habe ich erst
bei Viktor Frankl entdeckt. Ja, es hat mich
fasziniert und eigentlich Ordnung in die vielen

Aspekte, die zum Menschsein gehören
gebracht. Nicht, dass ich jetzt meine, den
Menschen voll und ganz zu verstehen. Aber
als Theologe glaube ich, wenn der Mensch ein

31

Schweizer Institut für Logotherapie und Existenzanalyse

nach Viktor E. Frankl, Chur

Benediktinisches
Leben

logotherapeutisch
betrachtet

Diplomarbeit zur Erlangung des Titels

dipt, logotherapeutischer Berater NDS FH

Ludwig Rudolf Ziegerer

Betreuer: Arno Arquint

2013

Chur- Mariastein- Maienfcid November 2013



=A V> •b$j " éù J -rv 'wtf' "*'

äBWSfR -JE/HT JWi?MSBÊÊÊÊF/J!?5f% W^ÊBmMÊSXeSMBÊBm'
Heilende und lebendig machende Kraft: Ein Bauer bringt den «kleinen Leib» seines toten
Kindes (der hier auf den Fresken unserer Klosterkirche gar nicht so klein ist) vor den Eingang
des Klosters und bittet Benedikt um Hilfe. «Kaum hatte [Benedikt] das Gebet beendet, da kam
das Leben zurück» (Gregor der Grosse, Dial II Kap. 32).

Abbild Gottes ist, hat auch er wie sein Schöpfer

etwas Geheimnisvolles und ist im Letzen
rational nicht durchdringbar.
Das Fundament der Logotherapie und
Existenzanalyse bildet ein dreidimensionales
Menschenbild. Die körperliche und die
psychische Ebene spielen zusammen, bedingen
aber den Menschen nicht ganz. Dank seiner

geistigen Dimension kann er zu psychischen
und körperlichen Phänomenen Stellung
nehmen. Er kann sie gutheissen oder sich von
ihnen distanzieren. Die Logotherapie spricht
dem Menschen in jeder Situation geistige
Freiheit und somit einen persönlichen
Gestaltungsraum zu.
Aus dem komplexen Menschen- und Weltbild,

das Viktor Frankl als Grundlage der
Logotherapie entwickelt hat, möchte ich nur
einige zentrale Gedanken wiedergeben, um

einen Eindruck zu vermitteln, welche
Geisteshaltung der Logotherapie zugrunde liegt.

Der freie Wille

Die Logotherapie geht davon aus, dass der
Mensch einen freien Willen hat. Wir sind
nicht frei von Bedingungen aller Art, die unser

Leben mitbestimmen, aber wir sind frei zu
unendlich vielem, was für uns persönlich im
Bereich des Möglichen liegt. Wir sind frei,
uns im Rahmen des Gegebenen immer wieder

neu nach bestem Wissen und Gewissen
für bestimmte Fiandlungs- oder Sichtweisen
zu entscheiden. Frankl appelliert, den
Freiraum zu gestalten, und sei er noch so minimal

bei unabänderlichen Schicksalsschlägen,
Lebensbedingungen, körperlichem und
psychischen Krankheiten.

32



Benedikt geht auch von einem freien Willen
des Menschen aus. Es gibt eine schwer zu
interpretierende Stelle in einem der wegweisenden

Kapitel der Regel. «Über die Demut»
heisst es: «Den Eigenwillen zu tun, verwehrt
uns die Schrift, wenn sie sagt: <Von deinem
Willen wende dich ab!> Dass aber Gottes Wille

in uns geschehe, darum bitten wir ihn im
Gebet. Mit Recht werden wir also belehrt,
nicht unseren Willen zu tun, sondern zu
beachten, was die Schrift sagt: <Es gibt Wege,
die den Menschen richtig erscheinen, die aber

am Ende in die Tiefe der Hölle hinabführen.)»

(RB 7,19—21).
Benedikt setzt also voraus, dass der Mensch
einen eigenen Willen hat, etwas zu tun, stellt
aber infrage, ob das für ihn immer gut ist. Er
sieht in der Autonomie des Menschen nicht
den Weg seines Glücks. Als mit Gott verbundenes

Geschöpf gilt es auch immer dem
göttlichen Willen Raum zu schaffen. Es gibt
Interpretationen der Regel, die unterscheiden
zwischen «eigenem Willen» und «Eigenwillen».

Der eigene Wille wäre dann als Proprium

humanum positiv zu werten und der

«Eigenwille» als negativ, weil er egoistisch
motiviert ist und weder die Sicht oder die
Anliegen der Mitmenschen (im Kloster der
Obern oder der Mitbrüder) noch Gott in die
Entscheidung miteinbezieht.

Die Verantwortlichkeit des Menschen

Die Freiheit, die wir haben, bedingt auch,
dass wir Verantwortung für unser Leben
haben. In der Art, wie wir leben, wie und wofür
wir uns entscheiden, antworten wir auf die

Fragen, die uns das Leben stellt. Das Leben
hält für jeden Menschen spezifische Aufgaben

bereit. Die mir persönlich gestellte
Aufgabe kann nur ich erfüllen, niemand sonst.
Gelingt es, die aktuellen Fragen des Lebens
sinnvoll zu beantworten, erleben wir Sinn-
haftigkeit.
In der Benediktsregel wird die Verantwortung

am besten sichtbar im Kapitel über den
Gehorsam. Alle zeitgenössischen Erklärer der
Benediktsregel weisen daraufhin, dass Bene¬

dikt im Unterschied zu den ihm bekannten
Mönchsregeln ein differenzierteres
Gehorsamsverständnis entwickelt hat. Ihm geht es

nicht um einen sogenannten «blinden Gehorsam»,

sondern um einen spontanen und frohen

Gehorsam, der Gott und den Menschen
wohlgefällig ist. Es ist ein Gehorsam, der von
innen kommt, weil es dem Mönch, der aus
freien Stücken ins Kloster gekommen ist, ein
Bedürfnis ist, Gott und der Gemeinschaft zu
dienen. Im Gehorsam übernimmt er konkret
die Verantwortung, die aus seinem freien
Entscheid erwächst, im Kloster Gott und den
Menschen zu dienen.

Der Wille zum sinn

Die Suche nach dem Sinn ist die Grundmotivation

des Menschen. Mehr als nach Lust
(Freud) oder Macht (Adler) strebt der Mensch
nach Sinnerfüllung. Unsere Motivation ist
dort am höchsten, wo wir Sinnvolles bewirken

können. Jeder Mensch, auch der ganz
kleine, will in seinem Leben für etwas und
für jemanden gut sein. Kann ein Mensch
seinen «Willen zum Sinn» nicht realisieren, so
entstehen bedrückende Sinn- und Wertlosig-
keitsgefühle. Diese können sich äussern in
Aggression, Sucht, Depression, Verzweiflung
und Lebensmüdigkeit.

Ihre körperlichen und charakterlichen
Schwächen sollen sie mit unerschöpflicher

Geduld ertragen;
im gegenseitigen Gehorsam sollen sie
miteinander wetteifern.

(Benediktsregel, 72,5—6)

Werte sind nach Viktor Frankl allgemeine
Leitlinien auf der Suche nach dem Sinn. Alles,

was einen Menschen motiviert, sinnvoll
zu leben, ist ein geistiger Wert. Frankl sagt,
dass es die Werte sind, die uns anziehen.
Werte sind wie Magnete.
Geist und Werte gehören zusammen. Der
Geist des Menschen wird dann lebendig,

33



wenn er auf Werte bezogen ist. Umgekehrt
werden Werte nur dann erkennbar und wirksam,

wenn sich der Geist auf sie ausrichtet.
Das Zusammenspiel von Geist und Wert
ergibt einen Sinn.
Die Werte sind wie Strassen zum Sinn. Nun
haben die meisten Menschen Werte, die sie

realisieren möchten. Was sie inhaltlich
bedeuten, ist sehr unterschiedlich, genauso wie
der Sinn. Es gibt keinen verordneten Sinn,
und schon gar nicht den Sinn des Lebens.
Darauf gibt es nur eine ganz persönliche und
individuelle und situative Antwort. Das ist
vergleichbar mit der Frage an einen Schachspieler,

welches der beste Schachzug sei. Es

kommt auf die Konstellation des Spiels an,
und daraus ergibt sich der beste nächste Zug.
Welche und wie viele Werte ein Mensch hat,
ist sehr individuell. Manche haben viele Werte,

die gleichwertig nebeneinander stehen,
und die ihnen etwas bedeuten (parallele
Wertordnung). Andere haben einen sogenannten
höchsten Wert, also einen Wert, der ganz
zuoberst steht, der ihnen alles bedeutet und
neben dem alle andern Werte eine geringe
Bedeutung haben (pyramidale Wertordnung).
Es ist leicht einzusehen, dass dieser Mensch,
wenn der höchste Wert wegbricht, stärker in
die Krise gerät als der andere, der daneben
noch andere Werte zur Verfügung hat.

Der Sinn des Lebens

Wir können den Sinn des Lebens als solchen
nicht ergründen. Ebenso wenig kann Sinn
verordnet werden, er kann nur gefunden werden.

Unser Leben stellt uns alle vor
Herausforderungen; nehmen wir diese mutig an,
können wir daraus lernen und Sinnhaftigkeit
erfahren. Frankl hat auch vom «Antwortcharakter

des Lebens» gesprochen und meint,
dass das Leben immer eine Antwort von uns
erfordert. In einer verzweifelten Lebensphase
vielleicht spüren wir nicht viel davon und
meinen, alles sei sinnlos. Wenn der äussere

Handlungsspielraum durch Krankheit oder
andere Schicksalsschläge sehr eingeschränkt
ist, kann der Mensch immer noch die unge¬

ahnte Grösse seines geistigen und seelischen
Freiraumes entdecken und sein Leben durch
seine innere Einstellung zu den Dingen und
den Menschen, die ihn umgeben, mit Sinn
und Licht erfüllen. Dazu braucht er aber
Menschen, die ihn begleiten, eben «ärztliche
Seelsorge», wie das Grundlagenwerk Frankls
heisst.

Religion und religiöse Praxis kann für viele
Menschen in der einen oder andern Form
zum Sinn des Lebens werden. Religiöses
Leben bietet viele Sinngehalte an, aber die müssen

entdeckt werden. Aber sie sind nicht
jedem Menschen gleich zugänglich. So
verstehen sich die Benediktiner als eine unter
vielen Möglichkeiten, christlich zu leben. Im
monastischen Leben sprechen wir von Berufung.

Logotherapeutisch verstanden, könnte
Berufung genau das sein, was einen
Menschen lockt, sein Leben ganz für Gott und die
Mitmenschen in den Dienst zu stellen. Nur
wenn am Anfang des klösterlichen Weges ein
Gezogensein steht, kann ein Leben unter Abt
und Regel Sinn machen. Nach einer
Einführungszeit soll schliesslich die Frage im grösseren

Lebenshorizont geklärt werden: Will oder
kann ich die Lebensart des gewählten Klosters

ganz und für immer übernehmen? In
diesem Prozess geht es letztlich um Hilfestellungen

bei der Frage: Ist diese Lebensform für
mein ganzes Leben sinnvoll? Endgültig kann
diese Frage ohnehin nur am Ende des Lebens
beantwortet werden. Die lange und sorgfältig
gestaltete Eingliederungsphase unterscheidet
die Orden von Sekten, wo genau diese Frage
nicht gestellt wird oder zum Vornherein positiv

beantwortet wird, indem man den
Interessenten keine andere Wahl lässt. Ihre
Neumitglieder werden vereinnahmt, oft in einem
Mass indoktriniert, das praktisch einer
Gehirnwäsche gleichkommt. Ein Austritt ist nur
unter grösstem psychischem Druck möglich.

Die würde der Person

Der Mensch ist ein Wesen mit unverlierbarer
Würde. Er ist ein geistiges Wesen, in einer
Einheit aus Körper, Psyche und Geist. Das,

34



Beuroner Kunstschule: Der Heimgang
Scholastikas, der Schwester Benedikts (Kloster
Beuron, Wandgemälde Treppenhaus). Papst
Gregor der Grosse schreibt (Dial II Kap. 34):
«Drei Tage darauf stand er in seiner Zelle. Er
hob die Augen zum Himmel, da sah er die Seele

seiner Schwester, die aus dem Leib geschieden

war, in Gestalt einer Taube zum Himmel
aufsteigen und in die Vollendung eingehen.»

was erkranken kann, sind der Körper und die
Psyche des Menschen, nicht aber sein Geist -
nicht sein innerer Wesenskern. Dieser bleibt
unter allen Umständen heil, trotz aller mögli¬

chen Beschwerden und Blockaden in Körper
und Psyche. Frankl bezeichnet diese Maxime
als «psychiatrisches Credo».
Die heutige Psychologie ist sehr reduktionis-
tisch geprägt. Jede menschliche Regung wird
von den chemischen Prozessen im Hirn her
erklärt. Betrachten wir den Menschen nicht
in seiner geistigen Dimension, reduzieren wir
ihn letztlich auf ein willenloses Geschöpf, das

nichts anderes ist, als das Resultat seiner
Hirnphysiologie, seiner Erbanlagen, seiner
Erziehung, der Umwelteinflüsse und
Konditionierungen. Doch diese deterministische
Auffassung vom Menschen passt nicht zum
biblisch-christlichen Menschenbild.
Demzufolge stattete der Schöpfer den
Menschen mit einem Willen aus und entliess ihn
in die Freiheit, mit dem Risiko, dass er sich

gegen Gott und gegen das, was für ihn gut
ist, entscheidet; er ist frei, auf die Gefahr hin,
dass er sich schuldig macht. Gerade in der

Möglichkeit, schuldig zu werden, ist die
Würde des Menschen. Aber auch die
Möglichkeit, einzusehen, dass etwas nicht gut ist,
umzukehren und Zeichen der Reue und der

Wiedergutmachung zu setzen, hebt den
Menschen weit über das hinaus, was uns das
verkürzte «psychologistische» Menschenbild
weismachen will.
Die Strafbestimmungen in der Mönchsregel
des heiligen Benedikt halten wir Benediktiner

von heute für nicht mehr zeitgemäss. Das

mag im Einzelnen richtig sein. Aber gerade in
diesen ungeliebten Kapiteln der Regel wird
deutlich, welchem Menschenbild Benedikt
sich verpflichtet weiss. Benedikt rechnet mit
der Freiheit und der Schwäche des Menschen,
aber auch mit seiner Fähigkeit zur Einsicht.
Er glaubt an seine Therapierbarkeit und an
die Erhebung des Geistes über die rein leiblichen

Bedürfnisse und emotionalen
Stimmungen und triebhaften Regungen. Indem
Benedikt Strafen im therapeutischen Sinn —

also zur Erziehung zum Besseren oder als

Zeichen der Wiedergutmachung — vorsieht,
achtet er den Menschen in seiner Würde und
in seiner Verantwortung, die sich aus der von
Gott geschenkten Freiheit ergibt.

35



2. Der benediktinische Dreiklang von
Arbeiten, Lesen und Beten als Ausdruck
der logotherapeutischen Wertetrias

Das benediktinische Leben wird gerne als

Zusammenspiel von ora, labora et lege (bete,
arbeite und lese) gesehen. Als ich von der
Werttrias in der Logotherapie hörte, ahnte
ich schnell einmal, hier könnte eine Verbindung

zum benediktinischen Dreiklang
hergestellt werden. Davon handelt der zweite
Teil meiner Diplomarbeit.

Arbeit

Der Leistungsbegriff inder Logotherapie und
in der Benediktsregel meint die schöpferisch
tätige Leistung eines Menschen, der sich
seinen Aufgaben widmen kann — sei es im
Beruf, in der Familie oder durch andere Formen
akti-ven Engagements. Man nennt all das,

was der Mensch schaffen kann, die schöpferi¬

schen Werte. Diesem Wert entspricht das
benediktinische labora, also die Arbeit. Auch
bei Benedikt geht es nicht vorrangig um
Erwerbsarbeit, sondern um sinnstiftende
Tätigkeiten. Und dass jede Arbeit sinnvoll sein
kann, zeigt Benedikt, indem er alle Arbeiten
im Kloster als gleichwertig betrachtet und
niemand von sogenannten einfachen Arbeiten

ausnimmt.

Lesung

Wenn Menschen sich selbst überwinden und
sich für andere einsetzen, ihnen einen Liebesdienst

erweisen, hat das ebenfalls einen grossen

Stellenwert. Das Erleben der Schönheit
von Natur, Kunst, Musik stärkt die Liebesfähigkeit

und ist wichtige geistige Nahrung,
man nennt das die Erlebniswerte. Ihnen
entspricht das lege, also die Lesung, in der
Benediktsregel. Lesen dient nach Benedikt einem
geistlichen Zweck. Die Lesung sollte Musse
sein. Ein Hinweis findet sich im 4. Kapitel
der Regel: »Die heilige Lesung gern hören»
(RB 4, 55). Etwas gern tun, ist Ausdruck
eines Erlebniswertes. Es mag erstaunen, dass in
der Benediktsregel pro Tag etwas 2—3 Stunden

für die Lesung vorgesehen sind, also für
ein Tun, das nicht «produktiv» ist, sondern
einen reinen Erlebniswert darstellt. Die
Lesung soll den Mönch mit dem Wort Gottes
vertraut machen und ihn tiefer in das
Geheimnis Gottes eindringen lassen. Sich für
etwas Zeit nehmen, das seelisch stärkt, ist
heute mehr denn je angesagt in den Klöstern.
Die Pflege der Musse kann, ausser in Form
der Lesung, dahingehend ausgebaut werden,
dass Gott nicht nur in der Schrift erfahrbar
ist, sondern auch in der Natur und im
künstlerischen Schaffen der Mitmenschen. Das
wussten die Mönche schon immer, sonst hätten

sie in ihren Klöstern nicht prächtige
Gärten angelegt, die ihnen einerseits zur

Fahne mit dem heiligen Benedikt (Mariastein).

Oben die Wappen der Klöster unserer
benediktinischen Mitbrüder in Einsiedeln,
Disentis, Muri-Gries und Engelberg.

36



Selbstversorgung mit Lebensmitteln und
Heilkräutern dienten, andererseits aber auch

zum Erfreuen der Sinne. Ebenso rühmen sich
die Benediktiner ihres reichen kulturellen
Erbes. Es hat sich seit dem frühen Mittelalter
ein eigentliches Kulturmönchtum herangebildet,

das ein sehr weites Spektrum von
Literatur, Dichtung, Malerei und Musik umfass-
te. Es wurde in den Klöstern Grossartiges
geleistet, das nicht nur für die Mönche,
sondern weit über die Klostermauern hinaus für
viele Menschen seelisch erbauend war, das
eben einen Erlebniswert darstellte. So gilt es
heute in den Gemeinschaften, denen droht,
von allen möglichen Verpflichtungen
erdrückt zu werden, die Erlebniswerte zu
fördern, indem genügend Zeit eingeräumt wird
für Lesung, kulturelles Leben (z. B. Konzerte,
Ausstellungen, Filme), Bewegung in der Natur,

Meditationsübungen, gemeinsame
Unternehmungen mit Mitbrüdern oder Freunden

und die Pflege eines Hobbys. Für
Philosophen wie Josef Pieper ist Musse nicht
einfach «Abwesenheit von Arbeit», sondern
«die Freiheit, jenen menschlichen Tätigkeiten
nachzugehen, die die Person und die
Gemeinschaft heben Musse ist zwanglos und
der Mühe wert. Musse hat keinen Zweck,
aber sehr wohl einen Sinn.»

Gebet

Es gibt kein Leben ohne die «tragische Trias»

von Leid, Schuld und Tod. Unsere Aufgabe
ist es also, Leidensfähigkeit zu entwickeln,
um das Leben in all seinen Facetten bewältigen

zu können. Und genau dafür kann das

Gebet eine Hilfe sein. Es geht nicht um das

fraglose, ja fast fatalistische Annehmen von
Leid oder gar um eine Verherrlichung des

Leidens. Soweit es geht, soll Leid verhindert,
gemindert oder abgewendet werden. Aber es

gibt Unabänderliches im Leben. Und hier ist
die Einstellung dazu gefragt, und darum
spricht man in der Logotherapie von
Einstellungswerten. Diesen Werten entspricht das
Gehet in der Regel. Wenn ein Mensch im
Gebet sein Leben vor Gott zur Sprache

Statue des heiligen Mönchsvaters Benedikt im
Kloster Einsiedeln (Hofpforte). Seine
Erkennungszeichen sind der Abtsstab, die Regel und
der Becher (mit symbolischer Schlange), mit
dem die Mönche von Vicovaro ihren Abt
Benedikt vergiften wollten. «Als das Glas mit
dem vergifteten Trank [...] zur Segnung
gebracht wurde, streckte Benedikt die Hand
aus und machte Zeichen des Kreuzes. Auf
dieses Zeichen hin zerbrach das Glas...»
(Gregor der Grosse, Dial II, Kap. 3).

bringt, trotz allen schweren Schicksalsschlägen

im Lob verharrt und in rechter Weise seine

Bitten vorbringt, dann arbeitet er an der
rechten Einstellung zum Leben. Das Gebet
erwirkt ihm nicht nur das ewige Heil,
sondern auch seelische Heilung. Auch hier gilt,
was Frankl zum Verhältnis von Religion und
Psychotherapie sagt: Das Gebet ist dem
Effekt nach psychotherapeutisch wirksam, ob-

Fuit vir
Vit® veneral#

; gratia
Bened'
Ei. G
r nomine — —

Omnium I
ntorum spiritu l

v'tr Dei |
"'ictus f

37



wohl es der Absicht nach für das Seelenheil
verrichtet wird. Die Logotherapie geht davon

aus, dass der leidende Mensch, der bemüht
ist, ein unabwendbares Schicksal aufrecht zu
tragen, die höchste Leistung vollbringt. Und
gerade darin kann ihm das Gebet eine wichtige

Hilfe sein.

Fi i'I lïiiïivïi il i iînïïïïTniimmw^

im* im « im • Uli « III! • IUI

CSPB: Crux Sancti Patri Benedicti. Die
Buchstaben der Benediktsmedaille, hier auf
der Chorwand der ehemaligen Klosterkirche
der Mariasteiner Mönche in Bregenz (Gallusstift,

heute Landesbibliothek).

Auch wenn die Logotherapie eine religiös
neutrale Lehre ist und Viktor Frankl seinen
jüdischen Glauben in seiner therapeutischen
Arbeit nie zum Thema machte, anerkennt sie

doch die Bedeutung der religiösen Praxis für

Wenn du also zum himmlischen
Vaterland eilst, wer immer du bist,
nimm diese einfache Regel als Anfang
und erfülle sie mit der Hilfe Christi.
Dann wirst du f...] ankommen. Amen.

(Schluss der Benediktsregel, 73,8—9)

einen Menschen. Die Möglichkeit, mit dem
Transzendenten in Beziehung zu treten, ist
für die Logotherapie ein typisches Humanuni.

Diese Möglichkeit nicht zu leben oder

gar zu verdrängen, beraubt den Menschen

um eine wesentliche Dimension seiner Existenz.

Frankl meint aber nicht, dass er deswegen

einer bestimmten Religion oder einer
Konfession angehören müsste, ja, jemand
kann sich sogar als Atheist erklären, aber

«wenn wir in letzter Einsamkeit und in letzter
Ehrlichkeit Zwiesprache mit uns halten, mit
uns selbst, ist es legitim, den Partner solcher
Selbstgespräche Gott zu nennen — ungeachtet
dessen, ob wir uns für atheistisch oder gläubig

halten» (Frankl: Der unbewusste Gott,
100).

Mit meiner Arbeit möchte ich Benediktiner
und Benediktinerinnen ermutigen, sich mit
der Logotherapie als einer Psychologie vom
Geistigen her und auf Geistiges hin
auseinanderzusetzen.

Literaturempfehlungen:

Frankl, Viktor E. (2009): Ärztliche
Seelsorge. Grundlagen der Logotherapie
und Existenzanalyse ; mit den «Zehn
Thesen über die Person». 2. Aufl. München:

Deutscher Taschenbuch-Verlag (dtv,
34427).
Frankl, Viktor E.; Lukas, Elisabeth
(2005): Der Seele Heimat ist der Sinn.
Logotherapie in Gleichnissen von Viktor
E. Frankl. München: Kösel.
Frankl, Viktor E. (2009): Der unbewusste
Gott. Psychotherapie und Religion.
Ungekürzte Ausg. der 9. wesentlich
erweiterten Ausgabe von 1988. München:
Deutscher Taschenbuch-Verlag, (dtv,
35058).
Frankl Viktor E. (2009): Trotzdem Ja

zum Leben sagen. Ein Psychologe erlebt
das Konzentrationslager, 5. Aufl., München:

Kösel.

38




	Logotherapie und benediktinische Lebensform : eine Zusammenschau

