
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 91 (2014)

Heft: [1]: Themenheft 2014 : Heiliger Benedikt 50 Jahre Patron Europas

Artikel: Benedikt als Seelsorger : die Weisungen der Benediktusregel und die
Bilder der Dialoge Papst Gregors der Grosse

Autor: Malfèr, Benno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benedikt als Seelsorger
Die Weisungen der Benediktusregel und die Bilder der Dialoge

Papst Gregors des Grossen

Abt Benno Malfèr, Gries (Bozen).

Im zweiten Buch der Dialoge, die Papst Gregor

mit seinem Freund und Diakon Petrus
führt, sprechen sie über einen Benedikt, der

aus Nursia stammt. Ein Mann, so sagt der
Papst, von verehrungswürdiger Lebensführung,

dessen Name Benedictus, also der

Gesegnete, auf die besondere Gnade hinweist,
die ihn kennzeichnet: ein Segen für andere zu
sein.

Gegen Ende des Gesprächs über diesen Benedikt

weist der Papst seinen Gesprächspartner
daraufhin, dass neben den wundersamen
Taten, von denen die Rede war, auch das Wort
seiner Lehre ihn berühmt machte. «Er schrieb
eine Regel für Mönche, ausgezeichnet durch
massvolle Unterscheidung und wegweisend
durch ihr klares Wort. Wer sein Wesen und
sein Leben genauer kennenlernen will, kann
in den Weisungen dieser Regel alles finden,
was er als Meister vorgelebt hat: Der heilige
Mann konnte gar nicht anders lehren, als er
lebte» (Dialoge, Kap. 36, zitiert nach der von
der Salzburger Abtekonferenz herausgegebenen

Übersetzung, St. Ottilien2 2008).
Die Tradition hat in diesem Wort Papst Gregors

des Grossen immer einen Elinweis auf
jene Mönchsregel gesehen, die mit Monte-
cassino verbunden ist und als Benediktusregel

durch die karolingische Reform in allen
Klöstern Europas zur Norm geworden ist.

Abt Benno Malfèr OSB (*1946), seit 1991 Abt
des Benediktinerklosters Muri-Gries mit Sitz
in Bozen/Südtirol, ist Präses der Schweizer

Benediktinerkongregation.

Hirtensorge des Abtes

Diese Regel sieht den Abt vor allem als

Seelsorger an seinen Mönchen. Das ist heute
festzuhalten, wo Abte wegen ihrer oft komplexen
Aufgaben gerne mit Managern verglichen
werden. Im 27. Kapitel der Benediktsregel
(RB), wo es um den Umgang mit «Problemfällen»

geht, wird auf zwei Leitbilder verwiesen,

die schon Jesus in den Evangelien
verwendet, auf den weisen Arzt und den guten
Hirten. Der Abt wird daran erinnert, «nicht
die Gesunden brauchen den Arzt, sondern
die Kranken» (RB 27,1; hier und im Folgenden

zitiert nach der von der Salzburger
Äbtekonferenz herausgegebenen Übersetzung,
Beuron, 4. verbesserte Aufl. 2006), und ihm
wird als Weisung der Regel gesagt: «Er sei
sich bewusst, dass er die Sorge für gebrechliche

Menschen übernommen hat (curam su-
scepissse animarum), nicht die Gewaltherrschaft

über gesunde. Er ahme den guten
Hirten mit seinem Beispiel der Liebe nach»

(RB 27,6.8). «Die Liebe zu ihm soll erstarken»

zitiert die Regel aus dem 2. Korinther-

Bei der Aufnahme verspreche der Novize
im Oratorium in Gegenwart aller
Beständigkeit, klösterlichen Lebenswandel

und Gehorsam.
(Benediktsregel, 58,17)

brief. Diese Maxime soll die Haltung des Abtes

in seinem seelsorgerlichen Handeln den

schwierigen Brüdern gegenüber bestimmen.

26



Im 2. Kapitel spricht die Regel von der
Aufgabe des Abtes als «Hirtensorge» (RB 2,10).
Er wird daran erinnert, «welch schwierige
und mühevolle Aufgabe er auf sich nimmt:
Menschen zu führen (regere animas) und der

Eigenart vieler zu dienen» (RB 2,31). Er muss
unbedingt die Priorität der Verantwortung

Der heilige Benedikt mit Abtsstab (Hirtenstab)

und Regel. Tonfigur im Kloster Mariastein

von Sr. Augustine Janssen, Münster/
Westfalen.

für das Heil (salutem animarum) der ihm
anvertrauten Brüder wahren. «Vor allem darf er
über das Heil der ihm anvertrauten nicht
hinwegsehen oder es geringschätzen und sich

grössere Sorge machen um vergängliche,
irdische und hinfällige Dinge Wegen des
vielleicht allzu geringen Klostervermögens soll er
sich nicht beunruhigen; vielmehr bedenke er
das Wort der Schrift: Sucht zuerst das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit, und dies alles

wird euch dazugegeben» (RB 2,33.35).

im Spiegel der Regel

Zu seiner Verantwortung als Seelsorger der
ihm anvertrauten Mönche gehört ein hohes
Mass an Reflektiertheit. Immer wieder wird
der Abt daran erinnert, dass er über sein Tun
und über seine Anweisungen Rechenschaft
ablegen muss. Das gilt sowohl für den Fall,
dass er auf der Einhaltung der Regel bestehen

muss, als auch für den Fall, dass er anders
entscheidet, als die Regel es vorsieht. Solche

Entscheidung liegt im Ermessen des Abtes.
«Was er für heilsamer hält, darin sollen ihm
alle gehorchen. Wie es jedoch den Jüngern
zukommt, dem Meister zu gehorchen, muss
er seinerseits alles vorausschauend und
gerecht ordnen» (RB 3,6). Und wenn von den
Brüdern respektvoller Umgang mit dem Abt
eingefordert wird, dann gilt für den Abt, dass

er seine Anordnungen in Gottesfurcht treffen
muss. «Er muss wissen, dass er sich ohne
Zweifel für alle seine Entscheidungen vor
Gott, dem gerechten Richter, zu verantworten

hat» (RB 3,11).
Auch die organisatorischen Aufgaben des Abtes

sind im Blick auf seine Verantwortung als

Seelsorger seiner Mönche zu sehen. Ihnen
soll, wie es schon im Prolog zur Regel skizziert

wird, ein geistlicher Weg ermöglicht
werden, auf dem sie «zum unvergänglichen
Leben gelangen» (RB Prol. 42). So finden
sich z. B. im Kapitel über die Aufnahme der
Gäste verschiedene organisatorische
Anweisungen. Vieles muss bedacht werden, damit
die Gäste, die ja wie Christus aufgenommen
werden sollen, alles bereit finden, was sie

erwarten dürfen, auch wenn sie unvorhergesehen

kommen. Zu all dem heisst es lapidar:
«Das Haus Gottes soll von Weisen auch weise
verwaltet werden» (RB 53,22). Dieser Grundsatz

gilt für die Gesamtverantwortung des

Abtes für sein Kloster. Er sorgt damit für den
Rahmen, der es den Brüdern ermöglicht,
ihren Weg der Berufung «unter der Führung
des Evangeliums» (RB Prol. 21) zu gehen.
Das Kloster wird damit zur Werkstatt, in der
die Brüder unter beständiger Anwendung der

Werkzeuge der geistlichen Kunst (vgl. RB 4)

27



an sich arbeiten können. In Gehorsam,
Schweigsamkeit und Übung der Demut sollen

sie zu jener «vollendeten Gottesliebe
(gelangen), die alle Furcht vertreibt» (RB 7,67).
Das ist das Ziel der Seelsorge im Kloster. Da-

Der Abt sei nicht stürmisch und nicht
ängstlich,
nicht masslos und nicht engstirnig, nicht
eifersüchtig und allzu argwöhnisch,
sonst kommt er nie zur Ruhe.

(Benediktsrregel, 64,16)

ran orientiert sich auch das 64. Kapitel der
Regel, das nochmals das Thema vom Dienst
des Abtes aufnimmt. Dort wird der Abt daran

erinnert, «dass er mehr helfen als
herrschen soll» (8). Und weiter: «Er sei selbstlos,
nüchtern, barmherzig. Immer gehe ihm
Barmherzigkeit über strenges Gericht, damit
er selbst Gleiches erfahre. Er hasse die Fehler,
er liebe die Brüder. Stets rechne er mit seiner
eigenen Gebrechlichkeit. Er denke daran,
dass man das geknickte Rohr nicht zerbrechen

darf... In seinen Befehlen sei er
vorausschauend und besonnen. Bei geistlichen und
weltlichen Aufträgen unterscheide er genau
und halte Mass... Er halte in allem Mass,
damit die Starken finden, was sie verlangen, und
die Schwachen nicht davonlaufen» (RB 64,
9-11.17.19).

Er lehrte, wie er lebte

Durch seinen Dienst an den Brüdern ist der
Abt schliesslich Seelsorger seiner selbst. Auch
er ist ja unterwegs auf dem Weg der Umkehr.
Wenn er seinen Dienst als weiser Arzt, guter
Hirte und kluger Lehrer gut verrichtet, wird
er zum «guten Knecht», dem die Verheissung
des Evangeliums gilt: «Amen ich sage euch, er
wird ihn zum Verwalter seines ganzen
Vermögens bestellen» (RB 64,22).
«Der heilige Mann konnte gar nicht anders
lehren als er lebte», hatte Papst Gregor
gesagt. Demnach stehen hinter den Anweisun¬

gen der Regel an den Abt einer
Mönchgemeinschaft Benedikts eigene Erfahrungen.
Von diesen Erfahrungen sprechen der Papst
und sein Diakon im zweiten ihrer vier Bücher
der Dialoge. Dabei kommt sowohl der Weg
der Reifung Benedikts zum Seelsorger zur
Sprache als auch sein oft mit aussergewöhnli-
chen Begleiterscheinungen, sogenannten
Wundern, verbundenes Wirken als Seelsorger.

Benedikt in den «Dialogen» Papst Gregors

Aber hier ist nun doch kurz auf die Frage
einzugehen, ob man die Benediktusregel und
das zweite Buch der Dialoge Papst Gregors so
einfach zusammen sehen darf. Es gibt dagegen

nicht wenige Einwände. Während der
Regel ein ungebrochenes, geistliches wie
wissenschaftliches Interesse galt, wurde die
Lebensbeschreibung Papst Gregors seit der
Aufklärungszeit eher zu einer Verlegenheit. Die
Gründe dafür können wir schon dem Titel
dieses zweiten der vier Bücher der Dialoge
entnehmen: De vita et miraculis venerabilis
Benedicti abbatis. Über das Leben und die
Wunder des ehrwürdigen Abtes Benedikt.
Eine Vita, also eine Biographie, die durch
keine anderen Quellen bezeugt ist, als eben
durch die gesammelten Erzählungen, musste
die Skepsis der kritischen Geschichtsschreibung

auf den Plan rufen. Miracula, wunderbare

Begebenheiten, konnten in einem
naturwissenschaftlich geprägten Weltbild keinen
Platz finden. Das Beste, was da dieser
Lebensbeschreibung Benedikts noch geschehen
konnte, waren psychologische Interpretationen.

Die Erzählungen als Illustrationen
psychodynamischer Vorgänge bei Menschen, die
sich auf ein Leben im Kloster einliessen.

Gegen eine Trennung der Regel und der in
den Dialogen Gregors erzählten und
reflektierten Traditionen ist daran zu erinnern und
zu betonen: alle Bilder über Benedikt, die

Ort der Reifung: Benedikt in der Höhle von
Subiaco (Klosterkirche Mariastein, Nordwand
Mittelschiff).

28



Maler und Bildhauer für Kirchen und Klöster

geschaffen haben und die unsere Vorstellungen

von ihm prägen, entstammen der Vita
Benedicti im zweiten Buch der Dialoge: der
zerbrochene Becher ebenso wie der Rabe, die

vom Gewitter erzwungene Begegnung mit
der Schwester ebenso wie der von Brüdern
gestützte Sterbende. Auch dass dieser Benedikt
der Gründer des Klosters von Montecassino
ist und dass er der Verfasser einer Regel war,
«wissen» wir nur aus den Dialogen Papst
Gregors.

Einen neuen Zugang zur Besonderheit von
Lebensbeschreibungen, wie wir sie in den
Büchern der Dialoge lesen können, hat in den
letzten Jahrzehnten die Hagiographiefor-
schung gewiesen. Hagiographie wird dabei
verstanden als besondere literarische Gattung
bzw. Methode. Ein Leben wird erzählt als

Interpretation bestimmter Stellen der heiligen
Schrift. Ereignisse, besondere wie alltägliche,
im Leben vorbildlicher Menschen werden in
ihrer Bedeutung erschlossen durch ein Wort
aus der heiligen Schrift. Das Wort Gottes ist
wirkmächtig in Menschen, die sich ihm ganz
öffnen und aus ihm leben. Darin gründet
ihre Heiligkeit. Das Gespräch, der Dialog,

entfaltet sich als fortlaufende Kommentierung

dessen, was in den Erzählungen überliefert

wird, durch Bezugnahme auf die Heilige
Schrift. (Vgl. dazu den Kommentar zur vita
Benedicti [St. Ottilien 2012] von Sr. Michaela

Puzicha, der dieser neuen Sicht der Hagio-
graphieforschung verpflichtet ist.)

Weg der Reifung

Die Tradition, die Regel und die Dialoge
zusammen zu sehen, hat also gewichtige Gründe

für sich. Wenn die Regel einen
Zusammenhang herstellt zwischen dem Wirken des

Abtes als Seelsorger seiner Brüder und der

Sorge für sein eigenes Heil — «Wenn er mit
seinen Ermahnungen anderen zur Besserung
verhilft, wird er selbst von seinen Fehlern
geläutert.» (RB 2,40) - so sind die Dialoge Gregors

am Zusammenhang zwischen dem eigenen

Weg der Reifung Benedikts und seiner

Fähigkeit, als Seelsorger wirken zu können,
interessiert. Dieser Weg der Reifung ist ein
äusserer, der biographische Stationen
markiert und bei dem Begegnungen mit anderen
Personen eine grosse Rolle spielen, und ein
innerer, der in der Auseinandersetzung mit



den eigenen Versuchungen und Gefährdungen

als Kampf gegen den «alten Feind»
verstanden wird.
Die äusseren Stationen führen Benedikt von
der Stadt als dem Ort des Verderbens in die
Höhle von Subiaco, von dort in die Ebene der
zwölf Klöster, schliesslich auf den Berg von
Montecassino und dort noch in den Turm, in
dem er seine kosmische Visionen hat. Es ist
ein Weg des Abstiegs und des Aufstiegs, der
verbunden ist mit der Erfahrung der Einsamkeit,

der Probleme unruhiger Gemeinschaften,

der vom Neid bestimmten Anfeindung,
aber auch mit der Verantwortung für
Menschen, die sich Benedikt anvertrauen.
Auf diesem Weg sind auch Begegnungen mit
Menschen wichtig, die Benedikt entweder
begleiten oder die ihn aufsuchen oder treffen:
die Amme, der Mönch Romanus, der Priester,

der als Osterbote den Einsiedler wieder in
die kirchliche Gemeinschaft zurückholt, die
widerspenstige Gemeinschaft von Vicovaro,
der neidische Kleriker Florentius, in Montecassino

dann seine Schwester Scholastika und
der Freund und Diakon Servandus. Alle diese

Das Kloster soll, wenn möglich, so

angelegt sein, dass sich alles Notwendige,

nämlich Wasser, Mühle und Garten,
innerhalb des Klosters befindet.

(Benediktsregel, 66,6)

Begegnungen bringen Benedikt ein Stück
weiter auf seinem eigenen geistlichen Weg.
Der innere Weg der Reifung ist in der Tradition

der Mönchsbewegung, in der Benedikt
ja steht, geistlicher Kampf mit sich selbst, mit
den eigenen Versuchungen, aber auch der
Abwehr des Druckes der von aussen herangetragenen

negativen Gefühle wie Wut, Neid oder
Grausamkeit. Sich gegen diese Gefühle
abgrenzen zu können, will gelernt sein. Geistliche

Reife, die es erlaubt, anderen als

Seelsorger zu helfen, bedeutet die innere
Unabhängigkeit, die in der Gottverbundenheit

und der Gottesliebe wurzelt. Eine Unab¬

hängigkeit, die zum tieferen Blick befähigt,
der durch die Oberfläche des Augenscheinlichen

das eigentliche Problem erkennen kann,
eine Unabhängigkeit, vor symmetrischer
Reaktion bewahrt.

Missionarische und therapeutische
Seelsorge

So gereift, zeichnen viele der von Papst Gregor

im Gespräch mit dem Diakon Petrus
überlieferten Erzählungen Benedikt als
hilfreichen Seelsorger. Er wirkt dabei missionarisch,

etwa bei den Hirten oder unter den
Heiden in Montecassino, therapeutisch an
den in der Seele gebundenen und damit
gequälten Menschen, die zu ihm kommen oder
in seinen Gemeinschaften als Jünger leben
wollen. Hier berührt sich wieder das erzählte
Wirken des Mannes Gottes mit den Empfehlungen,

die er durch seine Regel dem Abt
gibt.
Bei der Seelsorge, zu der die Regel anleitet
und von der die Dialoge erzählen, handelt es

sich nicht um Gebietsseelsorge im Sinne der

späteren Pfarrseelsorge. Es geht immer um
die typische Form der Mönchseelsorge, wie
sie seit den Wüstenvätern und -müttern auch

von den Mitgliedern der Klostergemeinschaften
und hier in erster Linie von den Äbten

bzw. Äbtissinnen ausgeübt wird. Der sichere
Boden dieser Seelsorge ist die feste Verbundenheit

mit dem Wort der Schrift, die im
Gottesdienst, in der Schriftlesung und im
Gebet gepflegt wird, Vollzüge, von denen die

Dialoge erzählen und die die Weisungen der
Regel einfordern. Ihre Freiheit und ihre
Fähigkeit zur Zuwendung bezieht diese Seelsorge

aus der Gottesbeziehung, die in der
Einsamkeit des immer wieder notwendigen
Rückzuges gesucht wird, aber auch in der
Pflege der Freundschaft zu andern Menschen,
die ihrerseits auf einem geistlichen Weg sind.
Durch solche Seelsorge wird der Gesegnete
zum Segen. Das gilt für Benedikt, aber auch
für alle, die von seiner Regel und den Dialogen

Gregors inspiriert Benediktinerinnen
und Benediktiner sein wollen.

30


	Benedikt als Seelsorger : die Weisungen der Benediktusregel und die Bilder der Dialoge Papst Gregors der Grosse

