
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 91 (2014)

Heft: [1]: Themenheft 2014 : Heiliger Benedikt 50 Jahre Patron Europas

Artikel: St. Benedikt, Patron und Beschützer Europas : Ansprache bei der
Weihe der Basilika von Montecassino am 24. Oktober 1964

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Benedikt, Patron und Beschützer Europas

Ansprache bei der weihe der Basilika von Montecassino am

24. Oktober 1964

Papst Paul VI.

Die italienischsprachige Rede Papst Pauls VI.

auf dem Montecassino wird hier in der
ungekürzten Originalübersetzung (vgl. Schweizerische

katholische Kirchenzeitung vom 5.
November 1964 wiedergegeben.

PAX

Wir können hier keinen andern Gruss an
euch richten als den, welchen die christliche
Frömmigkeit so gut kennt, der aber an dieser
Stätte seinen wahrsten, vertrautesten
Ausdruck gefunden hat: Pax huic domui et omnibus

habitantibus in ea: Friede sei diesem
Hause und all seinen Bewohnern.

Den Frieden finden wir hier als beneidenswerten

Schatz in sicherster Hut; den Frieden
bringen wir als wertvollstes Geschenk unseres
apostolischen Amtes, dem die Verwaltung
der göttlichen Geheimnisse anvertraut ist,
um mit liebevoller Freigebigkeit die Fülle des

Lebens, d. h. die Gnade, den ersten Quell des

Friedens und der Freude, zu verbreiten. Den

Frieden feiern wir hier in seiner neu erstandenen

Kraft, nachdem der Sturm des Krieges
seine wohltätige Flamme ausgelöscht hatte.
Friede sei euch, ihr Söhne des heiligen Benedikt!

Ihr habt dieses erhabene Wort zum
Wahlspruch eurer Klöster gemacht, schreibt
es an die Wände eurer Zellen und Kreuzgänge;

was aber noch wertvoller ist: Ihr prägt es

als mildes, starkes Gesetz in eure Seelen und
lasst es als hohen geistigen Stil die edle
Gemessenheit eurer Gebärden und eurer
Persönlichkeit beseelen.
Friede sei euch, ihr Zöglinge dieser Schule
des göttlichen Dienstes und echter Weisheit.

Hier atmet ihr den Frieden ein wie
eine Luft, die jeden guten Gedanken, alles
reine Wollen stärkt, und erlebt den
Kerngehalt jeder Erzieherkunst, dass nämlich
der Friede Christi Anfang und Ziel jeder
menschlichen Vollendung ist, denn er ist
der Widerschein des göttlichen Denkens
auf unseren Dingen.
Friede euch, ihr Häupter der irdischen
Gemeinde! Ihr habt die Weisheit und den Mut
(wie notwendig sind diese Tugenden, um auf
diese Höhe zu gelangen!), an dieser Stätte wie
an einer frischen, verborgenen Quelle die

geistige Kraft zu suchen, die sich gerade für
eure zeitlichen Belange um so viel notwendiger

erweist, als sie ihnen fernzustehen scheint.
Sie bietet euch die sittliche Kraft, die Hoff-

Einzug des Papstes auf dem Montecassino am
24. Oktober 1964: Paul VI. weiht die im
Zweiten Weltkrieg völlig zerstörte Basilika
von Montecassino wieder ein.

8





nung, welche das Irdische mit seiner
tragischen Nichtigkeit überragt und befreit, die
Güte, in die jede menschliche Anstrengung
ausmünden möchte und deren höchste
Synthese das psallierende Gespräch mit Gott
bildet.

Friede sei euch, ihr Brüder der heiligen Kirche!

Ihr seid heute mit uns auf diesen heiligen
Berg gekommen, und nun treten die Erinnerungen

aus der alten Zeit, die jahrhundertealten
Uberlieferungen von Kultur und Kunst,

die Gestalten von Hirten, Äbten, Monarchen
und Heiligen euch nahe. Ihr spürt hier gleich
einem Wildbach, der zum majestätischen,
geheimnisvoll rufenden Strom gebändigt ist,
die Geschichte, wie sie abläuft, die Kultur,
wie sie entsteht und dargestellt wird, das

Christentum, wie es sich abmüht und
behauptet, ihr fühlt hier den lebendigen Atem
der katholischen Kirche. Und vielleicht ruft
das Gedächtnis auch in eurem Geist die Worte

wach, die Bossuet an einen grossen
Benediktiner, an Mabillon, richtete: «Je trouve
dans l'histoire de votre saint ordre ce qu'il y a
de plus beau dans celle de l'Eglise» (Oeuvres,
XI, 107).

Die schöpferische Kraft des Friedens

Unter den vielen Eindrücken, welche dieses

Haus des Friedens in unserem Geiste wachruft,

überragt einer alle andern: Der Friede ist
die Frucht der Tugend. Da mit dem Gedanken

des Friedens das Empfinden der Ruhe,
des Aufhörens der Gegensätze und ihrer
Auflösung in Ordnung und Harmonie verbunden

ist, stellen wir ihn uns oft und leicht als

Untätigkeit, Ruhe, Schlaf und Tod vor. Eine

ganze Psychologie mit der entsprechenden
literarischen Gefolgschaft wirft dem friedlichen

Leben Unbeweglichkeit, Trägheit,
Unfähigkeit und Selbstsucht vor und lobt
dagegen Kampf, Unruhe, Unordnung und
selbst die Sünde als Quellen der Tätigkeit, der

Energie und des Fortschritts.
Hier dagegen zeigt sich der Friede ebenso
wahr wie lebendig, tatkräftig und fruchtbar.
Hier enthüllt er sich in seiner so interessanten

Montecassino wurde 1944 bei seiner Zerstörung

durch amerikanische Bomben quasi dem
Erdboden gleich gemacht.

Fähigkeit wiederaufzubauen, zu erneuern
und wiederzuerstehen.
Diese Mauern erzählen. Der Friede hat sie

wiedererstehen lassen. Wie es uns noch
unglaublich scheint, dass der Krieg gegen diese

Abtei, dieses unvergleichliche Denkmal der
Religion, der Kultur und der Kunst eine seiner

blindwütigsten Taten beging, so hält man
es kaum für wahr, dass das majestätische
Gebäude wieder steht, als wollte es uns vortäuschen,

es sei nichts vorgefallen, seine Zerstörung

sei ein Traum gewesen, und wir können
die Tragödie, die es zu einem Trümmerhaufen

gemacht, vergessen. Brüder, wir möchten
vor Ergriffenheit und Dankbarkeit weinen.
Durch unser Amt bei Papst Pius XII. ehrwürdigen

Angedenkens sind wir wohlunterrichteter

Zeuge all dessen, was der Apostolische
Stuhl unternahm, um dieser Festung des

Geistes, nicht der Waffen, das bittere Unrecht
ihrer Zerstörung zu ersparen. Seine flehende,
erhabene Stimme, die waffenlos den Glauben
und die Kultur verteidigte, fand kein Gehör.
Montecassino wurde bombardiert und
zerstört: eine der traurigsten Episoden des Krieges.

Wir wollen uns jetzt nicht zu Richtern
derjenigen aufwerfen, die dies verursachten.

10



Aber wir können es auch heute nur beklagen,
dass zivilisierte Menschen es wagten, das
Grab des heiligen Benedikt zur Zielscheibe
ihrer erbarmungslosen Gewalttätigkeit zu
machen. Wir können daher unsere Freude
darüber nicht verbergen, dass die Ruinen
jetzt verschwunden, die Mauern der Basilika
wiedererstanden sind und der wuchtige Bau
des alten Klosters im neuen seine Gestalt
wiedergewonnen hat. Lasset uns den Herrn
lobpreisen!

Der Friede hat diese Wunder vollbracht. Die
Männer des Friedens sind seine eifrigen
Werkmeister gewesen. Wir müssen ihnen als

Lohn für ihr Bemühen die Seligkeit zusprechen,

die sie zu Kindern Gottes macht. Denn
der Herr spricht: «Selig die Friedfertigen,
denn sie werden Kinder Gottes genannt
werden» (Mt 5,9).
Selig die Werkmeister des Friedens. Wir
möchten all denen unsere Anerkennung
aussprechen, die am Riesenwerk dieses Wiederaufbaus

ein Verdienst haben. Sie gilt dem
Abte dieses Klosters, seinen Mitarbeitern,
den Wohltätern, den Technikern, Bauunternehmern

und Arbeitern. Besonderer Dank

Montecassino heute.

gebührt den italienischen Regierungsstellen,
die alle nötigen Mühen und Mittel aufwandten,

damit hier die Tat des Friedens über die
des Krieges triumphieren konnte. Montecas¬

sino ist so zum Symbol all der gewaltigen
Anstrengungen geworden, die das italienische
Volk zum Wiederaufbau unseres geliebten
Landes auf sich genommen hat. Grausam war
es verwüstet von einem Ende zum anderen;
rasch aber ist es durch Gottes Hilfe und die

Nach der Eigenart und Fassungskraft
jedes Einzelnen soll sich der Abt auf alle
einstellen und auf sie eingehen.
So wird er an der ihm anvertrauten
Herde keinen Schaden erleiden,
vielmehr kann er sich am Wachsen einer

guten Herde freuen.
(Benediktsregel 2,32)

Tüchtigkeit seiner Kinder schöner und jünger
wiedererstanden.
So feiern wir den Frieden. Wir möchten hier
gewissermassen ein Zeichen setzen, dass der

Krieg - wollte Gott, es gälte für alle Kriege!
— vorüber ist. Hier wollen wir «die Schwerter
in Pflüge und die Speere in Sicheln» (1s 2,4)
verwandeln, d.h. die gewaltigen Energien,
mit denen die Waffen Tod und Zerstörung
säten, belebender und aufbauender Tätigkeit
zuwenden. Um dies zu erreichen, wollen wir
hier verzeihend die Brüderlichkeit unter den
Menschen erneuern, dem Geiste entsagen,
der durch Hass, Stolz und Neid den Krieg
vorbereitet, an seine Stelle den Vorsatz und
die Hoffnung auf Eintracht und Zusammenarbeit

setzen, den christlichen Frieden mit der
Freiheit und der Liebe vermählen. Möge die
Leuchte der Brüderlichkeit in Montecassino
immerdar ihr helles, warmes Symbol besitzen!

Vermag jedoch Montecassino diese Wünsche,

in denen uns der Sinn der zeitgenössischen

und der zukünftigen Geschichte
eingeschlossen scheint, nur wegen seines
materiellen Wiederaufbaus zu verkörpern?
Zweifellos nicht. Es verdankt diese Fähigkeit
seiner geistigen Mission, die im äusseren Bau
ihren Sitz und ihr Sinnbild findet. Seine geistige

Anziehungs- und Ausstrahlungskraft ist

11



es, die in seiner Einsamkeit die Energien
hervorbringt, deren die Welt für ihren Frieden
bedarf.

ordensieben und moderne weit

Nun müsste unsere Rede eigentlich zu einer
Verteidigung des benediktinischen Ideals
werden. Doch wir glauben, alle unsere Zuhörer

wissen schon um die Weisheit, die das be-
nediktinische Leben beseelt, und die es üben,
seien zutiefst vertraut mit seinem geistigen
Reichtum und nähren damit ihre strengen
und edlen Tugenden. Wir selber haben schon

lange darüber nachgedacht; doch würde es

Es gelte, was der Prophet sagt:
«Siebenmal am Tag singe ich dein Lob»
(Ps 119,164).

(Benediktsregel, 16,1)

uns überflüssig, beinahe anmassend scheinen,

jetzt davon zu sprechen. Mögen andere von
ihm reden und uns einige begeisternde
Geheimnisse dieses Lebens enthüllen, das hier
immer noch herrscht und blüht.
Uns kommt es jetzt zu, ein anderes Zeugnis
abzulegen. Wir möchten es in einen einfachen

Satz zusammenfassen: Die Kirche
bedarf auch heute noch dieser Form des religiösen

Lebens; die Welt hat sie immer noch

nötig. Wir wollen die Beweise hierfür nicht
erwähnen; ein jeder sieht, dass sie sich aus
unserer Aussage von selber ergeben. Ohne Zweifel

haben Kirche und Welt aus verschiedenen
Gründen, die sich jedoch irgendwie treffen,
es notwendig, dass der heilige Benedikt aus
der kirchlichen und der bürgerlichen
Gemeinschaft auszieht, seine Mauer der
Einsamkeit und des Schweigens um sich baut
und uns von dort aus den wundervollen
Klang seines gemessenen, gesammelten
Betens vernehmen lässt, uns beinahe zur
Klosterschwelle lockt und ruft, um uns das Bild
einer Werkstatt des «Dienstes für Gott», einer
kleinen idealen Gemeinschaft zu zeigen, wo

endlich Liebe, Gehorsam, Schuldlosigkeit,
Freiheit von den Dingen und die Kunst, sie

gut zu gebrauchen, die Vorherrschaft des

Geistes, der Friede, mit einem Wort: das

Evangelium herrsche. Möge uns der heilige
Benedikt helfen, das persönliche Leben wieder

zurückzugewinnen, nach dem wir uns
heute so dringend sehnen, und das die Entfaltung

des modernen Lebens, dem wir das
unerbittliche Verlangen, uns selbst zu sein,
verdanken, gleich wieder erstickt und enttäuscht,
nachdem es geweckt und bewusst ward.
Dieser Durst nach wahrem persönlichem
Leben ist es, der dem monastischen Ideal seine
Aktualität bewahrt. Möchte unsere Gesellschaft

und unser Land, das einst die benediktische

Form der menschlichen und religiösen
Vollkommenheit so hoch schätzte und jetzt
vielleicht die geringste Fruchtbarkeit an
monastischen Berufen aufweist, dies doch
begreifen. In den vergangenen Jahrhunderten
eilten die Menschen einst in das Schweigen
der Klöster wie Benedikt von Nursia, um sich
selber zu finden («in superni Spectatoris ocu-
lis habitavit secum», erinnert uns Gregor der
Grosse, der Biograph des heiligen Benedikt).
Damals war diese Flucht durch den Niedergang

der Gesellschaft, den sittlichen und
kulturellen Verfall der Welt begründet, die dem
Geist keine Möglichkeiten für die Entfaltung,

das Gespräch und das Gewissen mehr
bot; man brauchte eine Zufluchtsstätte, um
Ruhe, Sicherheit, Studium, Gebet, Arbeit,
Freundschaft und Zuversicht zu finden.

Die Rückgewinnung des Menschen

Heute ist es nicht der Mangel an gesellschaftlichem

Leben, der zur gleichen Zufluchtsstätte
führt, sondern sein Überfluss. Die Aufregung,

der Lärm, die fieberhafte Hast, die
Veräusserlichung, die Masse; all das bedroht

Stehen wir so beim Psalmensingen,
dass Herz und Stimme in Einklang sind.

(Benediktsregel, 19,7)

12



Kreuzgang der Erzabtei Beuron (Beuroner Kunstschule): Benedikt flieht aus Rom. «Zur
Ausbildung und zum Studium wurde er nach Rom geschickt. Dabei sah er viele in die Abgründe
des Lasters fallen. Deshalb zog er den Fuss, den er gleichsam auf die Schwelle zur Welt gesetzt
hatte, wieder zurück» (Gregor der Grosse, Dial. II Prol 1).

die Innerlichkeit des Menschen; es fehlt ihm
das Schweigen mit seinem echten, innern
Wort, es fehlen ihm Ordnung, Gebet, Friede;
ihm fehlt er selbst. Um die Herrschaft und
Freude des Geistes wiederzugewinnen, muss
er sich das benediktinische Kloster wieder vor
Augen stellen.
Hat der Mensch in monastischer Disziplin
sich selber wiedergewonnen, so ist er auch für
die Kirche wiedergewonnen. Der Mönch hat
im mystischen Leibe Christi eine auserwählte,

eine dringende und segensvolle Stellung.
Wir sagen dies aus Erfahrung und wünschen,
in der edlen, heiligen Familie des heiligen
Benedikt die getreue, eifrige Hüterin der
katholischen Tradition, die Werkstätte des

geduldigsten, straffsten Studiums der kirchlichen
Wissenschaften, die Kampfschule der religiösen

Tugenden und vor allem die Schule und
das Beispiel des liturgischen Betens zu besitzen,

die wir bei euch Benediktinern über die

ganze Welt hin mit Freuden in hoher Ehre

wissen. Wir hoffen, das werde immer so bleiben

und sich in den reinsten Formen, im echten,

heiligen Gesang, in eurem Chorgebet in
seiner althergebrachten Sprache, dem edlen
Latein, und besonders in seinem lyrischen
und mystischen Geist erhalten. Die neue
Konzilskonstitution «de sacra Liturgia»
erwartet von euch ein vollkommenes Eingehen
auf ihr Anliegen und dessen Verteidigung aus

apostolischer Gesinnung. Ihr habt eine grosse
und herrliche Aufgabe vor euch. Die Kirche
erhebt euch von Neuem auf den Leuchter,
damit ihr das ganze Haus Gottes mit dem
Lichte der neuen religiösen Erziehungskunst
erleuchtet, die diese Konstitution im christlichen

Volke erneuern will. Durch Treue zu
eurer ehrwürdigen, echten Überlieferung,
durch Feingefühl für die religiösen Anliegen
unserer Zeit werdet ihr wiederum das
Verdienst haben, den belebenden Strom, der von
eurem Meister ausgegangen ist, in die
Geistigkeit der Kirche einfliessen zu lassen. Wir

13



wollen hier nicht auf die Funktion eingehen,
die der Mönch als Mensch, der sich selbst

wiedergewonnen hat, nicht nur für die Kirche

- diese haben wir erwähnt -, sondern

Vor allem habe der Cellerar Demut.
Kann er einem Bruder nichts geben,
dann schenke er ihm wenigstens ein

gutes Wort.
(Benediktsregel, 31,13)

auch für die Welt besitzt, die er zwar verlassen
hat, mit der er aber gerade durch die neuen
Beziehungen, die sein Fernsein von ihr
geschaffen hat, verbunden bleibt. Denn sie
schafft durch ihren Gegensatz das Staunen,
die Beispielhaftigkeit, die Möglichkeit
vertraulichen, stillen Gesprächs und brüderlicher

Ergänzung. Denn diese Ergänzung
besteht und ist von umso grösserer Bedeutung,
je grösser das Bedürfnis der Welt nach den im
Kloster gepflegten Schätzen ist, die ihr ja
eindeutig nicht entzogen, sondern aufbewahrt,
vorgelegt und angeboten werden.

Glaube und Einheit

Ihr Benediktiner wisst es vor allem aus eurer
Geschichte, und die Welt weiss es, wenn sie
sich all dessen erinnern will, was sie euch
verdankt, wie vieles sie von euch noch immer
bekommen kann. Es sind grosse, lebenswichtige

Dinge, die das Dasein und die Lebenskraft

unserer alten und doch immer noch
vitalen Gesellschaft berühren, der aber heute

neuer Saft aus den Wurzeln nottut, die ihr
einst Kraft und Glanz verliehen und die ihr
der heilige Benedikt in so reichem Masse bot
und die er mit seinem Geiste nährte. Das ist
eine Tatsache, die es verdient, dass man sich
ihrer erinnert, sie pflegt und daraus Zuversicht

schöpft. Man braucht deswegen nicht
an ein neues Mittelalter zu denken, das von

Statue des heiligen Benedikt im Kapitelsaal,
Mariastein.

14

der beherrschenden Tätigkeit der Benediktinerabtei

sein Gepräge erhält. Unsere Welt
bekommt ihr ganz anderes Antlitz von ihren
Kultur-, Industrie-, Sozial- und Sportzentren.
Zwei Dinge jedoch machen die gemessene,
gütige Gegenwart des heiligen Benedikt unter

uns immer noch wünschenswert: der
Glaube, den er und sein Orden besonders in
der Völkerfamilie Europas verkündete, der
christliche Glaube, die Religion unserer Kultur

und der heiligen Kirche, der Mutter und
Lehrerin der Völker, und die Einheit, für die
der grosse, einsame und doch gesellige Mönch
uns zu Brüdern erzog und die Europa zur
Christenheit machte. Glaube und Einheit!
Was könnten wir der ganzen Welt und
insbesondere dem beachtlichen, auserwählten Teil,
der sich Europa nennt, Besseres, Moderneres
und Dringenderes wünschen und erflehen?
Was ist heute schwieriger und umstrittener,
aber auch für den Frieden notwendiger und
nützlicher als diese zwei Dinge?
Wir haben den heiligen Benedikt zum Patron
und Beschützer Europas erklärt. Wir taten es

mit der Absicht, dass uns heutigen Menschen,
sowohl denen, die es schaffen, wie denen, die
es nur wünschen können, das Ideal der geistigen

Einheit Europas unverletzlich und heilig
sei und dass allen vom Himmel Hilfe
zuteilwerde, um dieses Ideal durch umsichtige,
praktische Massnahmen zu verwirklichen.


	St. Benedikt, Patron und Beschützer Europas : Ansprache bei der Weihe der Basilika von Montecassino am 24. Oktober 1964

