Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 91 (2014)

Heft: 5

Artikel: Den Blick frei fur das Wesentliche : Hildegard von Bingen - eine
wahrhaft benediktinische Heilige

Autor: Rath, Philippa

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Den Blick frei fiir das Wesentliche

Hildegard von Bingen - eine wahrhaft benediktinische Heilige

Sr. Philippa Rath OSB, Abtei St. Hildegard/Eibingen

Vor zwei Jahren, genauer gesagt am 10. Mai
2012, wurde Hildegard von Bingen von Papst
Benedikt XVI. nach fast 900 Jahren offiziell
heiliggesprochen. Am 7. Oktober 2012 folgte
ihre Erhebung zur Kirchenlehrerin, eine
Ehre, die bisher nur drei Frauen in der Kirche
tiberhaupt zuteil wurde: Teresa von Avila,
Katharina von Siena und Thérése von Lisi-
eux. Fiir uns Schwestern der Abtei St. Hilde-
gard war dies die Erfiillung eines lang ge-
hegten Traumes. 39 Generationen von Or-
densfrauen haben dafiir gebetet und gearbei-
tet. Denn bereits im Jahr 1227 hatte die
damalige Abrissin des von Hildegard gegriin-
deten Klosters Rupertsberg zum ersten Mal
in Rom die Heiligsprechung ihrer Griinderin
beantragt. Der Versuch — wie auch fiinf
weitere — verlief erfolglos im Sande der Ge-
schichte.

sr. Philippa Rath 0SB (* 1955), Benediktine-
rin der Abtei St. Hildegard, hat Theologie,
Geschichte und Politische Wissenschaften
studiert. Sie ist ausgebildete Journalistin und
hat vor ihrem Klostereintritt zehn Jahre in
verschiedenen deutschen Medien und in der
Verlagsbranche gearbeitet. Sie ist Geschafts-
fuhrender Vorstand der «Klosterstiftung
Sankt Hildegard» und verantwortlich fiir den
Freundeskreis ihrer Abtei. Nach Absolvierung
eines Fernstudiums der «Logotherapie und
Existenzanalyse» begleitet sie ausserdem
Menschen in Krisensituationen auf inrem
geistlichen Weg.

6

Ende 2010 schliesslich unternahmen Abtissin
und Konvent der Abtei St. Hildegard noch
einmal einen Versuch, wussten sie doch, dass
Papst Benedikt XVI. die bis dahin nur vom
Volk als Heilige verehrte Hildegard in beson-
derem Masse schitzte und verehrte. Dieses
Mal verhallte der Ruf nicht ungehort. Die
«Causa hildegardis» wurde erneut aus der
Schublade geholt und diesmal in der Rekord-
zeit von nur gut einem Jahr zum Abschluss
gebracht. Drei Schwestern der Abtei und drei
auswirtige Hildegard-Forscher haben inner-
halb von neun Monaten die «Positio super
canonizatione ac ecclesiae doctoratu» erarbei-
tet und damit die wissenschaftliche Grundla-
ge fiir die Heiligsprechung und Kirchenleh-
rererhebung gelegt. Besonders wichtig ist
ihnen dabei die Verankerung des hildegardi-
schen Lebens und Werkes im benediktini-
schen Geist.

Im Geist des heiligen Benedikt

Wenn wir Schwestern der Abtei St. Hilde-
gard Vortrige tiber unsere Klosterpatronin
halten, werden wir oft gefragt: Sind Sie Hil-
degardis-Schwestern? Nein, das sind wir
nicht. Wir sind Benediktinerinnen, so wie es
Hildegard von Bingen, die einst unser Klos-
ter gegriindet hat, vor 900 Jahren auch war.
Dieses gemeinsame Erbe ist es, das uns mitei-
nander verbindet — nicht mehr und nicht we-
niger. Wie Hildegards Leben damals, so ist
auch unser Leben inspiriert und geprigt von
der Heiligen Schrift und von der Benedikts-
regel, von der Liturgie und vom Stundenge-
bet. Sie sind die unerschépflichen Quellen



5 —
Papst Benedikt XVI. anlisslich der Erhebung
der heiligen Hildegard zur Kirchenlehrerin
am 7. Oktober 2012 auf dem Petersplatz.
Zuvor, am 10. Mai 2012, wurde Hildegard
von Bingen, die schon seit Jahrhunderten vom
Volk als Heilige verehrt wurde, von ihm

offiziell heiliggesprochen.

unseres geistlichen Lebens. Hildegards ge-
samtes Werk ist von ihnen durchdrungen; sie
bilden die Grundlage und die Quelle ihrer
Vision und ihrer Inspiration — nicht nur der
drei grossen theologischen Schriften, in de-
nen sie in immer neuen faszinierenden
Bildern von der Schopfungs- bis zur Erls-
sungstheologie das ganze Panorama der
Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen

entfaltet, sondern auch ihres musikalisches
Schaffens, das ohne diesen Wurzelgrund der
tiglich gefeierten Liturgie und des Gregoria-
nischen Chorals nicht denkbar ist.

Leben und Lehre sind bei Hildegard dabei
eine ebenso untrennbare Einheit wie Korper
und Geist, Leib und Seele. Was heute nur all-
zu oft als authentischer, moderner und ganz-
heitlicher Ansatz gepriesen wird, das war fiir
den hl. Benedikt in seiner Lebensregel bereits
vor 1500 Jahren selbstverstindlich, und das
gehorte auch fir Hildegard ganz natirlich
zum weisheitlichen Grundbestand ihres Le-
bens. Ja, Hildegard war im wahrsten Sinne
eine weise Frau: indocta sed sapienter (unge-
lehrt, aber weise), wie es die zeitgendssische
Vita Hildegardis in enger Anlehnung an die
Vita Benedicti, in der der hl. Benedikt eben-
falls als indoctus sed sapienter beschrieben
wurde, formuliert. Hildegards Botschaft zu
erschliessen heisst deshalb, aus dieser Weis-
heit fiir uns heute zu schépfen. Denn erst
durch die Weisheit wird der Blick frei auf das
Wesentliche.

Hildegard wurde bereits in jugendlichem Al-
ter der seligen Jutta von Sponheim zur Erzie-
hung iibergeben und wuchs so schon sehr
frith in das benediktinische Leben hinein.
Spater, in der Frauenklause auf dem Disibo-
denberg, entschied sie sich, ihr Leben ganz
Gott zu weihen und die monastischen Or-
densgeliibde abzulegen. Zeit ihres Lebens war
sie eingebunden in den klésterlichen Rhyth-
mus, in die massvolle Ordnung von Gebet
und Arbeit, von Studium und geistlicher Le-
sung, von Einsamkeit und Gemeinschaftsle-
ben. Diese Sdulen des monastischen Lebens
formten ihr ganzes Sein: ihr Denken und ihr
Handeln, ihre Sprache und ihre Schriften.
Hildegard war also im wahrsten Sinne des
Wortes mit Leib und Seele Benediktinerin;
ohne diese Prigung ist sie kaum je tiefer zu
verstehen. Sie trigt das Erbe des Monchtums
in sich und gibt dieses Wissen in all ihren
Schriften weiter, direkt oder indirekt und kei-
neswegs nur in ihrem kleinen, aber sehr prig-
nanten Kommentar zu einzelnen Kapiteln

der Benediktsregel.



Wie der heilige Benedikt

Vergleicht man die zeitgendssische Lebensbe-
schreibung der hl. Hildegard mit der 600
Jahre dlteren des hl. Benedikt, so ergeben sich
erstaunliche Parallelen. Hildegards Lebens-
weg lisst sich in drei Abschnitte gliedern:
1) die Kindheit in der Geborgenheit ihrer Fa-
milie
2) die Berufung und der Riickzug aus der
Welt in die Einsamkeit des klosterlichen
Lebens
3) die Sendung und der Auszug aus der Ein-
samkeit hinein in das 6ffentliche Wirken
In diesem klassischen Dreischritt unterschei-
det sich der Lebensweg Hildegards kaum von
dem des grossen Monchvaters Benedikte, des-
sen Leben Papst Gregor der Grosse im
6. Jahrhundert beschrieben hat. Geborgen-
heit, Erwihlung und Sendung auch hier. Mo-
nastisches und zugleich apostolisches Wir-
ken. Immer in dem Bewusstsein, auserwihltes
Werkzeug Gottes zu sein und Verkiinder sei-
nes Willens. Der gemeinsame Wurzelgrund
beider war dabei stets die unmittelbare Be-
gegnung mit Gott im lebendigen Licht seines
Wortes, das sich im tiglichen Lesen und Be-
trachten der Heiligen Schrift erschliesst. Sie,
die Bibel, ist in einem kontemplativ-monasti-
schen Kloster auf allen Ebenen gegenwirtig,
sie pragt das gesamte Leben der Ménche und
Nonnen bis in den konkreten Alltag hinein.
Hildegard und Benedikt waren ganz und gar
durchdrungen von der Heiligen Schrift.
Selbst wenn Hildegards Schriften sie eher sel-
ten direkt und wortlich zitiert, so hat doch
jede ihrer Aussagen ihre Quelle und ihren
Anklang in der Heiligen Schrift und will die-
se auslegen und fiir das konkrete Leben
fruchtbar machen.
Der benediktinische Rahmen bestimmt bei
Hildegard auch die Art und Weise ihrer
Wahrnehmung des ganzen Lebens. Die Li-
turgie, die Hinwendung zu Gott als dem
Schépfer und Urheber allen Seins, bestimmt
den Tageslauf im Kloster. Die verschiedenen
Titigkeiten werden durch die Gebetszeiten
immer wieder unterbrochen. Diese Unterbre-

8

chung verhilft zu Sammlung und Konzentra-
tion, dazu, den Blick auf das Wesentliche zu
richten. In dieser Dimension wird das Leben —
das eines einzelnen wie auch das Leben der
ganzen Menschheit und des gesamten Kos-
mos — im Angesicht Gottes und mit den Au-
gen Gottes betrachtet. Alles hingt hierbei mit
allem zusammen, alles steht in Bezichung
zueinander, alles hat seine Entsprechung auf
den verschiedenen Ebenen: der korperlichen,
der seelischen, der geistigen und der geistli-
chen — der individuellen wie der kosmischen.
Genau hier liegt die Wurzel der unvergleich-
lich kosmologisch-theologischen Summe, die
die hl. Hildegard entworfen und der Welt vor
Augen gestellt hat.

Nicht umsonst gehoren die Begriffe «Ordo»
(Ordnung) und «Discretio» (weise Masshal-
tung, Ausgewogenheit) zu den Schliisselbe-
griffen hildegardischen Denkens. Auch diese
sind fest im Benediktinischen verankert. In
ihnen geht es um die Ordnung und Ausge-
wogenheit des Lebensrhythmus, um das
rechte Verhiltnis der Lebensvollziige zuein-
ander, um das rechte Mass, das das Leben
davor bewahrt, aus dem Lot zu geraten. Dies
gilt fiir alle Bereiche des Lebens: fiir Gebet,
Arbeit und Musse, fiir Essen und Trinken,
Schlafen und Wachen, Bewegung und Ruhe,
Schweigen und Kommunikation. Letztlich
geht es darum, so sagt Hildegard, sich einzu-
fiigen in das Ordnungsgefiige der Welt, in
den Ordo des Kosmos, der sich im Leben je-
des Einzelnen widerspiegelt und gegen den zu
leben, niemals sinnvoll, erfiillend und heil-
bringend sein kann.

Eine grosse Menschenkennerin

Zum Rhythmus der Zeit kommt der Rhyth-
mus des menschlichen Zusammenlebens hin-
zu: der Wechsel von Gemeinschaft und Ein-

«Die Caritas», Miniatur um 1220/1230 aus
dem Lucca-Codex aus der Biblioteca Statale in
Lucca («Liber divinorum operum von
Hildegard von Bingen»).






samkeit, von Nihe und Distanz, die
benediktinisches Leben prigen. In einem
Kloster leben Menschen zusammen, die auf
ein gemeinsames Ziel hin schauen und einan-
der auf dem Weg der Nachfolge ermutigen,
dabei aber einander auch mit ihren Schwi-
chen und Stirken manchmal zu tragen ge-
ben. Hildegard hat die Hohen und Tiefen des
Menschseins wahrlich ausgelotet — bei sich
selbst wie auch bei anderen. Sie kannte die
Chancen und Abgriinde des menschlichen
Zusammenlebens und wusste um die Star-
ken, aber auch um die Grenzen gemein-
schaftlichen Lebens. All diese Erfahrungen
des erlosungsbediirftigen Menschen und kor-
respondierend dazu die nie versiegende Hoff-
nung auf die Barmherzigkeit Gottes fliessen
in das Werk Hildegards ein. Sie helfen ihr,
Menschliches und auch allzu Menschliches
zu verstehen und ganz wie der hl. Benedikt
mit Gottes liebendem und verzeihendem
Blick zu betrachten. Thr grosses Werk «Liber
vitae meritorum» («Das Buch der Lebensver-
dienste») zeugt auf unnachahmliche Weise
von diesem Wissen. Wie einst der hl. Bene-
dikt, so war auch Hildegard eine grosse Men-
schenkennerin und wusste um die Seele und
ihr Zelt. Immer geht es ihr um die Forderung
des Lebens, um Reifung und Vollendung der

in jedem Einzelnen angelegten Lebensmog-
lichkeiten, niemals um blosse Moralvor-
schriften. Sie wollte Geist und Herz in die
Weite fithren, in die Freiheit der Kinder Got-
tes, ganz so wie es der hl. Benedikt im Prolog
seiner Regel einst beschrieben hat. Gleichzei-
tig aber fiihrt sie den Menschen radikal in die
Verantwortung. Freiheit und Verantwortung,
das sind fiir sie die beiden Seiten ein und der-
selben Medaille: nimlich der Wiirde des
Menschen, der seinem Schépfer in Freiheit
auf seinen Ruf hin antwortet. So schrieb sie
einem suchenden Menschen ins Stammbuch:
«Da Du das Wissen um Gut und Bése in Dir
hast und die Fihigkeit, entsprechend zu wir-
ken und zu handeln, musst Du Dich ent-
scheiden und kannst Dich durch nichts ent-

schuldigen.»
Hildegards Menschenbild

Das Leben des Menschen spielt sich fiir Hil-
degard in diesem Spannungsfeld zwischen
Freiheit und Verantwortung ab. Ant-wort
und Ver-antwort-ung gehoren dabei untrenn-
bar zusammen. Fiir Hildegard wie fiir den hl.
Benedikt ist der Mensch eben nicht nur
«Opus», freies Geschopf Gottes, sondern zu-
gleich auch «Operarius», Mitschopfer Gottes,

Erhebung zur
Kirchenlehrerin
am 7. Oktober
2012 in Rom:
Abtissin Clementia
Killewald

(St. Hildegard/
Eibingen), stellt
auf dem Peters-
platz die hl.
Hildegard vor.



der die Weltkrifte kultiviert und sie zum
Wohle aller einsetzt und gebraucht. Das ist
der Kern ihrer Schopfungstheologie: Der
Mensch als Ebenbild Gottes hat einen Auf-
trag in der Welt und an der Welt. Er trige
Verantwortung fiir sich selbst, fiir seine Um-
gebung und fiir die gesamte Schépfung. Das
gilt fiir jede und jeden, nicht nur fir die
Grossen und Michtigen. Die 390 bis heute
tiberlieferten Briefe Hildegards sprechen da-
von eine beredte Sprache. Sie wird darin nicht
miide, die Wechselwirkung zwischen dem
Handeln des Einzelnen und den Auswirkun-
gen dieses Handelns auf das Ganze dieser
Welt zu betonen. Mikro- und Makrokosmos
sind wechselseitig Spiegel fiireinander. Das
gilt im positiven wie im negativen Sinne.
Nichts geht verloren oder ist unwichtig. Kein
noch so kleines Bemiihen ist umsonst. Welch
eine trostliche und zugleich herausfordernde
Botschaft von ungeahnter Aktualitit.

Die aus Hildegards monastischen Erfahrun-
gen heraus errungene Erkenntnis Gottes, des
Menschen und der Welt ist dabei keineswegs
nur fiir Monche und Nonnen wegweisend,
ganz im Gegenteil: sie ist dem Menschen zu-
tiefst zu eigen und vermittelt so ein wahrhaft
christliches und humanes Menschenbild, ge-
boren aus dem Geheimnis der Schépfung,
noch mehr aber aus dem Geheimnis der
Menschwerdung Gottes, aus dem die hl. Hil-
degard so sehr lebte. Die im Geheimnis der
gottlichen Liebe gewonnenen Einsichten ha-
ben dabei fiir sie stets konkrete Konsequen-
zen; das Geschaute und Erkannte setzt Hil-
degard konsequent in den Dienst des Alltags
um. Die Liebe, die Antwort ist auf die Liebe
des Schépfers, hile fur sie die Welt zusam-
men. Sie lenkt die individuellen Schicksale,
ebenso aber den ganzen Kosmos und hilt ihn
im Lot — ganz so wie es die Vision der Caritas
aus dem «Liber divinorum operum», dem
grossen und reifen Alterswerk Hildegards,
beschreibt. Die Caritasgestalt, die Liebe also,
sitzt auf der Weltenachse und hilt diese im
Gleichgewicht. Sie ist im wahrsten Sinne
ganz Ohr und hort auf die Stimme Gottes,
die «Vox de Caeli», die den Menschen ruft,

poRN A
Benediktinerinnen-Abtei St. Hildegard in
Eibingen (bei Riidesheim am Rhein).

wo immer er ist. Bereit sein zu hoéren und
dem Anruf zu folgen — immer und tiberall,
das ist fiir Hildegard die Lebensaufgabe eines
verantwortlichen Christen. Und auch hier
erweist sie sich ganz als Benediktinerin.
«Hére» — das erste und entscheidende Ur-
Wort der Benediktsregel, ist fir sie die
Grundhaltung des wahrhaft liebenden, freien
und humanen Menschen, der sich sehn-
suchtsvoll suchend ausstreckt nach dem, der
grosser ist als er selbst und all seine innerwelt-
lichen Gliicksstrebungen je neu tibersteigt.

Zeugin der Hoffnung wider alle Hoffnung

Auch die hl. Hildegard war und blieb Zeit
ihres Lebens eine Horende und eine Suchen-
de, ganz wie es die Benediktsregel ihren
Tochtern und Séhnen ans Herz legt. Immer
neu suchte sie nach den grossen Zusammen-
hingen von Gott, Welt und Mensch — in den

11



grossen Vollziigen des Lebens, aber auch in
den scheinbaren Banalititen und kleinen Be-
gegnungen des Alltags. Am Ende ihres Le-
bens hat die hl. Hildegard dann noch einmal
in besonderem Masse Zeugnis abgelegt fiir
die benediktinische Tugend par excellence:
die Hoffnung, die im Professgesang der Mon-
che und Nonnen gepriesen wird. Immer wie-
der hatte sie die Menschen daran erinnert,
dass diese dem geschenkt wird, der in allem,
was ihm begegnet, Gott sucht, und der alles,
auch die Leiderfahrungen, zum Sprungbrett
hinein in die Tiefe Gottes macht. Als es weni-
ge Monate vor ihrem Tod darum ging, gegen
die ungerechte Verhingung des Interdikts
tiber ihr Kloster zu kimpfen, da wurde sie
selbst zur michtigen Zeugin der Hoffnung
wider alle Hoffnung. Und ihre Hoffnung
wurde erfiillt.

Am Ende des vierten Kapitels seiner Regel, in
dem es um die Werkzeuge der geistlichen
Kunst geht, ruft der hl. Benedikt seine Mon-
che auf: «De Dei misericordia numquam des-
perare» (Von der Hoffnung auf Gottes Erbar-
men niemals lassen). Die hl. Hildegard hat
gezeigt, welche Kraft von diesen Worten aus-
zugehen vermag. Als sie am 17. September
1179 starb, war ein hellstrahlendes Lichtzei-
chen in Kreuzesform am Himmel zu sehen —
das gleiche Zeichen, das beim Tod des hl.
Benedikt am 21. Mirz 547 schon einmal auf-
gestrahlt war. Ein letztes Mal hat sich hier
gezeigt, dass Hildegard eine grosse Heilige
des Benediktinerordens ist. Eine Kirchenleh-
rerin, die gleichermassen Zeugnis ablegt fiir
den Glauben, fiir die Liebe zum Menschen
und fiir die Liebe zur Kirche wie fiir das un-
gebrochene Faszinosum und die immer neue
Aktualitit des monastischen Lebensentwurfs.

12

ad gpomendun mdoda ad feriben,
dum ea dictferbertla f fedin of bonu,
il necfodin meellechum humangad,
ttentiomf nec fodin wolusrare buma,

ng’ ompofiont.(; fodin 1 quod catn
cplefabdefugp  mucabnhl di wadet's ant,

df ca fic eduflevendo yﬁmﬂmn&w
dun1 audseor uerba feepronf fiu pept,
euf: eafodin renaZ locumomt (1 wlouo/
fence-oterdetece: Popience ppalar-Sre

j’fﬂébomo.haimdd'ma&uu@
beea non fedin tenec fedin aluf homu,
nemf (eoundli wotuntat? {aened wden,
b difponennt onuua i fecrerts nufly,
vronssn fuoseen. € werd auduy oc?
de celorman dioene?. Bue & nurabnlia
bcc-;fa‘tbea-bocmodadodmdm

poctus meil uelur flawena 7 tari ar/
denf (; calenf vea mflammavire:ue fol
vom aliquam calefacet’ fup quamrady,
ofﬁldpmnr&mpmmﬂm
i fplendor? m quo fada Euox thmywddtmyfalmﬁ
decplo abmeducent. O bomotrag,  eunangelii 4 ahoy, cathohicoy rarnvie/
1f temnf cvnerts 1 purredo putvedt, mﬁqtmwmuﬂammudmm/
1tf. duc 1feribe § widef y audis Sed  wum faprebamm, faet wipreanio/
yawuhéabbqumhﬁmylg e verboy tevass e nec dutfion’

Das sog. Autorenbild aus dem Rupertsberger
Scivias-Codex. In dieser Handschrift, die
noch zu Lebzeiten der hl. Hildegard entstand,
sind 35 z.T. sehr bekannte Miniaturmale-
reien. Im Zweiten Weltkrieg ging das Original
leider verloren. Die getreue Handkopie durch
die Benediktinerinnen von St. Hildegard
(Eibingen, 1927-1933) hat heute Originalwert
und erlaubte auch die Herstellung einer
getreuen Faksimileausgabe.



	Den Blick frei für das Wesentliche : Hildegard von Bingen - eine wahrhaft benediktinische Heilige

