
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 90 (2013)

Heft: 6

Artikel: "Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken" (Jesaja 55,8) : eine
Weihnachtsbetrachtung

Autor: Schenker, Lukas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken»
(jesaja 55,8)

Eine Weihnachtsbetrachtung

P. Lukas Schenker

Wenn eine Frau von öffentlicher Publizität
ein Kind zur Welt bringt, ist das zumeist ein
Anlass für die Medien, mit schneller und
aktueller Aufmachung darüber zu berichten.
Doch schon nach ein paar Tagen ist der ganze

Rummel zumeist vorbei. Ähnlich war es

aber auch schon früher. Gebar die Königin
oder sonst eine Fürstin, so gab es ein Fest für
alle Untertanen, aber damit war auch alles
bald wieder vorbei. Die Menschen wussten
nun darum.

Der Eintritt des Gottessohnes in unsere Welt

So fragten die geheimnisvollen Weisen aus
dem Morgenland, die aufgrund ihrer Stern-
deuterei den neugeborenen König der Juden
als angekommen erkannt hatten, mit vollem
Recht am Königshof in Jerusalem an, wo
denn der Königsohn zu finden sei. Aber dort
wusste niemand etwas davon. Wem käme es

schon in den Sinn, dass der Messias in einem
weltabgelegenen Ort wie Bethlehem, dazu
noch in einem Stall, zur Welt kommen sollte?
Aber gerade das hat Gott, der Vater, für
seinen geliebten Sohn, der Mensch werden sollte,

gewählt. Stellen wir uns einmal vor, was es

bedeutet hätte, wenn der Gottessohn an
einem prunkvollen Königshofzur Welt gekommen

wäre? Damit wäre er bereits bei seinem
Erscheinen in unserer Welt auf Distanz zum
allergrössten Teil der doch ärmlichen
Bevölkerung geraten. Man hätte ihn vielleicht
bewundert, wie Arme oft neidisch auf die
Wohlhabenden schauen, oder man hätte ihn
im Voraus gehasst und abgelehnt, weil er
nicht einer von ihnen war. Aber Gott hat

einen ganz bescheidenen, von der Welt
unbeachteten Weg gewählt, auf dem sein Sohn
Mensch werden sollte. Das fing schon mit all
den Sorgen an, die sich für Maria mit ihrer
Schwangerschaft und mit ihrem Verlobten
ergaben. Und dann die gewiss beschwerliche
Reise einer hochschwangeren Frau nach
Bethlehem, dort die Enttäuschung, dass in
der Flerberge kein Platz für sie war, sodass sie

sich mit einer Viehunterkunft begnügen
mussten, wo Maria ihren Erstgeborenen zur
Welt brachte und ihn, in Windeln gewickelt,
in eine Futterkrippe legte. Da ist absolut
nichts Romantisches dabei, da läuten keine
Glocken, da gibt es keine offizielle Kundgebung.

Dafür geschah etwas ganz anderes. Flirten
auf den Fluren Bethlehems wurde durch Engel

kundgemacht, dass der Messias geboren
worden sei, schmutzigen, nach Mist stinkenden

Hirten. Sie waren die Ersten, die dem
neugeborenen Messiaskind ihre Aufwartung
machen durften, weil sie den Boten Gottes
glaubten, sich darum aufmachten und das in
Windeln gewickelte Kind in der Krippe suchten,

wie es ihnen der Engel als Erkennungszeichen

gesagt hatte. Das ist gleichsam der

äussere Weg, den Gott für seinen Sohn
gewählt hat, um ihn als sichtbaren Menschen

zu uns Menschen zu senden.

Die Selbsterniedrigung des Gottessohnes

Aber dabei geht es noch um Tieferes. Im
Philipperbrief (2,6-11) zitiert Paulus einen
frühchristlichen Hymnus, der uns die ganze Tiefe
erahnen lässt, wenn wir sagen, dass Gottes

4



Sohn Mensch wurde. «Er - der ewige Sohn
Gottes — war Gott gleich, hielt aber nicht daran

fest, wie Gott zu sein, sondern er entäusserte
sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen

gleich.» Wenn wir uns nur einigermas-
sen etwas vorstellen, was eigentlich Gott ist -
wir können ihn ja nur annähernd erfassen, -
dann können wir vielleicht auch ein wenig
erahnen, was es bedeutet, wenn der Sohn
Gottes, der dem Vater wesensgleich ist, sich
entschliesst, Mensch zu werden. Er legte
damit gleichsam sein ewiges Gottgleichsein mit
dem Vater auf die Seite — wörtlich übersetzt
heisst es eigentlich, er hat sich seiner Gottheit
entleert —, hat auf alle göttlichen Privilegien
verzichtet, indem er stattdessen Knechtsgestalt,

Menschengestalt annahm. Wenn wir
das auf unsere menschliche Ebene herunterbrechen,

würde das etwa das Gleiche bedeuten,

wie wenn ein Mensch sein Menschsein
aufgeben würde, was zur Folge hätte, dass er
zu einem tierischen Wesen würde. Wenn
Gottes Sohn also ein menschliches Wesen
annimmt, dann heisst das, dass er sich so weit
erniedrigte, wie wenn ein Mensch sich be-

wusst zum rein animalischen Wesen wandeln
würde. Das ist natürlich vergleichend gesagt,

und Vergleiche hinken immer. Doch diese

Selbsterniedrigung ging für den Gottessohn
gemäss diesem Hymnus noch weiter: Die
letzte Konsequenz davon ist sein Tod am
Kreuz, worauf dann allerdings durch die
Auferstehung die Erhöhung folgt.
Der heilige Paulus gebraucht für diesen
Gedanken der Selbsterniedrigung des Gottessohnes

das Wort «arm»: «Er, der reich war,
wurde euretwegen arm, um euch durch seine

Armut reich zu machen» (2 Kor 8,9). Mit dem

«euretwegen» zeigt Paulus an, dass das
Armwerden des Sohnes Gottes für uns Menschen
nötig war, zugleich aber auch, dass es uns
zugutekam, damit wir reich werden, nicht
materiell, sondern in der erlösenden Gnade. Wir
profitieren gleichsam von der Armut Jesu.
Das Johannesevangelium drückt diesen
Gedanken der Selbsterniedrigung des Gottessohnes

nochmals auf andere Art aus, wobei
auch hier wiederum eine Formulierung eines
frühchristlichen Hymnus aufgenommen
wird: «Das Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt, wörtlich: hat unter uns sein
Zelt aufgeschlagen» (Joh 1,14). Das Wort
«Fleisch» fasst hier all das zusammen, was zur
Art und Weise des konkreten Menschseins in
der jetzigen Situation nach dem Sündenfall
gehört: Er wurde in allem uns gleich, ausser
der Sünde. Doch nahm er damit auch alle

Konsequenzen auf sich, die sich aus der
menschlichen Sünde seit Urbeginn ergeben:
Sterben und Tod. Das gehört eben auch dazu,
dass das Wort Fleisch geworden ist aus Maria,

der Jungfrau. Er tat es für uns, auch
wiederum «unseretwegen». Damit gab er allen,
die ihn aufnahmen, die Macht, Kinder Gottes

zu werden (vgl. Joh 1,12). Es liegt nun
an uns, ihn, den Fleisch-gewordenen, den

Mensch-gewordenen Sohn Gottes aufzunehmen,

voll Glaube und Liebe, um immer mehr
Kinder Gottes zu werden, und das heisst auch
Geschwister Jesu, des ewigen Sohnes Gottes,
des Vaters, der Mensch wurde, einer von uns,
in allem uns gleich.

Sr. Chantal Hug: Die Weisen suchen das Kind.

5


	"Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken" (Jesaja 55,8) : eine Weihnachtsbetrachtung

