
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 90 (2013)

Heft: 2

Artikel: "Durch seine Wunden sind wir geheilt" (Jes 53,5) : Zum vierten Lied
vom Gottesknecht (1. Lesung in der Liturgie des Karfreitags)

Autor: Sexauer, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Durch seine wunden sind wir geheilt» (jes 53,5)

Zum vierten Lied vom Gottesknecht (1. Lesung in der Liturgie des Karfreitags)

P. Leonhard Sexauer

Ostern wird es für die Menschen nicht mit
einem Schlag. Ostern ist ein Prozess, in den

wir erst langsam hineinwachsen müssen und
der uns erst allmählich zum ungetrübten
Osterglauben führt. Da gibt es bei uns
Menschen erst noch eine ganze Menge Verletzungen

und Frust, Enttäuschung, Blindheit und
Unglaube zu überwinden. Das gilt für uns
moderne Menschen heute, das galt aber
genauso auch für die ersten Jünger Jesu, die die

Ereignisse rund um jenes Pessachfest in
Jerusalem vor 2000 Jahren hautnah miterlebten
und Jesus, dem Leidensmann am Kreuz und
dem Auferstandenen, direkt und unmittelbar
begegnen durften und ihn gesehen haben.
Die Botschaft von Kreuz und Auferstehung
stösst nicht auf sofortiges Verständnis,
sondern eher auf Skepsis und Ablehnung. Was
soll man hoffen von einem Messias, der,

anstatt die Welt zum Besseren zu führen,
hingerichtet wird? Wie soll man einen für den
Sohn Gottes halten, der mit seinem öffentlichen

Auftreten gescheitert ist?

Als einigermassen gläubige Christen leiden
wir vielleicht darunter, auf wie viel Ablehnung

dieses Kreuz Jesu Christi heute manchmal

stösst. Andererseits spüren wir aber
vielleicht auch in uns eine gewisse
Orientierungslosigkeit, so etwas wie einen nagenden
Zweifel, was das überhaupt soll, diese christliche

Botschaft vom Kreuz.

Orientierungslos und enttäuscht

Da ist es tröstlich zu sehen, dass vieles von
diesen Schwierigkeiten mit dem Glauben
schon bei den ersten Jüngern zu beobachten

war. Besonders plastisch, in gewisser Weise
zeitlos, begegnet uns das bei den Emmaus-
jüngern, die uns deshalb vielleicht auch
besonders sympathisch sein dürfen und die uns
in der Regel am Ostermontag in der Liturgie
begegnen (Lk 24,13—35). Sie waren dabei in
Jerusalem. Jesus, dem sie wie Fans gefolgt
sind, wurde hingerichtet. Ihr Leben ist traurig

und orientierungslos geworden. Sie hatten
auf diesen Jesus gehofft und kehren nun
enttäuscht und frustriert der Stadt den Rücken.
Mit den euphorischen Berichten der Frauen
vom leeren Grab Jesu können sie nichts
anfangen. Es macht sie noch ratloser. Und ihren
Meister Jesus Christus, der sie auf ihrem
deprimierten Gang nach Emmaus begleitet,
erkennen sie in der Blindheit ihrer negativen
Stimmung gar nicht wieder. Mit dem Beginn
der Erzählung von den beiden Jüngern auf
dem Weg nach Emmaus trifft der Evangelist
Lukas wohl die Stimmungslage bei den Jüngern

Jesu allgemein: Mit dem Karfreitag
sehen sich die Freunde Jesu um ihre Hoffnung
betrogen. Und diese Karfreitagsstimmung
ist mit dem Ostertag keineswegs schon vorüber.

Man ist geneigt zu sagen: Bei vielen
Jüngerinnen und Jüngern Jesu ist diese

Karfreitagsstimmung bis heute noch nicht vorüber!
Was kann das noch bringen, diese Sache mit
dem Kreuz? Was hat diese «Sache Jesu» für
uns heute noch für eine Bedeutung?

Pieter van de Cuylen: Passion

(Lithografie, s. auch S. 11).

6



was hat den Jüngern geholfen
zu verstehen?

Wir können aber auch weniger resignativ
nachfragen: Was hat die Jünger damals
eigentlich befreit aus ihrer Mutlosigkeit? Was
hat ihnen geholfen, die Katastrophe des

Karfreitags zu überwinden? Was hat ihnen geholfen,

auch noch im grausamen Kreuzestod die
Handschrift der Liebe Gottes zu entdecken,
die Ereignisse zu verstehen und zur Erleuchtung

des Osterglaubens zu gelangen?
Da ist zum einen das leere Grab, das die Frauen

am Ostermorgen entdecken. Da sind die
Worte Jesu, die den Jüngern beim trüben
Nachsinnen über den Tod ihres Meisters wieder

in Erinnerung kamen: «Wenn das
Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt,
bleibt es allein ...» (Joh 12,24); oder «Der
Menschensohn wird den Menschen ausgeliefert,

und sie werden ihn töten; doch drei Tage
nach seinem Tod wird er auferstehen» (Mk

9,31), Worte, deren Sinn sie damals noch
nicht erkannten. Da ist zudem der
Auferstehungsglaube, den Jesus seiner Zuhörerschaft
bei seinem öffentlichen Wirken vermittelt hat
(z. B. Mk 12,27; Lk 14,14). Da sind auch die
Erscheinungen des Auferstandenen, die den

Osterglauben in den Herzen der Jüngerinnen
und Jünger entzünden. Und da ist der Heilige
Geist, den Jesus seinen Jüngern zukommen
lässt und der sie mit Kraft und Trost erfüllt.
Damit die Jünger verstehen und glauben
können, spielt aber mit all dem zusammen
noch ein anderes Element eine zentrale, oft
vielleicht etwas vernachlässigte Rolle: die

Auseinandersetzung mit der Heiligen Schrift!
Damals bedeutete das: mit dem Alten Testament.

Das Neue Testament wird erst
Jahrzehnte später entstehen. Aus der Heiligen
Schrift, die für den Glauben massgeblichen
Schriften, ist nicht nur in der Zeit ihrer jeweiligen

Niederschrift, sondern zu allen Zeiten
immer wieder neu das Wort Gottes zu ver-

7



nehmen für den, der bereit ist, es zu hören, zu
lesen und zu empfangen. Im Licht der Schrift,
in der Vertrautheit mit dem, was die Evangelien

oft «das Gesetz und die Propheten» nennen

(z. B. Mt 5,17), erschliesst sich quasi im
Dialog der Sinn des Leidens Jesu und seine

Bedeutung für die Jünger und damit auch für
uns. Diese Erfahrung machen die Emmaus-
jünger, die noch auf dem Schlauch stehen.
Der Unbekannte, der sich ihnen angeschlossen

hat, «legte ihnen dar, ausgehend von
Mose und allen Propheten, was in der ganzen
Schrift über ihn geschrieben steht» (Lk
24,27).
Dass beim Erwägen und Betrachten von Texten

der Heiligen Schrift das Herz in Brand
gerät (vgl. Lk 24,32), ist sicher nicht nur eine
Erfahrung der beiden «Emmausjünger»,
sondern gehört zur österlichen Erfahrung der
ersten Christengemeinde allgemein und
könnte auch unsere tröstliche Ostererfah-

rung werden, wenn wir bereit werden, die
Stimme Gottes aus den Schriften herauszuhören.

Nicht umsonst wird im ältesten christlichen

Glaubensbekenntnis, zu dem wir
überhaupt Zugriff haben und das uns Paulus in
seinem ersten Brief an die Gemeinde in Ko-
rinth überliefert, der Bezug des Ostergeheim-
nisses (Pascha-Mysterium) zur Schrift (also

zum Alten Testament) deutlich betont:
«Christus ist für unsere Sünden gestorben,
gemäss der Schrift, und ist begraben worden.
Er ist am dritten Tag auferweckt worden,
gemäss der Schrift, und erschien dem Kephas,
dann den Zwölf ...» (1 Kor 15,3—5). Dieses
«secundum scripturas» («gemäss der Schrift»)
beten und singen wir heute noch im Grossen
Credo.

«Musste nicht der Messias all das
erleiden?»

Aber welche Passagen der Schrift (des Alten
Testamentes) könnten den enttäuschten Jüngern

nach dem unrühmlichen Ende der
Sache Jesu geholfen haben, einen neuen Blick
auf die traurigen Ereignisse zu werfen, um sie

zu begreifen? Worauf spielt der auferstandene

Sr. Chantal Hug: Emmaus (1975).

Jesus an, wenn er auf die vor Trauer blinden
Jünger einredet: «Begreift ihr denn nicht?
Wie schwer fällt es euch, alles zu glauben, was
die Propheten gesagt haben. Musste nicht der
Messias all das erleiden, um so in seine
Herrlichkeit zu gelangen?» (Lk 24,25-26).
Der mit dem Alten Testament vertrauten
Bibelleser muss da wie die ersten Christen an

8



die Gottesknechtslieder beim Propheten Je-
saja denken. Die Verbindung des schwer

begreiflichen Schicksals Jesu mit diesen alt-
testamentlichen Texten ist eine Offenbarung!
Ich denke, diesen Begriff «Offenbarung» darf
man hier durchaus auch theologisch verstehen.

In der wiederholten Meditation dieser
Texte macht uns Gott den Sinn der Passion
Jesu zugänglich. Er zeigt uns, wie er ist und
wie er es mit uns meint. Das ist Offenbarung.

Die Lieder vom Gottesknecht

Die vier Lieder vom Gottesknecht (siehe grüner

Kasten, S.ll) befinden sich im zweiten
Teil (Deuterojesaja) des dreiteiligen Jesajabu-
ches, einem Teil (Jes 40-55), der wesentlich
später als der historische Jesaja (8. Jh. v. Chr.)
entstanden ist und dessen hoffnungsschwangere

Grundstimmung vom Aufbruch und der
Heimkehr am Ende des Babylonischen Exils
geprägt ist. Die Gottesknechtslieder sind hier
an verschiedenen Stellen gleichsam eingestreut

und erscheinen fast ein bisschen wie
rätselhafte Fremdkörper. Wer ist gemeint mit
diesem «Knecht», der «keine schöne und edle
Gestalt» hatte (Jes 53,2)? Wer ist dieser
Mann, der misshandelt und niedergedrückt»
wurde, aber seinen Mund nicht auftat (Jes

53,7), von dem es dann aber heisst: «Der Plan
des Herrn wird durch ihn gelingen» (Jes
53,10)? Ist damit eine einzelne prophetische
Gestalt gemeint, ähnlich wie der leidende
Jeremia? Oder ist das zeichenhafte Schicksal
des Volkes Israel in dieser Gestalt repräsentiert,

da es heisst: «Du bist mein Knecht, Israel,

an dem ich meine Herrlichkeit zeigen will»
(Jes 49,3)? Egal, in welche Richtung die Exe-

geten (Bibelausleger) tendieren, es bleibt
etwas Geheimnisvolles an diesen Texten, es

bleibt ein Sinnüberschuss sozusagen, der mit
der ursprünglichen Aussageabsicht noch
nicht eingelöst und abgedeckt ist.

Schlüssel zur Deutung des Karfreitags

Es lohnt sich, diese Gottesknechtslieder
einmal auf dem Hintergrund der deprimierten

und enttäuschten Jüngerinnen und Jünger zu
betrachten. Diese Perspektive ist uns je nach
Lebenssituation vielleicht gar nicht so fremd.
Dann beginnt man auch zu begreifen,
welcher Trost und welch ungeheure Wirkung
von diesen Texten, besonders vom vierten
Gottesknechtslied, auf die Verarbeitung der
Geschehnisse von Karfreitag und Ostern bei
den ersten Christen hatte. Ich denke, die
Bedeutung dieses Textes für die erste
Christengemeinde nach Karfreitag und Ostern kann
man kaum überbewerten! Beim Lesen dieser
Schriftstelle beginnt den Jüngern das Herz zu
brennen und sie begreifen, dass der Weg Jesu
durch die Passion und ans Kreuz doch nicht
sinnlos war, sie erkennen, was es bedeutet,

Das vierte Lied vom Gottesknecht

(Jes 52,13-53,12)

(52,13) Seht, mein Knecht hat Erfolg, er
wird gross sein und hoch erhaben.
(14) Viele haben sich über ihn entsetzt, so
entstellt sah er aus, nicht mehr wie ein
Mensch, seine Gestalt war nicht mehr die
eines Menschen.
(15) Jetzt aber setzt er viele Völker in
Staunen, Könige müssen vor ihm
verstummen. Denn was man ihnen noch nie
erzählt hat, das sehen sie nun; was sie
niemals hörten, das erfahren sie jetzt.
(53,1) Wer hat unserer Kunde geglaubt?
Der Arm des Herrn — wem wurde er
offenbar?

(2) Vor seinen Augen wuchs er auf wie
ein junger Spross, wie ein Wurzeltrieb
aus trockenem Boden. Er hatte keine
schöne und edle Gestalt, sodass wir ihn
anschauen mochten. Er sah nicht so aus,
dass wir Gefallen fanden an ihm.
(3) Er wurde verachtet und von den
Menschen gemieden, ein Mann voller
Schmerzen, mit Krankheit vertraut. Wie
einer, vor dem man das Gesicht verhüllt,
war er verachtet; wir schätzten ihn nicht.

9



(4) Aber er hat unsere Krankheit getragen

und unsere Schmerzen auf sich geladen.

Wir meinten, er sei von Gott
geschlagen, von ihm getroffen und gebeugt.
(5) Doch er wurde durchbohrt wegen
unserer Verbrechen, wegen unserer Sünden

zermalmt. Zu unserem Heil lag die
Strafe auf ihm, durch seine Wunden sind
wir geheilt.
(6) Wir hatten uns alle verirrt wie Schafe,

jeder ging für sich seinen Weg. Doch der
Herr lud auf ihn die Schuld von uns
allen.

(7) Er wurde misshandelt und
niedergedrückt, aber er tat seinen Mund nicht
auf. Wie ein Lamm, das man zum
Schlachten führt, und wie ein Schaf
angesichts seiner Scherer, so tat auch er
seinen Mund nicht auf.
(8) Durch Haft und Gericht wurde er
dahingerafft, doch wen kümmerte sein
Geschick? Er wurde vom Land der
Lebenden abgeschnitten und wegen der
Verbrechen seines Volkes zu Tode getroffen.
(9) Bei den Ruchlosen gab man ihm sein
Grab, bei den Verbrechern seine Ruhestätte,

obwohl er kein Unrecht getan hat
und kein trügerisches Wort in seinem
Mund war.
(10) Doch der Herr fand Gefallen an
seinem zerschlagenen (Knecht), er rettete
den, der sein Leben als Sühnopfer hingab.

Er wird Nachkommen sehen und
lange leben. Der Plan des Herrn wird
durch ihn gelingen.
(11) Nachdem er so vieles ertrug, erblickt
er das Licht. Er sättigt sich an Erkenntnis.

Mein Knecht, der gerechte, macht
die vielen gerecht; er lädt ihre Schuld auf
sich.
(12) Deshalb gebe ich ihm seinen Anteil
unter den Grossen, und mit den Mächtigen

teilt er die Beute, weil er sein Leben
dem Tod preisgab und sich unter die
Verbrecher rechnen liess. Denn er trug die
Sünden von vielen und trat für die Schuldigen

ein.

dass der Gottessohn diesen Weg für uns
gegangen ist. Beim Lesen der Zeilen ist mit
Händen zu greifen, welche Schlüsselstellung
dieser alte heilige Text hatte, um von der
Katastrophe des Karfreitags zum Osterglauben
zu gelangen. Aus den Gottesknechtsliedern
heraus kann die frühe Christengemeinde
verstehen und zur Sprache bringen, was es mit
diesem Jesus von Nazareth auf sich hat. Dieser

Text, obwohl alttestamentlich und
Jahrhunderte vor Jesus niedergeschrieben, wird
zum entscheidenden Schlüsseltext christlicher

Theologie. Seine Worte prägen von nun
an den Glauben an Christus und die Art und
Weise, wie dieser Glaube in Worte gefasst
wurde. Der Gedanke der Stellvertretung, der
Sühne für unsere Schuld und des Sühnopfers
begegnet uns hier. Für uns und zu unserem
Heil hat er die Strafe auf sich genommen. Er
hat unser Leid, unsere Krankheit, unseren
Schmerz getragen, Jesus hat unsere Schuld
und unser Leid auf sich genommen, um uns
zu heilen. Er, der Gerechte, macht die vielen
Schuldigen gerecht. Hier findet auch der
Gedanke der Rechtfertigung, oder besser: der
Gerechtmachung, seinen Ausgangspunkt,
der dann für Paulus so entscheidend werden
wird (vgl. viertes Lied vom Gottesknecht, Jes

52,13-53,12).
Dieser Text hat den Jüngerinnen und
Jüngern Jesu nach Karfreitag und Ostern die Augen

geöffnet. Für sie war klar und offensichtlich,

dass diese Lieder vom Gottesknecht bei
einer christlichen (Re-)Lektüre deutlicher als

jeder andere Text des Alten Testaments auf
Jesus, den Messias, zu beziehen ist.

Heilvolle Bedeutung für uns alle

Was den Jüngern damals geholfen hat zu
begreifen, das könnte auch für uns eine Stütze
und Hilfe im Glauben sein, daher haben die
vier Lieder vom Gottesknecht aus dem Jesa-

jabuch in der Liturgie der Karwoche ihren
besonderen Platz. In der Eucharistiefeier vom
Montag bis Mittwoch finden sich die ersten
drei Gottesknechtslieder als Lesung. Das
vierte und eindrücklichste wird uns dann in

10



der Karfreitagsliturgie als erste Lesung mit
auf den Weg gegeben, um das Geschehen von
Passion und Kreuzigung im Licht der ganzen
Heiligen Schrift (also auch des Alten
Testaments) deuten zu können. Auf diese Art wird
auch uns jener Schlüssel vermittelt, den der
noch unerkannte auferstandene Jesus seinen

Jüngern in die Hand gab, als er mit ihnen am
Abend des Ostertages unterwegs war. Auch
uns darf dabei das Herz brennen und auch

uns darf es wie Schuppen von den Augen
fallen, wenn wir erkennen, wie nah uns der
Auferstandene die ganze Zeit schon ist und welche

heilsame und heilvolle Bedeutung der

Weg Jesu für uns hat.

Stichwort: Die Lieder
vom Gottesknecht

Die vier Lieder vom Gottesknecht finden
sich in den zweiten Teil des Jesajabuches
(Deuterojesaja) eingestreut. Sie stammen
aus der Zeit nach dem Babylonischen Exil
und scheinen erst nachträglich eingefügt
worden zu sein. In ihnen ist die Rede von
einem Knecht, den Gott erwählt hat und
der stellvertretend für viele die Strafe auf
sich genommen hat. Nach jüdischer
Auslegungstradition ist mit diesem «Knecht»
(wie an anderen Stellen im Alten Testament

auch) ein Kollektiv gemeint, hier
vielleicht die Heimkehrer aus dem Exil,
die den Mutlosen zum Licht und zur
Hoffnung werden. Die christliche Tradition

hat diesen leidenden Gottesknecht
auf Jesus hin gedeutet und aufs Engste
mit seiner Gestalt verknüpft. Deshalb
haben die vier Gottesknechtslieder ihren
besonderen Platz in der Liturgie der
Karwoche:

1. Erstes Lied vom Gottesknecht
(Jes 42,1-4)

Lesung (Eucharistiefeier) am Montag
der Karwoche

2. Zweites Lied vom Gottesknecht
(Jes 49,1-6)

Lesung (Eucharistiefeier) am Dienstag
der Karwoche

3. Drittes Lied vom Gottesknecht
(Jes 50,4-9)

Lesung (Eucharistiefeier) am Mittwoch
der Karwoche

4. Viertes Lied vom Gottesknecht
(Jes 52,13-53,12)

Erste Lesung in der Karfreitagsliturgie

11


	"Durch seine Wunden sind wir geheilt" (Jes 53,5) : Zum vierten Lied vom Gottesknecht (1. Lesung in der Liturgie des Karfreitags)

