
Zeitschrift: Mariastein

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [1]: Themenheft 2012 : 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil

Artikel: Was sagt das Konzil über die Kirche? : Priestertum der Laien und Maria
in der Kirche (Buchauszüge)

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


was sagt das Konzil über die Kirche?

Priestertum der Laien und Maria in der Kirche (Buchauszüge)

P. Thomas Kreider (t 1989)

Im Matthias-Grünewald-Verlag Mainz
erschien nach Ende des Konzils eine Reihe von
Bändchen mit dem Anliegen, das theologische
Gedankengut der Konzilsdokumente einem
breiteren Kreis zu erschliessen. Die kleinen
Konzilskommentare trugen den Titel: «Was sagt
das Konzil über die Liturgie», «Was sagt das

Konzil über die Offenbarung» «Was sagt das

Konzil über nichtchristliche Religionen» etc....
Aus der Feder des Mariasteiner Paters und
Theologen Pater Thomas Kreider stammt der
Kommentar zur Kirchenkonstitution «Lumen

gentium» (LG): «Was sagt das Konzil über die
Kirche». Einige Exemplare des Bändchens sind
noch vorhanden und könnten an der Kloster-

THOMAS KREIDER

WAS
SAGT

DAS
KONZIL

UBER

4

pforte bezogen werden (Preis: Fr. 10.—). Im
Folgenden veröffentlichen wir ein paar wenige
Abschnitte dieses Buches, das 1966 erschien:

Das Priestertum der Laien

Obwohl die Konstitution das Wort Pius' XII.
anführt, dass zwischen dem hierarchischen
und allgemeinen Priestertum nicht nur ein
gradueller, sondern ein wesentlicher Unterschied

bestehe, wird das wahre und wirkliche
Priestertum des Laien sehr betont (LG 10).

Wir können diese Ansicht von einem wesentlichen

oder graduellen Unterschied hier ruhig
beiseite lassen und uns den sehr deutlichen
Aussagen über das Priestertum des Laien
zuwenden. Hierbei kann man gelegentlich den
Eindruck bekommen, dass die Ansicht vom
Wesensunterschied das wirkliche Priestertum
des Laien wieder in Frage stellt oder dass

umgekehrt die Lehre vom allgemeinen Priestertum

den Wesensunterschied fragwürdig
macht.
Halten wir aber fest: Ein Unterschied
zwischen dem hierarchischen und allgemeinen
Priestertum besteht. Denn schliesslich gibt es
drei Sakramente, die Anteil geben an dem
einen und einzigen Priestertum Christi: Taufe,

Firmung und Priesterweihe. Der Unterschied

ist also sakramental bedingt.
In der gleichen Nummer, die vom Wesensunterschied

spricht, wird gesagt: Christus hat
das neue Volk «zum Königreich und zu Priestern

für Gott und seinen Vater gemacht (Offb
1,6; 5,9 f). Durch die Wiedergeburt und die

DIE KIRCHE



Salbung mit dem Heiligen Geist werden die
Getauften zu einem geistigen Bau und einem
heiligen Priestertum geweiht (vgl. 1 Petr 2,4-
10). Auch der Petrustext wird angeführt, und
zwar ohne Berücksichtigung der Voten einiger

Konzilsväter, die das Priestertum des

Laien nur im analogen oder gar nur im
metaphorischen Sinn als Priestertum gelten lassen
wollen. Sehr eindringlich wird die Einheit,
Gleichheit und das Gemeinsame im Volke
Gottes betont: «Eines ist also das auserwählte
Volk Gottes: <Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe)

(Eph 4,5); gemeinsam die Gnade der
Kindschaft, gemeinsam die Berufung zur
Vollkommenheit, eines ist das Heil, eine die
Hoffnung und ungeteilt die Liebe» LG 32).
«Wenn auch einige nach Gottes Willen als

Lehrer, Ausspender der Geheimnisse Gottes
und Hirten für andere bestellt sind, so waltet
doch unter allen eine wahre Gleichheit in der
allen Gläubigen gemeinsamen Würde und
Tätigkeit zum Aufbau des Leibes Christi.»
Der Unterschied der Glieder in «geweihte
Amtsträger und übriges Gottesvolk» schliesst
also eine enge Verbundenheit aller Glieder
ein. Selbst da, wo vom Wesensunterschied
zwischen dem geweihten Amtsträger und
dem allgemeinen Priestertum die Rede ist,
wird nicht von Unterordnung des Laien
gegenüber dem Priester gesprochen, sondern

von Zuordnung, da alle auf ihre Weise an
dem einen Priestertum Christi teilhaben. So

wie Christus unser Bruder wurde und kam,
um zu dienen, nicht um bedient zu werden,
so haben auch die Laien den geweihten Priester

zum Bruder. Mit allen Getauften sind
die Priester Brüder unter Brüdern (PO 9; vgl.
Mt 23,8).
Schon Augustinus empfand das Eins-,
Gleich- und Verbundensein mit dem Volke
Gottes und das gleichzeitige doch wieder
Vorsteher-Sein als schwere Spannung, als er
zu seiner Gemeinde einmal sagte: «Wo mich
erschreckt, was ich für euch bin, da tröstet
mich, was ich mit euch bin. Für euch bin ich
Bischof, mit euch bin ich Christ. Jenes
bezeichnet das Amt, dieses die Gnade, jenes die
Gefahr, dieses das Heil» (Augustinus, Sermo

P. Thomas Kreider, Mariastein
(1910-1989)

340,1). Oberster Wert in der Kirche ist also
nicht die hierarchische Struktur, sondern das

Christsein aller.

Das allgemeine und das hierarchische
Priestertum

Die priesterliche Würde des Laien ist ebensowenig

wie jene des Amtspriesters nur juridische

Konzession oder moralische Sendung,
sondern Wirkung und Frucht des Sakramentes

der Taufe. (LG 10; 31) Das allgemeine
Priestertum ist weder nur Geschenk der Kirche

noch Anmassung des Laien, sondern
Gnade Christi, der seinen Dienst und sein

Zeugnis zur Heiligung des Menschen und
zur Verherrlichung Gottes auch durch die
Laien fortsetzen will (LG 34).
Durch die Taufe, das heisst durch den
sakramentalen Charakter, dieses unauslöschliche
Mal oder Zeichen, werden die Gläubigen,
also nicht nur die Amtspriester, dem Priester-

67



Christus gelebt und geübt in den dreissig
verborgenen Jahren in Nazareth, da er zunahm
an Weisheit, Alter und Wohlgefallen vor Gott
und den Menschen (Lk 2,52).
Die Firmung aber ist bereits Sendung zum
priesterlichen, apostolischen Wirken im
öffentlichen Leben (Apostolat), das beim Laien
ähnliche Formen annehmen kann, wie bei
Christus, als er im öffentlichen Leben und
Kampfe stand für das Reich Gottes. Die
Firmung gibt also Anteil an dem Priestertum
und Wirken, das Christus im Kampf um die
Errichtung des Gottesreiches ausübte.
Die Priesterweihe hingegen befähigt zum
höchsten priesterlichen Akt, zur Darbringung

des Mess- oder Kreuzesopfers, und
macht den Geweihten dem am Kreuz sich

opfernden Christus ähnlich. Der geweihte
Priester ist vor allem Opferpriester, opfernder
Priester. Diese Benennung wäre treffender als

«Amtspriester».

Alle drei Sakramente geben also Anteil an
dem einen Priestertum Christi, aber in
verschiedener Abstufung und Intensität. So lassen

sich von diesen drei Sakramenten her
einerseits die Einheit und anderseits die
Verschiedenheit des allgemeinen und hierarchischen

Priestertums erkennen. Nun ist aber
Gottes Sohn Mensch und Priester geworden,
um die Welt effektiv zu erlösen durch das

Kreuzesopfer. Die Menschwerdung, das
Leben in Nazareth und das öffentliche Leben

waren nur Stufen hinauf nach Golgotha. Von
Anfang an drängte es Christus hin zum
Selbstopfer am Kreuz, um Gott zu verherrlichen

und die Menschen zu erlösen: «Mit
grosser Sehnsucht habe ich verlangt, dieses

Ostermahl mit euch zu halten, bevor ich
leide» (Lk 22,15; vgl. Hebr 10,5—7; Joh 10,17;
14,31; 17,1-4).
Auch das allgemeine Priestertum des Getauften

und Gefirmten drängt aus innerster Anla-



Bischöfe
unterschiedlicher Riten im
Schoss der einen
Kirche (hier zu sehen

u. a. Bischöfe des

äthiopischen Ritus).

ge und als Teilhabe am Priestertum Christi
hin zum eucharistischen Opfer, nach Golgotha.

So ist das Amts- oder besser das Opfer-
priestertum die Spitze und letzte Vollendung
des allgemeinen Priestertums. Es ist nicht
etwas ganz Neues oder Anderes oder Fremdes,
das gleichsam von oben her als herrschende
Macht über das allgemeine Priestertum
gesetzt wäre, sondern dessen notwendige
Vollendung. Es wächst aus dem allgemeinen
Priestertum heraus, wie der eine und gleiche
Christus von der Geburt bis ans Kreuz immer
vollkommenere Taten seines Priestertums
setzte. Auch der Amts- oder Opferpriester ist
und bleibt zuerst Getaufter, er kann gar nicht
Opferpriester werden, wenn er nicht zuerst
Getaufter ist, das heisst mit allen Getauften
zur priesterlichen Gemeinschaft des Gottesvolkes

gehört.
Die Abgrenzungen zwischen dem allgemeinen

und dem hierarchischen oder Opferpries-
tertum sind also sakramental bedingt. Sie
führen keinesfalls zu einer Kluft zwischen
beiden noch zu deren Vermischung, sondern
beweisen einerseits deren Einheit und
Gemeinsamkeit und anderseits deren hierarchische

Verschiedenheit.
Es scheint, dass es nur auf diesen theologischen

und dogmatischen Grundlagen mög¬

lich ist, die wahre Kollegialität und Partnerschaft

zwischen Priester und Laie zu
verwirklichen, damit alle Christen «in ihrer
Weise zum gemeinsamen Werk einmütig
zusammenarbeiten» (LG 30). Das allgemeine
und das hierarchische Priestertum, die
zusammen erst das ganze Priestertum Christi
repräsentieren, müssen so zur Wirkeinheit
zusammenfinden, wie im Leben und Wirken
Christi das Kreuzesopfer und das Opferpries-
tertum das ganze vorausgehende Leben und
Wirken Christi voraussetzt und darauf ruht
und ohne dieses überhaupt nicht denkbar
wäre. So wie das priesterliche Leben und
Wirken Christi und schliesslich das Werk der

Erlösung unvollendet wäre ohne das Kreuzesopfer

des Hohenpriesters Christus, so wäre
auch das allgemeine Priestertum unvollendet
ohne das Opferpriestertum. [...]

Die dreifache priesterliche Zeugenschaft

«Da der ewige Hohepriester Christus Jesus
auch durch die Laien sein Zeugnis und
seinen Dienst fortsetzen will, macht er sie durch
seinen Geist lebendig und treibt sie
unaufhörlich an zu jedem guten und vollkommenen

Werk» (LG 34). Denn wer durch die
Taufe Christi einverleibt ist, wird des priester-

70



lichen, prophetischen und königlichen Amtes
(LG 31) oder, wie es uns geläufiger ist, des

Priester-, Lehr- und Hirtenamtes teilhaftig.

Das Priesteramt des Laien
Christus gibt «Anteil an seinem Priesteramt
zur Ausübung eines geistlichen Kultes zur
Verherrlichung Gottes und zum Heil der
Menschen» (LG 34). Erste und vornehmste
Aufgabe des Priesters, also auch des Laien, ist
es, Gott Opfer darzubringen, Gott zu
verherrlichen durch den Kult, wodurch auch die
Heiligung der Menschen erwirkt wird (vgl.
Hebr 5,1 ff). Der Getaufte ist mit dem
Bischof und dem hierarchischen Priester Mitli-
turge in Christus und im Heiligen Geist. Die
Liturgie ist Vollzug des Priesteramtes Christi
durch sinnenfällige Zeichen zur Heiligung
der Menschen und zur Verherrlichung Gottes.

Jede liturgische Feier ist Werk Christi
und seines mystischen Leibes (SC 7), sie ist
immer Gemeinschaftswerk des ganzen mystischen

Christus mit Haupt und Gliedern (SC
26 f). Alle Glieder Christi, Bischof, Priester
und Laie, sind also Liturgen, weil sie auf ihre
Weise am Priestertum Christi teilhaben.
Wenn das Konzil in der Liturgiekonstitution
(SC 14; 18) so eindringlich auf der tätigen
und bewussten Teilnahme aller Christen,
hauptsächlich bei der Eucharistiefeier,
besteht, so geschieht das nicht deshalb, um die
Gottesdienste zu modernisieren und attraktiver

zu gestalten, sondern damit der Laie sein
Priestertum als Mitliturge auch ausübe, denn
dazu besitzt er kraft der Taufe Recht und
Amt (SC 14). Auch liturgisch soll der Laie seine

Mitverantwortung tragen, damit die
Liturgie nicht nur «Klerusliturgie» sei. [...]

Das Propheten- oder Lehramt
«Christus erfüllt... sein prophetisches Amt
nicht nur durch die Hierarchie, sondern
auch durch die Laien» (LG 35). Auch die
Laien sind mit dem Glaubenssinn und der
Gnade des Wortes ausgerüstet (ebd.), denn
auch für sie ist es Pfingsten geworden (Apg
2,17 f), auch sie sind mit dem Heiligen Geist
gesalbt (LG 34). Mit «Glaubenssinn» ist wohl

gemeint, was die Konstitution schon früher
sagt: «Die Gesamtheit der Gläubigen, welche
die Salbung von dem Heiligen haben (vgl.
1 Joh 2,20.27), kann im Glauben nicht irren»
(LG 12). Es handelt sich also um einen
übernatürlichen Glaubenssinn, der theologisch
«passive Unfehlbarkeit» genannt wird. Nicht
bloss das kirchliche Lehramt, sondern auch
dieser übernatürliche Glaubenssinn der
Christen, von den Bischöfen bis zu den letzten

gläubigen Laien, also auch die Gesamtkirche,

ist Träger der Offenbarung und der
Wahrheit (vgl. 1 Tim 3,15; 1 Joh 2,27). Die
Unterscheidung in eine (aktiv) lehrende und
(nur passiv) hörende Kirche ist also eigentlich
fehl am Platze.
Bei Mangel oder Verhinderung der gewählten

Amtsträger können und sollen die Laien
weitgehend deren Dienst erfüllen. Die
Teilhabe und Ausübung des Lehramtes setzt aber

selbstverständlich voraus, dass sich alle Laien
um eine immer tiefere Kenntnis des Glaubens

bemühen (LG 35). Denn der
«Glaubenssinn» kann auf das Wissen nicht verzichten,

sonst besteht die Gefahr des Schwärmer-,
wenn nicht des Sektierertums. Das Wissen
aber darf auch den Glaubenssinn, der eben
nicht selten charismatisch wirkt, nicht miss-

Aus apostolischer Überlieferung, die
ihren Ursprung auf den Auferstehungstag

Christi zurückführt, feiert die
Kirche Christi das Pascha-Mysterium
jeweils am achten Tage, der deshalb mit
Recht Tag des Herrn oder Herrentag
genannt wird. An diesem Tag müssen
die Christgläubigen zusammenkommen,
um das Wort Gottes zu hören, an der
Eucharistiefeier teilzunehmen und so
des Leidens, der Auferstehung und der
Herrlichkeit des Herrn Jesus zu gedenken

und Gott dankzusagen [...].
Deshalb ist der Herrentag der Ur-Feier-

tag.
(Vaticanum II, SC 106)

71



achten, sonst droht knöcherner Rationalismus.

Die wirksamste und überzeugendste
Ausübung des Lehr- und Prophetenamtes ist
aber ohne Zweifel die Verkündigung der
Botschaft Christi durch das Zeugnis des Lebens
in der Welt, durch ein Leben aus dem Glauben

und aus der Liebe (LG 35; 12). [...]

Das Leitungs- und Hirtenamt
[...] Im Leitungsamt vor allem wird es darauf
ankommen, dass der Laie und die Laienorganisationen

nicht bloss Befehlsempfänger und
Exekutivorgane sind, sondern mit dem

Seelsorger in echter Kollegialität und Partnerschaft

zusammenarbeiten. Weder der Bischof
ist nur Befehlsempfänger des Papstes noch
der Priester nur Befehlsempfänger des

Bischofs, also ist auch nicht der Laie nur
Befehlsempfänger des Priesters. Selbstverständlich

ist auch nicht der Priester
Befehlsempfänger der Laien oder Laienorganisationen.

[...] Nach Wissen und Zuständigkeit
haben die Laien die Möglichkeit, bisweilen
auch die Pflicht, ihre Meinung zu sagen, aber
immer in Wahrhaftigkeit, Mut, Klugheit, mit
Ehrfurcht und Liebe. [...]

Maria im Geheimnis Christi und der Kirche

Der Standort der Marienlehre
Das Zustandekommen des 8. Kapitels, Die
selige jungfräuliche Gottesmutter Maria im
Geheimnis Christi und der Kirche, gibt interessante

Einblicke in das Konzilsgeschehen und
lässt zugleich den Standort der Marienlehre
im Rahmen der Theologie erkennen.
Der ersten Sitzungsperiode lag ein Entwurf
zu einer eigenen dogmatischen Konstitution
über Maria vor mit dem Titel: «Von Maria,
der Mutter Gottes und der Mutter der
Menschen». Schon gleich zu Beginn der zweiten
Sitzungsperiode wurde der Wunsch geäussert,

das Marienschema möge überarbeitet
und der Konstitution über die Kirche eingefügt

werden. Nach einigem Zögern kam es

am 29. Oktober 1963 zu einer Testabstimmung

über die Frage: Soll das Marienschema
in das Kirchenschema aufgenommen wer¬

den? Es wurden 2193 Stimmen abgegeben,
wovon 1114 auf ja und 1074 auf nein lauteten,
5 Stimmen waren ungültig. Mit einer relativen

Mehrheit von nur 40 Stimmen und mit
nur 17 Stimmen über der absoluten Mehrheit
(1097) war eine bedeutungsvolle Entscheidung

gefallen, die, wie wir noch hören werden,

mehr war als eine Verfahrensfrage: Maria

war damit in die Kirche eingeholt zum
Verdruss derjenigen, die Maria nicht nur
«neben», sondern bisweilen auch über die Kirche
und neben Christus stellten. [...]
Schon der Titel des 8. Kapitels lässt die neuen
Gesichtspunkte erkennen: Die selige

jungfräuliche Gottesmutter Maria im Geheimnis
Christi und der Kirche. Das Konzil will weder
eine vollständige Lehre über Maria vorlegen
noch theologisch bislang ungeklärte Fragen
entscheiden. Aber mit Bedacht will die Synode

«im Rahmen der Lehre von der Kirche»
(LG 54) die Aufgabe Marias im Geheimnis
Christi und seiner Kirche sowie auch die
Pflichten der Christen gegenüber Maria
beleuchten. Maria ist als Mutter Gottes
«überragendes und völlig einzigartiges Glied
der Kirche» (LG 53), aber nicht die «Kirche
überragend», sondern immer Glied der
Kirche. Die Marienlehre und Marienverehrung
dürfen ihre Orientierung an der Ekklesiolo-
gie nie aufgeben. Zwischen Mariologie und
Ekklesiologie bestehen Wechselbeziehungen.
Aussagen über Maria, die marianische
Frömmigkeit und Marienverehrung dürfen
den Rahmen der Ekklesiologie nicht
verlassen. Maria verbleibt im Geheimnis der
Kirche. [...]
Noch eindeutiger sind die Aussagen der
Konstitution darüber, dass die Mariologie vor
allem christologisch ausgerichtet sein muss:
Maria wird betrachtet im Licht des

menschgewordenen Wortes (LG 65), das heisst von
Christus her und auf Christus hin. Die
Aufgaben und Privilegien Marias (zum Beispiel
die Unbefleckte Empfängnis, die leibliche
Aufnahme in den Himmel, die Heiligkeit
und Gnadenfülle) sind immer auf Christus
bezogen (LG 67) und nur von ihm her zu
begreifen. [...]

72





Schlusswort

Die Darlegungen der Konstitution über Maria

sind ausgeglichen und massvoll. Weder
die Maximalisten noch die Minimalisten
können sich auf das Konzil berufen, denn die
Lehre des 8. Kapitels bleibt weit hinter dem
zurück, was in gewissen marianischen Kreisen

und zum Teil auch schon in manchen
Handbüchern der Dogmatik und Mariologie
vertreten wurde. Es wäre nur Fairness, wenn
nicht Gehorsam, dass man allseits innerhalb
der Grenzen verbliebe, die das Konzil
abgesteckt hat. Nirgends ist gesagt, dass man
darüber hinausgehen und dem Grundsatz
folgen soll: Uber Maria kann nie genug gesagt
werden.

Die spezielle Darlegung über die einzigartigen
Privilegien und Gnadenvorzüge Marias sollte
erst erfolgen, nachdem Maria als die grosse
Heilsgestalt im Plane Gottes, im Geheimnis
Christi und der Kirche sichtbar gemacht
wurde. Die heilsgeschichtliche Stellung und
Aufgabe Marias ergibt die ausreichende
Motivierung für die persönlichen Privilegien, wie
die Unbefleckte Empfängnis, die Sündelosig-
keit, Gnadenfülle und leibliche Aufnahme in
den Himmel. Die Beschreibung des persönlichen

Lebens und der Tugenden Marias müssen

ebenfalls im Rahmen der Christologie
und Elcklesiologie verbleiben, nur so kann
vermieden werden, dass die Mariologie zu
einer selbständigen oder gar untheologischen
Wissenschaft wird, deren Formalobjekt nicht
mehr Gott, Christus und die Heilsgeschichte
ist, sondern einfach die Person Marias.

74

Es stimmt nicht, dass durch das 8. Kapitel
der Konstitution die Marienlehre und
Marienverehrung gar «forciert und zementiert»

wurde, sie wurde aber auch nicht
abgeschafft, weil kein Konzil und keine Kirche
dafür zuständig ist, denn Gott selbst hat nun
einmal seinem Sohn Maria zur Mutter gegeben;

wir müssen die Tatsache der
Menschwerdung Gottes ernst nehmen, Maria ist
daraus nicht wegzudenken.
Wenn die von uns getrennten protestantischen

Brüder, so wie es unsere Kirche auf
dem Konzil getan, auch Selbstbesinnung halten

und in diesem Punkt nur auf Luther,
Zwingli und Calvin zurückgreifen, müssen
sie erkennen, dass die Reformatoren in der
Mariologie wie in manch anderen Punkten
den Graben lange nicht so tief aufwarfen, wie
er nachträglich, nicht durch die Alleinschuld
der Katholiken, geworden ist. Wenn es nach
Luther und Zwingli ginge, könnten wir heute
noch nicht nur das Vaterunser, sondern auch
das Ave Maria miteinander beten, wir hätten

sogar noch einige Marienfeste gemeinsam.
Wir sollten uns nicht darauf versteifen, dass

«Maria und Petrus» auch nach dem Konzil
die grossen Hindernisse seien, die Katholiken
und Protestanten trennen. Wenigstens so viel
wollen wir anerkennen: Wir können miteinander

über Petrus und Maria reden. Um sie

und uns gegenseitig aber zu verstehen, wäre es

fast noch wichtiger, nicht nur über, sondern
auch mit «Petrus und Maria» zu reden.
Auch die Marienlehre der Konstitution liegt
ganz auf der Linie des weiten und offenen
Geistes, in dem das Konzil stattfand, in dem
alle Konzilsdokumente geschrieben sind. Im
Volk Gottes, in der als Gemeinschaft des

Glaubens, der Hoffnung und der Liebe
pilgernden Kirche ist Raum und Heimat für alle.
Die kollegiale Struktur der Kirche und das

allgemeine Priestertum aller Getauften holen alle
Christen und alle Stände zur Mitverantwortung

für Christi Reich heran, damit Christus
und sein Mysterium in der Welt, wenn auch

nur schattenhaft, sichtbar und die Fülle der

ganzen Welt zu Gott heimgeholt werde.
[Ende des Buches]

[Maria wird] als überragendes und völlig
einzigartiges Glied der Kirche wie auch
als ihr Typus und klarstes Urbild im
Glauben und in der Liebe gegrüsst, und
die katholische Kirche verehrt sie, vom
Heiligen Geist belehrt, in kindlicher
Liebe als geliebte Mutter.

(Vaticanum II, LG 53)


	Was sagt das Konzil über die Kirche? : Priestertum der Laien und Maria in der Kirche (Buchauszüge)

