Zeitschrift: Mariastein
Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 89 (2012)

Heft: [1]: Themenheft 2012 : 50 Jahre Zweites Vatikanisches Konzil

Artikel: Was sagt das Konzil tber die Kirche? : Priestertum der Laien und Maria
in der Kirche (Buchausziige)

Autor: Kreider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was sagt das Konzil iiber die Kirche?

Priestertum der Laien und Maria in der Kirche (Buchausziige)

P. Thomas Kreider (T 1989)

Im Matthias-Griinewald-Verlag Mainz  er-
schien nach Ende des Konzils eine Reibe von
Béindchen mit dem Anliegen, das theologische
Gedankengur der Konzilsdokumente einem
breiteren Kreis zu erschliessen. Die kleinen
Konzilskommentare trugen den Titel: «Was sagt
das Konzil iiber die Liturgie», «Was sagt das
Konzil iiber die Offenbarung» «Was sagt das
Konzil iiber nichtchristliche Religioneny» etc. ...
Aus der Feder des Mariasteiner Paters und
Theologen Pater Thomas Kreider stammt der
Kommentar zur Kirchenkonstitution «Lumen
gentium» (LG): «Was sagt das Konzil iiber die
Kirche». Einige Exemplare des Bindchens sind
noch vorbanden und kinnten an der Kloster-

THOMAS KREIDER

WAS
SAGT
DAS
KONZIL
UBER

DIE KIRCHE

pforte bezogen werden (Preis: Fr. 10.—). Im Fol-

genden verdffentlichen wir ein paar wenige Ab-
schnitte dieses Buches, das 1966 erschien:

[...]

Das Priestertum der Laien

Obwohl die Konstitution das Wort Pius’ XII.
anfiihrt, dass zwischen dem hierarchischen
und allgemeinen Priestertum nicht nur ein
gradueller, sondern ein wesentlicher Unter-
schied bestehe, wird das wahre und wirkliche
Priestertum des Laien sehr betont (LG 10).
Wir kénnen diese Ansicht von einem wesent-
lichen oder graduellen Unterschied hier ruhig
beiseite lassen und uns den sehr deutlichen
Aussagen iiber das Priestertum des Laien zu-
wenden. Hierbei kann man gelegentlich den
Eindruck bekommen, dass die Ansicht vom
Wesensunterschied das wirkliche Priestertum
des Laien wieder in Frage stellt oder dass um-
gekehrt die Lehre vom allgemeinen Priester-
tum den Wesensunterschied fragwiirdig
macht.

Halten wir aber fest: Ein Unterschied zwi-
schen dem hierarchischen und allgemeinen
Priestertum besteht. Denn schliesslich gibt es
drei Sakramente, die Anteil geben an dem
einen und einzigen Priestertum Christi: Tau-
fe, Firmung und Priesterweihe. Der Unter-
schied ist also sakramental bedingt.

In der gleichen Nummer, die vom Wesensun-
terschied spricht, wird gesagt: Christus hat
das neue Volk «<zum Kénigreich und zu Pries-
tern fiir Gott und seinen Vater gemacht (Offb
1,6; 5,9f). Durch die Wiedergeburt und die



Salbung mit dem Heiligen Geist werden die
Getauften zu einem geistigen Bau und einem
heiligen Priestertum geweiht (vgl. 1 Petr 2,4—
10). Auch der Petrustext wird angefiihrt, und
zwar ohne Beriicksichtigung der Voten eini-
ger Konzilsviter, die das Priestercum des
Laien nur im analogen oder gar nur im meta-
phorischen Sinn als Priestertum gelten lassen
wollen. Sehr eindringlich wird die Einheit,
Gleichheit und das Gemeinsame im Volke
Gottes betont: «Eines ist also das auserwihlte
Volk Gottes: Ein Herr, ein Glaube, eine Tau-
fe (Eph 4,5); gemeinsam die Gnade der
Kindschaft, gemeinsam die Berufung zur
Vollkommenheit, eines ist das Heil, eine die
Hoffnung und ungeteilt die Liebe» ( LG 32).
«Wenn auch einige nach Gottes Willen als
Lehrer, Ausspender der Geheimnisse Gottes
und Hirten fiir andere bestellt sind, so waltet
doch unter allen eine wahre Gleichheit in der
allen Glaubigen gemeinsamen Wiirde und
Titigkeit zum Aufbau des Leibes Christi.»
Der Unterschied der Glieder in «geweihte
Amtstrager und iibriges Gottesvolk» schliesst
also eine enge Verbundenheit aller Glieder
ein. Selbst da, wo vom Wesensunterschied
zwischen dem geweihten Amtstriger und
dem allgemeinen Priestertum die Rede ist,
wird nicht von Unterordnung des Laien ge-
geniiber dem Priester gesprochen, sondern
von Zuordnung, da alle auf ihre Weise an
dem einen Priestertum Christi teilhaben. So
wie Christus unser Bruder wurde und kam,
um zu dienen, nicht um bedient zu werden,
so haben auch die Laien den geweihten Pries-
ter zum Bruder. Mit allen Getauften sind
die Priester Briider unter Briidern (PO 9; vgl.
Mt 23,8).

Schon Augustinus empfand das Eins-,
Gleich- und Verbundensein mit dem Volke
Gottes und das gleichzeitige doch wieder
Vorsteher-Sein als schwere Spannung, als er
zu seiner Gemeinde einmal sagte: «Wo mich
erschreckt, was ich fiir euch bin, da trostet
mich, was ich mit euch bin. Fiir euch bin ich
Bischof, mit euch bin ich Christ. Jenes be-
zeichnet das Amt, dieses die Gnade, jenes die
Gefahr, dieses das Heil» (Augustinus, Sermo

B 4 i R A R
I - 2

P. Thomas Kreider, Mariastein

(1910-1989)

340,1). Oberster Wert in der Kirche ist also
nicht die hierarchische Struktur, sondern das
Christsein aller.

Das allgemeine und das hierarchische
Priestertum

Die priesterliche Wiirde des Laien ist ebenso-
wenig wie jene des Amtspriesters nur juridi-
sche Konzession oder moralische Sendung,
sondern Wirkung und Frucht des Sakramen-
tes der Taufe. (LG 10; 31) Das allgemeine
Priestertum ist weder nur Geschenk der Kir-
che noch Anmassung des Laien, sondern
Gnade Christi, der seinen Dienst und sein
Zeugnis zur Heiligung des Menschen und
zur Verherrlichung Gottes auch durch die
Laien fortsetzen will (LG 34).

Durch die Taufe, das heisst durch den sakra-
mentalen Charakter, dieses unausldschliche
Mal oder Zeichen, werden die Gliubigen,

also nicht nur die Amtspriester, dem Priester-

67



Christus gelebt und geiibt in den dreissig ver-
borgenen Jahren in Nazareth, da er zunahm
an Weisheit, Alter und Wohlgefallen vor Gott
und den Menschen (Lk 2,52).

Die Firmung aber ist bereits Sendung zum
priesterlichen, apostolischen Wirken im 6f-
fentlichen Leben (Apostolat), das beim Laien
jhnliche Formen annehmen kann, wie bei
Christus, als er im o6ffentlichen Leben und
Kampfe stand fiir das Reich Gottes. Die Fir-
mung gibt also Anteil an dem Priestertum
und Wirken, das Christus im Kampf um die
Errichtung des Gottesreiches ausiibte.

Die Priesterweihe hingegen befihigt zum
hochsten priesterlichen Akt, zur Darbrin-
gung des Mess- oder Kreuzesopfers, und
macht den Geweihten dem am Kreuz sich
opfernden Christus dhnlich. Der geweihte
Priester ist vor allem Opferpriester, opfernder
Priester. Diese Benennung wire treffender als
«Amtspriester».

Alle drei Sakramente geben also Anteil an
dem einen Priestertum Christi, aber in ver-
schiedener Abstufung und Intensitit. So las-
sen sich von diesen drei Sakramenten her
einerseits die Einheit und anderseits die Ver-
schiedenheit des allgemeinen und hierarchi-
schen Priestertums erkennen. Nun ist aber
Gottes Sohn Mensch und Priester geworden,
um die Welt effektiv zu erlésen durch das
Kreuzesopfer. Die Menschwerdung, das Le-
ben in Nazareth und das offentliche Leben
waren nur Stufen hinauf nach Golgotha. Von
Anfang an dringte es Christus hin zum
Selbstopfer am Kreuz, um Gott zu verherrli-
chen und die Menschen zu erlésen: «Mit
grosser Sehnsucht habe ich verlangt, dieses
Ostermahl mit euch zu halten, bevor ich lei-
de» (Lk 22,15; vgl. Hebr 10,5-7; Joh 10,17;
14,31; 17,1-4).

Auch das allgemeine Priestertum des Getauf-
ten und Gefirmten dringt aus innerster Anla-




ge und als Teilhabe am Priestertum Christi
hin zum eucharistischen Opfer, nach Golgo-
tha. So ist das Amts- oder besser das Opfer-
priestertum die Spitze und letzte Vollendung
des allgemeinen Priestertums. Es ist nicht et-
was ganz Neues oder Anderes oder Fremdes,
das gleichsam von oben her als herrschende
Machr iiber das allgemeine Priestertum ge-
setzt wire, sondern dessen notwendige Voll-
endung. Es wichst aus dem allgemeinen
Priestertum heraus, wie der eine und gleiche
Christus von der Geburt bis ans Kreuz immer
vollkommenere Taten seines Priestertums
setzte. Auch der Amts- oder Opferpriester ist
und bleibt zuerst Getaufter, er kann gar nicht
Opferpriester werden, wenn er nicht zuerst
Getaufter ist, das heisst mit allen Getauften
zur priesterlichen Gemeinschaft des Gottes-
volkes gehort.

Die Abgrenzungen zwischen dem allgemei-
nen und dem hierarchischen oder Opferpries-
tertum sind also sakramental bedingt. Sie
fithren keinesfalls zu einer Kluft zwischen
beiden noch zu deren Vermischung, sondern
beweisen einerseits deren Einheit und Ge-
meinsamkeit und anderseits deren hierarchi-
sche Verschiedenheit.

Es scheint, dass es nur auf diesen theologi-
schen und dogmatischen Grundlagen mog-

70

Bischofe unter-
schiedlicher Riten im
Schoss der einen
Kirche (hier zu sehen
u.a. Bischofe des
athiopischen Ritus).

lich ist, die wahre Kollegialitit und Partner-
schaft zwischen Priester und Laie zu
verwirklichen, damit alle Christen «in ihrer
Weise zum gemeinsamen Werk einmiitig zu-
sammenarbeiten» (LG 30). Das allgemeine
und das hierarchische Priestertum, die zu-
sammen erst das ganze Priestertum Christi
reprisentieren, miissen so zur Wirkeinheit
zusammenfinden, wie im Leben und Wirken
Christi das Kreuzesopfer und das Opferpries-
tertum das ganze vorausgehende Leben und
Wirken Christi voraussetzt und darauf ruht
und ohne dieses iiberhaupt nicht denkbar
wire. So wie das priesterliche Leben und
Wirken Christi und schliesslich das Werk der
Erlésung unvollendet wire ohne das Kreuzes-
opfer des Hohenpriesters Christus, so wire
auch das allgemeine Priestertum unvollendet
ohne das Opferpriestertum. [...]

Die dreifache priesterliche Zeugenschaft

«Da der ewige Hohepriester Christus Jesus
auch durch die Laien sein Zeugnis und sei-
nen Dienst fortsetzen will, macht er sie durch
seinen Geist lebendig und treibt sie unauf-
horlich an zu jedem guten und vollkomme-

nen Werk» (LG 34). Denn wer durch die
Taufe Christi einverleibt ist, wird des priester-



lichen, prophetischen und kéniglichen Amtes
(LG 31) oder, wie es uns geldufiger ist, des
Priester-, Lehr- und Hirtenamtes teilhaftig.

Das Priesteramt des Laien

Christus gibt «Anteil an seinem Priesteramt
zur Ausiibung eines geistlichen Kultes zur
Verherrlichung Gottes und zum Heil der
Menschen» (LG 34). Erste und vornehmste
Aufgabe des Priesters, also auch des Laien, ist
es, Gott Opfer darzubringen, Gott zu ver-
herrlichen durch den Kult, wodurch auch die
Heiligung der Menschen erwirkt wird (vgl.
Hebr 5,1 ff). Der Getaufte ist mit dem Bi-
schof und dem hierarchischen Priester Mitli-
turge in Christus und im Heiligen Geist. Die
Liturgie ist Vollzug des Priesteramtes Christi
durch sinnenfillige Zeichen zur Heiligung
der Menschen und zur Verherrlichung Got-
tes. Jede liturgische Feier ist Werk Christi
und seines mystischen Leibes (SC 7), sie ist
immer Gemeinschaftswerk des ganzen mysti-
schen Christus mit Haupt und Gliedern (SC
26 f). Alle Glieder Christi, Bischof, Priester
und Laie, sind also Liturgen, weil sie auf ihre
Weise am Priestercum Christi teilhaben.
Wenn das Konzil in der Liturgiekonstitution
(SC 14; 18) so eindringlich auf der titigen
und bewussten Teilnahme aller Christen,
hauptsichlich bei der Eucharistiefeier, be-
steht, so geschieht das nicht deshalb, um die
Gottesdienste zu modernisieren und attrakti-
ver zu gestalten, sondern damit der Laie sein
Priestertum als Mitliturge auch ausiibe, denn
dazu besitzt er kraft der Taufe Recht und
Amt (SC 14). Auch liturgisch soll der Laie sei-
ne Mitverantwortung tragen, damit die Li-
turgie nicht nur «Klerusliturgie» sei. [...]

Das Propheten- oder Lehramt

«Christus... erfiillt... sein prophetisches Amt
nicht nur durch die Hierarchie, ... sondern
auch durch die Laien» (LG 35). Auch die
Laien sind mit dem Glaubenssinn und der
Gnade des Wortes ausgertistet (ebd.), denn
auch fiir sie ist es Pfingsten geworden (Apg
2,17 1), auch sie sind mit dem Heiligen Geist
gesalbt (LG 34). Mit «Glaubenssinn» ist wohl

gemeint, was die Konstitution schon frither
sagt: «Die Gesamtheit der Gldubigen, welche
die Salbung von dem Heiligen haben (vgl.
1 Joh 2,20.27), kann im Glauben nicht irren»
(LG 12). Es handelt sich also um einen {iber-
natiitlichen Glaubenssinn, der theologisch
«passive Unfehlbarkeit» genannt wird. Nicht
bloss das kirchliche Lehramt, sondern auch
dieser iibernatiirliche Glaubenssinn der
Christen, von den Bischofen bis zu den letz-
ten gliubigen Laien, also auch die Gesamt-
kirche, ist Triger der Offenbarung und der
Wahrheit (vgl. 1 Tim 3,15; 1 Joh 2,27). Die
Unterscheidung in eine (aktiv) lehrende und
(nur passiv) horende Kirche ist also eigentlich
fehl am Platze.

Bei Mangel oder Verhinderung der gewihl-
ten Amtstriger kdnnen und sollen die Laien
weitgehend deren Dienst erfiillen. Die Teil-
habe und Ausiibung des Lehramtes setzt aber

Aus apostolischer Uberlieferung, die
ihren Ursprung auf den Auferstehungs-
tag Christi zuriickfiihrt, feiert die
Kirche Christi das Pascha-Mysterium
jeweils am achten Tage, der deshalb mit
Recht Tag des Herrn oder Herrentag
genannt wird. An diesem Tag miissen
die Christglaubigen zusammenkommen,
um das Wort Gottes zu horen, an der
Eucharistiefeier teilzunehmen und so
des Leidens, der Auferstehung und der
Herrlichkeit des Herrn Jesus zu geden-
ken und Gott dankzusagen [...].
Deshalb ist der Herrentag der Ur-Feier-
tag.

. (Vaticanum II, SC 106)

selbstverstindlich voraus, dass sich alle Laien
um eine immer tiefere Kenntnis des Glau-
bens bemiihen (LG 35). Denn der «Glau-
benssinn» kann auf das Wissen nicht verzich-
ten, sonst besteht die Gefahr des Schwirmer-,
wenn nicht des Sektierertums. Das Wissen
aber darf auch den Glaubenssinn, der eben
nichrt selten charismatisch wirke, nicht miss-

71



achten, sonst droht knocherner Rationalis-
mus. Die wirksamste und iiberzeugendste
Ausiibung des Lehr- und Prophetenamtes ist
aber ohne Zweifel die Verkiindigung der Bot-
schaft Christi durch das Zeugnis des Lebens
in der Welt, durch ein Leben aus dem Glau-
ben und aus der Liebe (LG 35; 12). [...]

Das Leitungs- und Hirtenamt

[...] Im Leitungsamt vor allem wird es darauf
ankommen, dass der Laie und die Laienorga-
nisationen nicht bloss Befehlsempfinger und
Exekutivorgane sind, sondern mit dem Seel-
sorger in echter Kollegialitit und Partner-
schaft zusammenarbeiten. Weder der Bischof
ist nur Befehlsempfinger des Papstes noch
der Priester nur Befehlsempfinger des Bi-
schofs, also ist auch nicht der Laie nur
Befehlsempfinger des Priesters. Selbstver-
stindlich ist auch nicht der Priester Befehls-
empfinger der Laien oder Laienorganisatio-
nen. [...] Nach Wissen und Zustindigkeit
haben die Laien die Moglichkeit, bisweilen
auch die Pflicht, ihre Meinung zu sagen, aber
immer in Wahrhaftigkeit, Mut, Klugheit, mit
Ehrfurcht und Liebe. [...]

Maria im Geheimnis Christi und der Kirche

Der Standort der Marienlehre

Das Zustandekommen des 8. Kapitels, Die
selige jungfrauliche Gottesmutter Maria im
Geheimnis Christi und der Kirche, gibt interes-
sante Einblicke in das Konzilsgeschehen und
lasst zugleich den Standort der Marienlehre
im Rahmen der Theologie erkennen.

Der ersten Sitzungsperiode lag ein Entwurf
zu einer eigenen dogmatischen Konstitution
iiber Maria vor mit dem Titel: «Von Maria,
der Mutter Gottes und der Mutter der Men-
schen». Schon gleich zu Beginn der zweiten
Sitzungsperiode wurde der Wunsch gedus-
sert, das Marienschema mége iiberarbeitet
und der Konstitution iiber die Kirche einge-
fiigt werden. Nach einigem Zogern kam es
am 29. Oktober 1963 zu einer Testabstim-
mung iiber die Frage: Soll das Marienschema
in das Kirchenschema aufgenommen wer-

474

den? Es wurden 2193 Stimmen abgegeben,
wovon 1114 auf ja und 1074 auf nein lauteten,
5 Stimmen waren ungiiltig. Mit einer relati-
ven Mehrheit von nur 40 Stimmen und mit
nur 17 Stimmen iiber der absoluten Mehrheit
(1097) war eine bedeutungsvolle Entschei-
dung gefallen, die, wie wir noch héren wer-
den, mehr war als eine Verfahrensfrage: Ma-
ria war damit in die Kirche eingeholt zum
Verdruss derjenigen, die Maria nicht nur «ne-
ben», sondern bisweilen auch iiber die Kirche
und neben Christus stellten. [...]

Schon der Titel des 8. Kapitels lisst die neuen
Gesichtspunkte erkennen: Die selige jung-
[friuliche Gottesmutter Maria im Gebeimnis
Christi und der Kirche. Das Konzil will weder
eine vollstindige Lehre tiber Maria vorlegen
noch theologisch bislang ungeklirte Fragen
entscheiden. Aber mit Bedacht will die Syno-
de «im Rahmen der Lehre von der Kirche»
(LG 54) die Aufgabe Marias im Geheimnis
Christi und seiner Kirche sowie auch die
Pflichten der Christen gegeniiber Maria
beleuchten. Maria ist als Murtter Gottes
«liberragendes und vollig einzigartiges Glied
der Kirche» (LG 53), aber nicht die «Kirche
tiberragend», sondern immer Glied der Kir-
che. Die Marienlehre und Marienverehrung
diirfen ihre Orientierung an der Ekklesiolo-
gie nie aufgeben. Zwischen Mariologie und
Ekklesiologie bestehen Wechselbeziehungen.
Aussagen iiber Maria, die marianische
Frommigkeit und Marienverehrung diirfen
den Rahmen der Ekklesiologie nicht ver-
lassen. Maria verbleibt im Geheimnis der
Kirche. [...]

Noch eindeutiger sind die Aussagen der Kon-
stitution dariiber, dass die Mariologie vor al-
lem christologisch ausgerichtet sein muss:
Maria wird betrachtet im Licht des mensch-
gewordenen Wortes (LG 65), das heisst von
Christus her und auf Christus hin. Die Auf-
gaben und Privilegien Marias (zum Beispiel
die Unbefleckte Empfingnis, die leibliche
Aufnahme in den Himmel, die Heiligkeit
und Gnadenfiille) sind immer auf Christus
bezogen (LG 67) und nur von ihm her zu be-
greifen. [...]



i

f

2 AS
e N e .
e - o "o

,ﬂb‘i&b‘iﬂ‘i&“&ﬁm- P50

J
!
|

yaas
LW#:-

0

oA ﬁ-"" 3



Schlusswort

Die Darlegungen der Konstitution iiber Ma-
ria sind ausgeglichen und massvoll. Weder
die Maximalisten noch die Minimalisten
kénnen sich auf das Konzil berufen, denn die
Lehre des 8. Kapitels bleibt weit hinter dem
zuriick, was in gewissen marianischen Krei-
sen und zum Teil auch schon in manchen
Handbiichern der Dogmatik und Mariologie
vertreten wurde. Es wire nur Fairness, wenn
nicht Gehorsam, dass man allseits innerhalb
der Grenzen verbliebe, die das Konzil abge-
steckt hat. Nirgends ist gesagt, dass man da-
riiber hinausgehen und dem Grundsatz fol-
gen soll: Uber Maria kann nie genug gesagt
werden.

[Maria wird] als tiberragendes und véllig
einzigartiges Glied der Kirche wie auch
als ihr Typus und klarstes Urbild im
Glauben und in der Liebe gegriisst, und
die katholische Kirche verehrt sie, vom
Heiligen Geist belehrt, in kindlicher
Liebe als geliebte Mutter.

(Vaticanum II, LG 53)

Die spezielle Darlegung tiber die einzigartigen
Privilegien und Gnadenvorziige Marias sollte
erst erfolgen, nachdem Maria als die grosse
Heilsgestalt im Plane Gottes, im Geheimnis
Christi und der Kirche sichtbar gemacht
wurde. Die heilsgeschichtliche Stellung und
Aufgabe Marias ergibt die ausreichende Mo-
tivierung fiir die personlichen Privilegien, wie
die Unbefleckte Empfingnis, die Siindelosig-
keit, Gnadenfiille und leibliche Aufnahme in
den Himmel. Die Beschreibung des personli-
chen Lebens und der Tugenden Marias miis-
sen ebenfalls im Rahmen der Christologie
und Ekklesiologie verbleiben, nur so kann
vermieden werden, dass die Mariologie zu ei-
ner selbstindigen oder gar untheologischen
Wissenschaft wird, deren Formalobjekt nicht
mehr Gott, Christus und die Heilsgeschichte

ist, sondern einfach die Person Marias.

74

Es stimmt nicht, dass durch das 8. Kapitel
der Konstitution die Marienlehre und
Marienverehrung gar «forciert und zemen-
tiert» wurde, sie wurde aber auch nicht abge-
schafft, weil kein Konzil und keine Kirche
dafiir zustindig ist, denn Gott selbst hat nun
einmal seinem Sohn Maria zur Mutter gege-
ben; wir miissen die Tatsache der Mensch-
werdung Gottes ernst nehmen, Maria ist da-
raus nicht wegzudenken.

Wenn die von uns getrennten protestanti-
schen Briider, so wie es unsere Kirche auf
dem Konzil getan, auch Selbstbesinnung hal-
ten und in diesem Punkt nur auf Luther,
Zwingli und Calvin zuriickgreifen, miissen
sie erkennen, dass die Reformatoren in der
Mariologie wie in manch anderen Punkten
den Graben lange nicht so tief aufwarfen, wie
er nachtriglich, nicht durch die Alleinschuld
der Katholiken, geworden ist. Wenn es nach
Luther und Zwingli ginge, konnten wir heute
noch nicht nur das Vaterunser, sondern auch
das Ave Maria miteinander beten, wir hitten
sogar noch einige Marienfeste gemeinsam.
Wir sollten uns nicht darauf versteifen, dass
«Maria und Petrus» auch nach dem Konzil
die grossen Hindernisse seien, die Katholiken
und Protestanten trennen. Wenigstens so viel
wollen wir anerkennen: Wir kénnen mitein-
ander #ber Petrus und Maria reden. Um sie
und uns gegenseitig aber zu verstehen, wiire es
fast noch wichtiger, nicht nur zber, sondern
auch mit «Petrus und Maria» zu reden.

Auch die Marienlehre der Konstitution liegt
ganz auf der Linie des weiten und offenen
Geistes, in dem das Konzil stattfand, in dem
alle Konzilsdokumente geschrieben sind. Im
Volk Gottes, in der als Gemeinschaft des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe pil-
gernden Kirche ist Raum und Heimat fiir alle.
Die kollegiale Struktur der Kirche und das all-
gemeine Priestertum aller Getauften holen alle
Christen und alle Stinde zur Mitverantwor-
tung fiir Christi Reich heran, damit Christus
und sein Mysterium in der Welt, wenn auch
nur schattenhaft, sichtbar und die Fiille der

ganzen Welt zu Gott heimgeholt werde.
[Ende des Buches]



	Was sagt das Konzil über die Kirche? : Priestertum der Laien und Maria in der Kirche (Buchauszüge)

